## Bruder Klausens «Buch».

on allen Seiten gut sichtbar, ruhen, in edle Steine und kostbare Seibe gefaßt, die Gebeine des feligen Nikolaus bon der Flüe (1417-1487) auf glanzendem Marmoraltar unter dem Triumphbogen der weiten, prachtbollen Rirche zu Sachseln. Bang bescheiden und fast berftedt bangt in berfelben Rirche zwischen zwei Rebenaltaren im linken Seitenschiffe eine andere Erinnerung an ben Schweizer Landesbater und großen Friedensftifter, beffen Sahrhundertfeier im berfloffenen Jahre hochfeftlich begangen wurde. Es ift ein Bild, das man leicht überseben tann, wenn man nicht eigens darauf aufmerksam gemacht wird. Und doch ift dieses Andenken nicht minder toftbar, ja in gewiffem Sinne noch bemerkenswerter als bie leiblichen Überrefte: ift es boch ein Stud Seelenleben, bas fich uns ba enthüllt, ein Abglang jener erhabenen Beschauung, die neben dem munderbaren Faften das übernatürliche Leben des feligen Ginfiedlers bor allem auszeichnete. Sein "Buch" hat Bruder Rlaus das Gemalbe furzweg genannt; fonft ift es bekannt als das "Bild bom Rad" oder die "Betrachtungs= tafel" Bruber Rlaufens.

Das Bild ift 86,5 cm, mit der Unterschrift 98 cm hoch und 77 cm breit 1. Mit dünner Temperafarbe auf Leinwand gemalt, besteht es aus drei konzentrisch angeordneten Teilen. Den Mittelpunkt bilden zwei Kreise, von denen der innere, rot gehaltene ausgefüllt ist von einem majestätischen gekrönten Haupte mit schwarzem Barte und lang auf beiden Seiten herabwallenden Loden. Die Augen bliden über den Beschauer hinweg in unendliche Fernen. Der äußere, blaue Kreis wird durchschnitten von goldenen Lichtstrahlen, die wie Speichen eines Rades von dem als Nabe gedachten inneren Kreise ausgehen. Es sind sechs Strahlen: drei gehen mit der Spize von dem Antlitze im inneren Kreise aus und verbreitern sich nach außen, drei andere haben umgekehrt die Spize nach außen gerichtet und berühren mit dem breiten Ende den inneren Kreis, ohne in denselben einzudringen. An dem spizen bzw. breiten Ende je eines Strahles

<sup>1</sup> Dr. Robert Durrer, Die Runft= und Architekturbenkmaler Unterwalbens 489.

hängt wie die Frucht am Zweige je ein Rundbildchen, so das eine zweite Gruppe entsieht, die kranzförmig den äußeren Kreis umschließt.

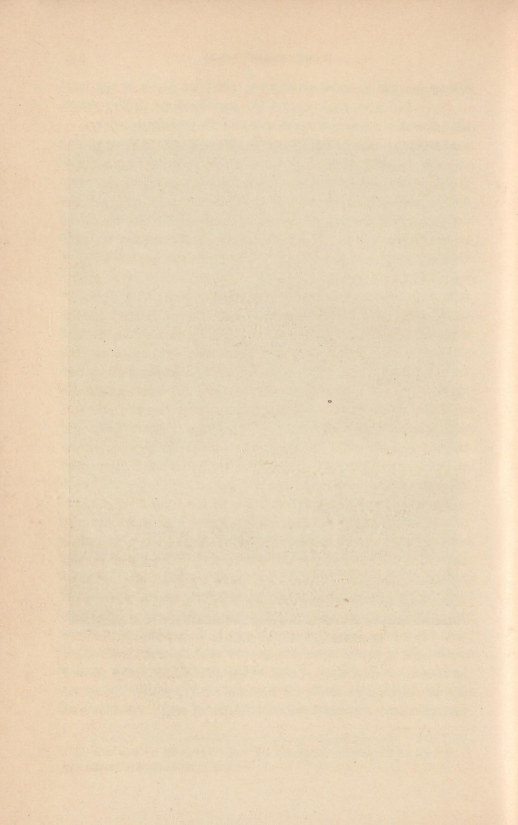
Der Sauptgegenftand ift bei biefen kleinen Rrangbilocen überall leicht ju ertennen; bagegen machen Gingelheiten Schwierigkeiten, jumal ba wegen des Alters und infolge bon Feuchtigkeit manches undeutlich geworben ift. Links oben ift offenbar bie Schöpfung bargeftellt, und zwar ber Augenblid, wo Gott nach vollbrachtem Werte rubt und alle Geschöpfe fegnet. Oben fann man Sonne und Mond unterscheiben, unten bie Bertreter ber Tierwelt: einen Bod, eine Schildfrote (?), einen Safen und zwei Bogelden; bazu kommt ein Brot und ein Rrug Wein als Symbole für Speife und Trant. Dem Schöpfer gegenüber fnien anbetend und lobpreisend brei Geftalten, die fast burchweg als Engel bezeichnet werden. Aber bei naberem Bufeben wird man entbeden, daß nur die beiden außeren Glügel haben. Es ift also ber Mensch mit zwei Engeln an ber Seite. Die Darftellung barunter ift ein anmutiges Beihnachtsbilden: Maria, Die jungfrauliche Bottesgebarerin, kniet anbetend bor bem Jesuskinden, das nadt und bloß auf der Erbe liegt, umspielt jedoch von gottlichem Glanze. Die Spite des Strafles weift hier auf die Rrippe, bor ber das Ochslein und Efelein fteben, oder wie es fast icheinen will, knien. Unten liegt ein Bilgerftab mit Reisetasche: Maria mar ja auf ber Reise. Beiter unten folgt eine liebliche Berkundigung. Die am Boden liegenden Rruden kann man vielleicht als die Krücken des alten Gesetzes auffassen, wobei ihre Kreuzes= form bedeutsam mare. Das Monogramm am Betftuhl ber bemütigen Magd des herrn konnte das Rreug, baw. Jesus, als A und O bezeichnen, wenn es nicht einfach als Monogramm des Künftlers betrachtet werden muß. Nach rechts folgt die beilige Meffe im Augenblid ber Bandlung. Altarbild ftellt die Mutter Gottes bar. Der Megbiener, welcher wie ber Briefter felbst blau 1 gekleibet ift, tragt eine Rerze und die Schelle. 3m hintergrunde erblidt man bie Totenbahre, unten ein Bappen, bas ziemlich undeutlich ift. Bielleicht ift es das Wappen des Seligen, der einem alten Siegel jufolge einen großen Dreiberg mit einem baraus machfenben lateinischen Kreuz im Bappen geführt hatte 2; fonft muß man annehmen, daß es das Wappen eines Donators ift. Nach oben foliegt fich die Rreuzigung an. Bon ber außerft einfachen Landicaft, bem afcgrauen

<sup>1</sup> Die blaue Farbe wurde früher an Muttergottesfesten gebraucht, wie es heute in Spanien noch bei Meffen zu Ehren der Unbesteckten Empfängnis der Fall ift.

<sup>2</sup> Durrer a. a. D. 508.



Betrachtungstafel bes fel. Nikolaus von der Flüe.



Simmel und den gelblichgrunen Sugeln, bebt fich das Rreuz mit dem bon Gott und ben Menichen verlaffenen Opferlamm wirtungsvoll ab. In dem ichwarzen Fleden am Fuße des Rreuges fieht man gewöhnlich den Leibrod Chrifti. Aber ein Rleid, in dem niemand mehr ftedt, tann fic boch nicht in biefer Beife aufbaumen; außerdem murde man wohl die Darftellung bes Rreuzes mit den um den Leibrod würfelnden Soldaten berfleben, aber nicht bas Rreug mit bem Rleibe allein. Der Beiland bat icon das Saupt geneigt, Die Soldaten find abgezogen, das Rleid tann also nicht mehr da sein. Deshalb mochte ich lieber annehmen, daß hier am Fuße des Rreuzes fich der höllische Drache windet, den der Rreuzesfamm des Siegers über Tod und Solle gleich einer icharfen Lanze durchbohrt hat. Auch an ben Tod in Gestalt eines Storpions tann man benten. Der oberfte Rreis ichlieft eine reiche Sandlung ein. In ber Mitte ftebt Chriffus in langem, blauem Gewande und beilt dem Anechte Malchus, der mit einem Brügel in der Sand am Boden tauert, das abgehauene linke (!) Ohr wieder an. Links halt ber allzurasche Betrus bas Schwert noch gegudt, die Linke an der Scheide. Der Berrater, gelb gefleidet und den Gelbfad in der Sand haltend, ichmiegt fich bon rudwarts an den Seiland an und tugt ibn auf die Wange. hinter ibm ift ein rot getleideter Benterstnecht im Begriffe, dem Gottmenschen wie einem Tiere Die Schlinge über ben Ropf zu werfen. Gin gepanzerter Rrieger bildet ben Befdluß. Um Boben liegt eine eiferne Rette.

Als dritte Gruppe stehen wie vier Echfeiler die vier Sinnbilder der Evangelisten in quadratsörmigen Feldern. Sie grenzen nicht nur das ganze Gemälde ab, sondern bilden zugleich den Übergang von der runden Form der übrigen Teile zum vierectigen Rahmen. Auffallen muß es, daß der Adler des hl. Johannes links oben an erster Stelle erscheint und der Engel des hl. Matthäus rechts an letzter Stelle. Sbenso haben unten Stier und Löwe die Pläze getauscht, so daß die Reihenfolge gerade umgekehrt ist als gewöhnlich. Der Grund dürfte in der Beziehung zu den Kundbilden liegen. Johannes beginnt sein Svangelium mit dem ewigen Worte, durch das alles gemacht wurde (1, 3). Der hl. Lukas schildert besonders eingehend die Kindheitsgeschichte Christi (1, 26 ff.; 2, 7). Bei Markus kämen die Wandlungsworte (14, 22 ff.) und bei Matthäus die Leidensgeschichte (besonders 26, 47) in Betracht.

Der Untergrund des Bilbes ift grün, was die Schweizer Heimat mit ihren grünen Matten von felbst nahelegt. Gemildert wurde das einformige

Grun burch schwarze Ranken, die jest freilich nur noch in ganz schwachen Spuren borbanden find 1.

Rach bem Urteil von Sachverftanbigen ift es ficher, bag unfer Bild bom Rade in die Beit bes frommen Ginfiedlers gurudreicht. P. Rupert Reufd O. S. B. fdreibt barüber in ben "Rathol. Schweizer Blattern" (III [1887] 533 f.): "Auf uns machte bas Bild bei genquer Betrachtung und Bergleichung ben Eindrud, daß es unmöglich nach bem Jahre 1540, wo es zeitweise abhanden tam, entstanden fein tonne. Da wir uns aber nicht auf das eigene Urteil berlaffen wollten, zogen wir bon zuberläffiger Seite Erkundigungen ein und erhielten nachfolgende febr bankenswerte Auffoluffe. Bodw. Berr Pfarrhelfer Omlin in Sachfeln berichtet uns, bak ber berühmte Maler Baul Deschwanden, welcher bas fragliche Bild topierte, barüber das Urteil abgab: Schon die Art ber Malerei an diesem Bilbe. die Farbenbestandteile usw. sprechen für bas angebliche Alter. Mit biefem Urteil nicht zufrieden, mandten wir uns an den erften Runftenner ber Schweiz, ben berühmten Professor Dr. Rahn in Zurich, und legten eine Phototypie des Bilbes bon Gebrüder Bengiger bei. Dr. Rabn erteilte uns gutigst folgende Antwort: "Nach Einsicht ber Reproduktion von Bruder Rlaufens Betrachtungstafel bei b. Ab S. 22 bin ich zu ber feften Uberzeugung gelangt, daß das Original ein Werk aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts ift. Die Auffaffung ber einzelnen Szenen, die Behandlung ber Gewänder, die Reichnung der Changelistenembleme und der Minuskeldaratter ber unter benfelben befindlichen Ramen find Erscheinungen, Die übereinstimmend auf die Zeit zwischen 1510 bis 1520 meifen." Roch weiter gurud geht Dr. Robert Durrer. Er erklart: "Dag bas borliegende Bild ein Original aus bem 15. Jahrhundert ift, baran ift aus technischen und ftiliftischen Grunden gar nicht zu zweifeln, ja nach bem Urteil bemährter Renner ift taum eine spätere Datierung möglich als 1470." Und in einer Unmerkung führt er aus: "Mein Freund Brofeffor Remb foreibt mir hierüber: er würde es am liebsten um 1460 batieren, wenn bie Zeit von Bruder Rlaufens Rudzug in die Ginfamteit (1467) es geftatten würde. Die facherartig gespreizten Flügel ber Engel bei ber Weltfcopfung weisen auf ca. 1450, ebenfo bie ftart gebogene haltung bes Priefters am Altar, auch die überaus feinen Fugden und Sandden. Der

<sup>1</sup> Eine farbige Wiedergabe ber Betrachtungstafel ist im Berlag von Otto von Moos in Sachseln erschienen.

Matthäus-Engel (bessen Gesicht start übermalt) zeigt dagegen einen Typus, der noch um 1480 möglich. Also wohl zu datieren ca. 1470."

Bon wem fammt aber bas Gemalbe? Wir fennen ben Namen bes Rünftlers nicht. Er tann nicht unbedeutend gemejen fein. Sind auch manche Einzelheiten recht naib ausgeführt, fo zeigt boch bas Bange eine anmutige Schönheit. Durrer berichtet, Sans Fries, ber als ber bedeutenofte Schweizer Maler in ber Zeit von ca. 1500-1515 gilt, habe 1517 ein Porträt des Seligen gemalt, das er "als der maren geftalt und bildnuß bes feligen bruder Niclaufen zu Unterwalden gant gerecht contrafeht im Leben" bezeichnet habe. Er vermutet, daß diese Darftellung des Ginfiedlers die Nachbildung einer früheren Darftellung besfelben fei, welche fich auf bem linken Mlügel eines 1492 in ber Pfarrfirche zu Sachseln errichteten Altarwerkes fand, und möchte barum bei ben beiben Alugelgemalben jenes Bertes, die neben vielem Bortrefflichen manche feltsame Berftoge aufweisen, an Meister Fries benten 2. Wenn nun Sans Fries ben Seligen wirtlich im Leben abgemalt hat, fo liegt die Bermutung nabe, daß auch die Betrachtungstafel fein Wert ift, jumal fie gang ben Gindrud einer Jugendarbeit macht und auch fonft an die Art des Meifters erinnert. Freilich ftimmt das nicht recht mit der gewöhnlichen Unnahme, nach welcher Fries ca. 1465 geboren ift 3.

Es ist übrigens ganz begreiflich, daß man auf den Namen des Künstlers tein Gewicht legte und ihn vergaß: war er doch nicht viel mehr als ein ausführendes Werkzeug, nicht aber der Schöpfer der Idee. Nach der allgemeinen Überlieferung ließ nämlich der Selige selbst zu seinen Lebzeiten das Bild nach seinen Angaben malen. Es sind darüber zwei gedruckte Zeugnisse aus dem Jahre 1488 vorhanden.

Unter dem Titel "Bruder Klaus" erschien 1488 bei Markus Ahrer in Nürnberg als ein "loblicher tractat" das Gespräch, welches ein Pilger bei einem Besuche mit dem frommen Einsiedler geführt haben will. Gleich im Anfang, wo die Inhaltsangabe gemacht wird, heißt es da: "Die vierd frag ist von einer figur und bildnuß, die der benannt bruder Claus den bilgrin ließ sehen und im die außlegt." Und diese "fierde red der zweier" wird eingeleitet mit den Worten: "Do hub er widerumb an zu reden und sprach zu mir: ob mich nit verdrüß, ich wolt dich auch sehen lassen mein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Durrer a. a. O. 489. <sup>2</sup> Ebb. 642.

<sup>3</sup> Karl Brun, Schweizerisches Kunftler-Lexifon I (1905) 497.

puch, darin lern und such die funft difer ler 1, und trug mir her berzeichnet ein figur in der gleichnus als eines rad mit sechs speichen als hernach folgt."

Bernach folgt nun freilich junachft nur die innere Figur des Gemalbes. namlich die zwei Rreise mit den fechs Strahlen. Erft zu Beginn des aweiten Teiles des Traktates wird das gange Bild geboten. In dem zweiten Teile gibt nämlich der Berfaffer "eine besundere geiftliche außlegung difer figur deß rads, die der pilgrin barauß gezogen hat und geleichet fechs ichluffeln und ben fechs wertenn ber beiligen parmbergigkeit". 3m Unfang aber fagt er: "Secht und ich gebacht und machet ein geleichnuß difem rad und fegt auff beden spaichen beg rabs ein figur, damit ich bas gutlich berften mocht." Aus all bem hat ein fpaterer Lebensbefchreiber, Joachim Gidhorn bon Belbeim, gefolgert, bag nur bie innere Rigur bon Bruder Rlaus flamme, das übrige aber bon anderen der befferen Erklarung halber hinzugefügt worden fei. Ihm ichloß fich auch Anton Rüchler an. ber das Gefprach des Bilgers in feiner alteften Faffung in den "Rathol. Schweizer-Blättern" XIV (1898) 63 ff. abdrudte. Aber diefe Annahme. welche ber allgemeinen Überlieferung widerspricht, ift unhaltbar. In der Ertlärung nämlich, welche nach ber Angabe bes Bilgers Bruber Rlaus felbst von feinem Bilde gibt, werden verschiedene der Rundbildchen vorausgesett, so die Geburt Chrifti, die Verkundigung und die Meffe. Ferner geht aus dem zweiten Teile felbst flar berbor, daß der Bilger Die Rrangbilder nicht aus eigener Erfindung, sondern in Erinnerung an das geicaute Bild zeichnet. So fagt er bei bem fechften Schluffel ausdrudlich: "O hor und vernimm die fechsten Bedeutung des spaichen deg loblichen rads, barauff ich gefett hab bife figur nach unterweisung des liben bruder Claufen . . . " Endlich fprechen gegen jene Annahme berichiedene innere Brunde, bon welchen bei ber Erklarung bes Bilves die Rebe fein foll. Dag man aus prattifden ober aus fünftlerifden Gründen die inneren Rreise ohne die Rundbilochen oder auch ohne das Antlit abbildete, ift fehr leicht begreiflich und hat fich bis in unsere Zeit immer wiederholt.

Ganz klar ist jedenfalls das zweite Zeugnis aus dem Jahre 1488. In diesem Jahre, also ein Jahr nach dem Tode des Seligen, verfaßte nämlich der vornehme und gelehrte Dr. Heinrich v. Gundelfingen, zuerst Pfarrer in Sarnen, später Professor der Philosophie und des Rechts und endlich Kanonikus in Beromünster, ein kurzes Leben unter dem Titel

<sup>1</sup> Sie hatten vorher in ber britten Rebe von ber Brotbitte gesprochen.

Nicolai Untervaldensis praeconizatio. In diesem Bücklein, das dem Rate von Luzern gewidmet ist, spricht er von der rotae pictura, quam suo in oratorio depingere secit, "von dem Gemälde vom Rad, das er in seinem Oratorium malen ließ". Die Beschreibung, die er ansügt, ist derart, daß er wohl das Bild in seiner uns vorliegenden Gestalt vor Augen gehabt haben muß.

Es darf uns also als gefichert gelten, daß Bruber Rlaus bas Gemalbe etwa um 1470 anfertigen ließ und in feiner Belle behielt, um bavor feine Betrachtungen ober Beschauungen anzustellen. Rach seinem Tode berblieb bas Bild guborderft an feinem Orte. Um 1558 aber ließ es Freiberr v. Mörsberg wegnehmen, um es bem Kongil von Trient vorzulegen. Er tam fogar felbst nach Trient und rubte nicht, bis ber dort weilende Abt Joachim bon Ginfiedeln eine Ropie des Bildes auf Holztafeln an ben Rardinal Truchfeg von Augsburg nach Rom fandte. Der Rardinal beflätigte am 26. September 1562 bon Rom aus ben Empfang und beriprad, bas Bild ben Theologen gur forgfältigen Brufung ju überweifen und felbft, soweit es feine Geschäfte erlaubten, alle Geheimniffe und Zahlen (omnia mysteria et numeros) sorgsam zu erwägen. Das Original wurde von Ritter Luffy in die Schweizer Beimat gurudgebracht, aber nicht wieder nach Obwalden gurudgestellt. Erft nach seinem Tode im Jahre 1608 tam es durch die Rapuginer, benen ihr Rlofterftifter Luffy vielleicht auf bem Totenbett entsprechende Auftrage gegeben hatte, wieder gum Borfchein. Es follte in feierlicher Prozession in die Rapelle St. Jakob in Ennetmoos (Ridwalden) übertragen werden, fam aber durch den Landammann Bajer junachft für einige Zeit nach Baben. Nach beffen Tod murbe es burch die Bemühung der Behörde gurudgewonnen, und am 30. Juli 1610 befolog der Wochenrat die leihweise Ubertragung nach Ennetmoos, wo es langere Zeit verblieb. Im Geligsprechungsprozeg von 1647 erklart ein Beuge, daß allichrlich am 2. Juli eine Prozession nach Ennetmoos gehalten werde "wegen eines Gefichtes oder Apparition auf Tuch gemalt, fo Bruder Rlausen erschienen und zuvor im Ranft gewesen". Dagegen ift es nach den Prozegatten von 1654 bereits in Sachfeln, wo es damals neben bem Eremitenrod über dem Grab des Seligen bin. Seitdem ift es in Sachfeln geblieben 2.

<sup>1</sup> Durrer a. a. D. 488.

<sup>2</sup> Bgl. Kfichler, Geschichte von Sachseln 195 und "Obwalber Bolksfreund" 1902, Nr. 17 und 18. Durrer a. a. O. 490 ff.

Jest wird man auch die Unterschrift verstehen, welche später dem Gemälde angesügt wurde; sie besagt, daß dieses echte Bild dem Bruder Klaus gehörte und ungesähr 70 Jahre verloren war, bis es die Kapuziner im Jahre 1608 seierlich wieder an seinen Ort gebracht hätten. Die letztere Erklärung war freilich etwas zu voreilig. Nach dem Ranft, wo die Zelle des Einsiedlers war, ist das Bild tatsächlich nie mehr gekommen. Dort hängt jest in der Zelle eine minderwertige Ropie 1.

Einmal sollte das Gemälde aufgefrischt werden. Darüber berichtet Durrer nicht ohne einen gewissen Ingrimm: "Die größte Gefahr, die dem Bilde drohte, als man es um 1860 Paul v. Deschwanden zur Restauration übergab, ist verhältnismäßig noch glücklich vorübergegangen. Böllig mit Ölfarbe übermalt wurde nur das ganze Mittelbild mit dem Gotteshaupt. Der Bersuch einer entsprechenden plastischen überarbeitung des Ganzen blieb schon bei der Christussigur des obersten, dem Cruzisizus des oberen rechten Medaislons und den blauen Gründen der Evangelistenzwickel steden, und der Restaurator begnügte sich sernerhin, die Gesichter mit Lichtern aufzuhellen. Es wäre freilich sehr zu wünschen, daß diese barbarischen Retouchen wieder sorgfältig entsernt würden, was nicht allzu schwierig wäre" (a. a. D. 490).

Deschwanden, der seinen Landsmann oft und oft im Bilde verherrlichte, hat auch die Betrachtungstasel, zu der er eine Erklärung schrieb, kopiert. Ich konnte die Kopie nicht einsehen; sollte sie aber dieselbe sein wie das Bild, welches der fleißige, aber sehr weitschichtige und wenig kritische Sammler Pfarrer Ming in seinem vierbändigen Werke über den Seligen (I, S. 247) als "Getreue (!) Abbildung" bringt, so wäre der Maler sehr frei vorgegangen, und das herrliche Bild wäre gründlich verwässert worden. Da wäre es freilich sehr zu begrüßen, daß die Restauration steden blieb.

Dabei scheint Deschwanden die Betrachtungstafel auch vom ästhetischen Standpunkt sehr hoch eingeschätzt zu haben. In einem Briefe an einen andern Künstler läßt sich der Meister, offenbar im Hindlick auf jenes Gemälde, folgendermaßen auß: "... Im allgemeinen gesagt, drängt sich mir immer mehr die Überzeugung auf, je abgerundeter und vollendeter etwas sein soll — sei es in Malerei, Musik, Poesie, Architektur oder im Charakter eines Menschen —, desto strenger muß es sich nach dem Gesetz

<sup>1</sup> Rach Mitteilung von Hochwürden Herrn Pfarrhelfer Rohrer in Sachseln, bem ich für manche hinweise zu großem Danke verpflichtet bin, stammt bieselbe ungefähr aus bem Ende des 17. Jahrhunderts. Der Maler ift nicht bekannt.

richten, das der erste Künstler, der Baumeister, Bildner, Maler und poetische Konzertaufsührer Himmels und der Erde zugrunde gelegt hat, sowohl im großen ganzen, als in jedem einzelnen seiner Werke, welches Geset also lautet: "Eine alles auf sich beziehende und auf alles hinwieder einwirkende Mitte und — ein um dieses Bentrum gehorsam sich ordnender, dienstbarer und williger Kreis." Dieses Gesetz erkennen wir am deutlichten im großen All, in dem Gott die Mitte ist, von dem alles Licht und Leben ausströmt, und auf den alles sich bezieht, die Sünde, diese Störerin der ursprünglichen Ordnung, ausgenommen. . . . "

Durch Deschwanden kam das Gemälde vom Rad noch einmal nach Kom. In den Aufsähen "Bilder aus Rom", welche der Künftler im "Nidwaldner Volksblatt" veröffentlichte, erzählt er auch von der Audienz, die er zusammen mit Monsignore Suter, dem Feldkaplan der päpstlichen Schweizergarde, und einigen andern bei dem damals fast achtzigjährigen Pius IX. hatte. Da heißt es: "Das große Bild des seligen Bruders Klaus blieb im Konsistoriensaal aufgestellt. Dem Heiligen Vater überbrachte Suter eine Photographie der Betrachtungstafel des Seligen samt einer schriftlichen Erklärung derselben und legte ihm seine Heiligsprechung dringend an das Herz. Monsignore Schwaller, der Erzieher der königlichen Prinzen von Neapel, übersetzte in gewandtem Italienisch die Erklärung zur Betrachtungstafel. . . . Mit wunderbarer Biegsamkeit des Geistes folgte Pius IX. all dem ziemlich schwellen Worgetragenen, hier und dort mit kurzen Worten Trefsendes dazwischen wersend und nichts von dem Gesagten verlierend."

Auch die Gegner der Kirche befaßten sich mit der Betrachtungstasel. Martin Luther hat ihr ein kleines Schriftchen gewidmet. Die Anregung gab Paul Speratus, Prediger in Königsberg, der selbst durch Bovillus darauf gekommen war. Karl Bovillus (de Bouelle) aus Amiens, Kanonikus zu Nohon, seit 1508 Prosessor der Theologie in Paris, besuchte 1503 die Familie des Seligen und dessen Einfiedelei; er sah auch das Bild vom Rad, das er "ins Gemüt gesaßt und ins Gedächtnis gemalt". Das war allerdings nur sehr unvollkommen geschehen. Er bietet in der Abbildung, die er davon gab, nur das Mittelstück, und auch dieses ungetreu. Aus der Kaiserkrone wird eine päpstliche Tiara; der innere Kreisbogen ist

<sup>1</sup> Dr. P. Albert Ruhn, Meldior Paul v. Defdwanden (Ginfiebeln 1882) 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ruhn a. a. O. 154.

weagelassen, alle Strablen find bis ins Antlik geführt: man muß fie nach diefer Wiedergabe für Schwerter halten. Bobillus ichrieb barüber unter bem 9. August 1508 an Rifolaus Sorius "ermablten Bijchof bon Reims" (Electus Remensis) und erbat eine Erklärung des Bildes. Horius antwortete am 28. August 1508. Er fab in bem Saupt das Antlit eines bochften geiftlichen Fürsten, beffen brobenber Born genugsam andeute, welcher "fünftigen Greulichkeit" man fich ba zu berfeben batte. Bobillus' Schriften erschienen zu Baris bei Jean Betit 1511 in einem Sammelband, ber auch Briefe enthalt, unter ihnen die zwei ermahnten. In biefem Sammelband fand fie Speratus und ichrieb barüber an Luther. Diefer will ben Briefmechfel icon gekannt haben: "Wir haben das Gefichte Bruder Clausen in Schweit, bon euch anhergefandt, empfangen. Und wiewohl ich dasselbige bor etlichen Jahren auch in Carolo Bovillo gesehen und gelesen, so hats mich boch dazumal nichts bewegt, als ben, ber mit bem Bapft nichts zu ichaffen hatte. Aber ist geht mir der Unblid gu Bergen." So veröffentlichte er benn bie Flugidrift: "Gin Gefichte Bruder Clausen in der Schweitz und seine Deutunge" (Wittemberg 1528). Sie enthalt fünf Stude: Die Briefe Luthers an Speratus, Speratus' an Thomas Sadheim, Bovillus' an Horius, Horius' an Bovillus, endlich Luthers Deutung. Sie beginnt fo: "Dieß Angesicht bedeut wie das Pabsitum bor aller Welt folle offenbaret werden, mas es für ein Ding fei; benn bei dem Angesicht tennet man alles. Erftlich ift's rot und gorniger Geftalt; benn es ift ein thrannisch, mordisch, blutigts Regiment, beide über Leib und Seele, das mit eitel Drauen und Zwang regiret." 1 Und fo geht es weiter.

Im Jahre der Jubiläumsfeier des Seligen erschien ein Schriftchen: Bruder Klaus. Studien über seine religiöse und kirchliche Haltung von Dr. Eduard Herzog, Bischof der chriftkatholischen (sonst: altkatholischen) Kirche in der Schweiz (Bern 1917)<sup>2</sup>. Dr. Herzog hatte schon 1887

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Schrift steht in ber Erlanger Ausgabe von Luthers Werken 63 (1854) 260—268, in der Weimarer Ausgabe 26 (1909) 130—136. In den Vorbemerkungen der Weimarer Ausgabe 127—129 findet man die bibliographischen und sonstigen Nachweise. Der Electus Remensis ist da freilich nicht ermittelt und bedürfte weiterer Forschung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wie G. Tobler in seiner Besprechung bes Schriftigens im Sonntagsblatt bes "Bund" (Nr. 38 vom 23. Sept. 1917) von einer "zwingenden Beweisführung ber gedankenreichen und unerschrockenen Untersuchung" reden konnte, ist schwer berständlich. Eine gewisse "Unerschrockenheit" zeigt sich ja, aber in ganz anderem Sinne.

einen Bortrag über Bruder Rlaus in Drud gegeben, in welchem er diesen unter anderem als Anhanger der "Gottesfreunde" nachzuweisen sucht und feine Gefinnung als antipapstlich verdächtigt. P. Rupert Reusch O. S. B. veröffentlichte damals in den "Ratholischen Schweizer=Blättern" (III [1887] 502 ff.) eine fraftige Entgegnung. In dem neuen Schriftchen wiederholt nun Dr. Bergog mehr und minder die alten Gedankengange und hebt, geftütt auf eine Aukerung bon Dr. Durrer, besonders die Behauptung, daß der Gelige ju den "Gottesfreunden" geborte, ftart berbor. Dafür wird auch die Betrachtungstafel bienftbar gemacht. Um fie als Ausbrud ber Anschauungen der "Gottesfreunde" binguftellen, fieht er in dem Rundbilden, welches deutlich die Schöpfung darftellt, eine Ölbergfzene, bas Untlik in der Mitte muß Chriftus bezeichnen, bon ber Schöpfung und ber beiligften Dreifaltigkeit aber findet er nirgendwo etwas angedeutet (ebd. 75 ff.). Selbst wenn man wirklich Beziehungen bes Ginsiedlers zu ben "Gottesfreunden" nachweisen und nicht nur bermuten konnte: mas wurde benn baraus folgen? Der Bund ber "Gottesfreunde", ber gur Pflege bes religiösen Lebens in der erften Salfte bes 14. Jahrhunderis gegründet murde, mar eine Bereinigung burchaus firchlich gefinnter Manner, Bertreter eines echten und innerlichen Chriftentums, eine Lichterscheinung in trüber Zeit. Sie find nicht ju berwechseln mit ben nicht felten fich ebenfalls "Gottegfreunde" nennenden haretisch-pietistischen Gruppen ber Begharden, Brüder des freien Geiftes, und Waldenfer. Auch der Wert ber Betrachtungstafel wurde nicht gemindert, wenn nachgewiesen wurde, daß auf ihr icon bestehende Unichauungen jum Ausdruck tamen. Wir tennen auch zu ben Balladen eines Schiller die Quellen und feben, daß fie oft fehr genau benutt find. Tropdem bleiben jene Gebichte hervorragende Runstwerke. Wenn herr Dr. herzog feine Quellenforschung fortfeten will, fo fei er für die Betrachtungstafel auf das Geficht bon den vier lebenden Wesen, den Rädern und Kreisen hingewiesen, das der Prophet Czechiel am Fluffe Chobar hatte. Richt weit von Sachfeln, in dem Stift Engelberg, befindet fich eine Sandidrift mit einer entsprechenden Zeichnung zu Ezechiel.

Doch freuen wir uns an dem Gegebenen, indem wir nunmehr nach der Bedeutung des Bildes fragen. Was wollte der Selige selbst mit dem Bilde veranschaulichen? Nach der Überlieserung ließ er hier, soweit das mit Farben auf Leinwand geschen kann, eine Bision darstellen, die ihm in seiner Einsamkeit zuteil geworden war. Gundelfingen sagt in seiner kurzen Lebens-

beschreibung aus bem Jahre 1488, Nitolaus habe biefes Gemalbe "in ber Schule bes Beiligen Geiftes gelernt" (in Spiritus Sancti gymnasio didicit). Ein anderer von ben alteften Biographen, ber Ranonitus Seinrich Bolflin (Lupulus), der auf Ansuchen des Standes Unterwalden im Jahre 1501 mit Benutung amtlicher Quellen und eidlicher Ausfagen ein Leben ichrieb, erklart ausbrudlich, daß die Betrachtungstafel auf einer Bifion berube. Selbst in ber Schrift von Bovillus, Die freilich bochftens als mittelbares Beugnis gelten fann, wird, wenigstens nach Luther, ausführlich berichtet, wie Bruder Rlaus ein Geficht hatte und dasfelbe in feine Belle malen ließ. Rury und treffend nennt ber oben angeführte Zeuge aus bem Seligsprechungsprozeß von 1647 das Gemälde "ein Gesicht oder Apparition auf Tuch gemalt". Auch in bas offizielle Gebetbuch bes Priefters, in bas Brevier, wurde diese Annahme aufgenommen. In ber fünften Lefung beißt es: "Er hatte auch himmlifche Bifionen, unter welchen jene besonders hervorragte, wo fich ihm die beiligfte Dreifaltigkeit unter ber Geftalt eines glänzenden Rades darbot und eine folde Fülle göttlicher Lichtstrahlen und verborgener Weisheit auf ihn überftromte, daß man auf feinem Antlige bis zu feinem Tode einen ungewöhnlichen Glang bemerkte." Diefer Bericht des Breviers ift eine turge Zusammenfaffung deffen, was ausführlicher in den Prozegatten erzählt wird.

Das Gemälde soll also eine sinnbildliche Darstellung der heiligsten Dreifaltigkeit sein; und das ist es auch in vortrefflicher Weise. Wenn man die wenigen Erläuterungen, welche der Pilger von Bruder Rlaus selbst gehört haben will, und die kurzen Bemerkungen Gundelfingens benutzt, so ergibt sich bei ausmerksamer Betrachtung als Hauptgegenstand: Gott und die Welt oder die Beziehung, das geheimnisvolle Hin und Her zwischen dem dreieinigen Gott und der Menscheit.

Der innere Areis mit dem gekrönten Haupte versinnbildet die göttliche, ungeteilte und ewige Natur und Majestät, die gleich dem Areise ohne Anfang und Ende ist. Gott, der Eine und Dreieinige, ist der Mittelpunkt, um den sich alles dreht, der Ursprung und das Ziel für alles Geschaffene, das durch den äußeren Areis versinnbildet wird.

Aus dem inneren Kreise fließen drei Lichtstrahlen als Sinnbilder für die drei göttlichen Personen, welche zusammen ein und dieselbe Natur und Wesenheit haben. Der erste Strahl geht nach links vom Haupte (Ohre) aus, mit dem wir den Begriff des Anfänglichen, des Ursprünglichen ver-

binden, und endet mit der Schöpfung: er bezeichnet Gott Bater, der ohne Ursprung und Ausgang ist und dem mit Borzug das Werk der Schöpfung zugeschrieben wird. Der zweite Strahl entspringt aus dem Auge, welches das Bild des Geschauten enthält, und weist auf die Erlösung am Areuze: er bedeutet den Sohn, das Bild und den Abglanz des Baters, dem die Erlösung eignet. Der dritte Strahl endlich geht wie ein Hauch vom Munde aus und endet bei der Verkündigung: er sinnbildet den Heiligen Geist, den Hauch, der vom Bater und Sohn ausgeht und dem die Bewirkung der Menschwerdung wie überhaupt jegliche Heiligung zugeschrieben wird.

Die übrigen drei Strahlen, welche bom äußeren Kreise, dem Sinnbild des Weltalls, zum inneren Kreise, aber nur bis an seinen Rand, zurückführen, stellen den dreisachen Weg dar, auf welchem der Mensch zu Gott, dem Mittelpunkt und Ziele von allem Geschaffenen, mit Benutzung des Beispieles und der Gnade des Mittlers Christi zurücksehren soll. Es ist der Weg der Wiedergeburt in Christo (Weihnachtsbild), der Gnadenmittel (Altarssakrament) und der eigenen Mitwirkung, die sich besonders in geduldigem Leiden nach dem Borbild Christi zeigt (Gesangennahme). In aszeisschem Sinne ist es der dreisache Weg der Armut (Stall, Krippe), der Demut (unscheinbare Hossie) und des Leidens (Gesangennahme).

Die vier Evangelistensinnbilder, welche das Ganze wie vier Echpfeiler abschließen, zeigen, daß es sich hier nicht um Phantasiegebilde, sondern um Wahrheiten handelt, die in den Evangelien enthalten sind. Es ist bemerkenswert, daß auch der Deckel des alten Steinsarges, der eine Zeitzlang die Gebeine des Seligen barg, an den vier Ecken die Evangelistensinnbilder auswies.

Man beachte die Zusammenstellung der Bilder! Die Schöpfung des ersten Menschen und die Geburt des zweiten Adam; das Areuzopfer und seine Erneuerung, die heilige Messe; die erhabene Demut Christi und seiner treuesten Jüngerin, der demütigen Magd des Herrn, stehen passend übereinander. Ebenso entsprechen sich in Gegenüberstellung die Schöpfung, wo Gott uns naiürliche Speise und Trank verschaffte, und das heilige Meßopfer, wo uns übernatürliche Nahrung bereitet wird; die Geburt und der Tod Christi; die Schöpfung und die Neuschöpfung durch die Erlösung; die Geburt in Bethsehem und die Wandlung bei der heiligen Messe; die stedenlose Keinheit und der schwärzeste Verrat. Wie passend nimmt der freiwillig dem Leiden sich unterwersende, sanstmätig den Verrat erduldende, liebreich seinen Feind heilende Gottmensch als erhabenstes Vorbild für alle

nach wahrer Vollkommenheit strebenden Seelen den obersten Plat im Gemälde ein. Es scheint nicht bloßer Zufall, daß der Strick, welchen der Henkersknecht dem Heiland überwerfen will, wie eine Krone über seinem Haupte schwebt.

Auch das Baterunser wird hier veranschaulicht, wenn man die Anrede an das göttliche Antlit in der Mitte richtet, bei der ersten Bitte die Schöpfung mit den lobpreisenden Engeln und dem anbetenden Menschen betrachtet, bei der zweiten die Geburt Christi, wo Gottes Reich zu uns gekommen, und so fort, bis man mit der letzten Bitte um Bewahrung vor dem Übel wieder vor Gottes Angesicht zurückhehrt.

An die leiblichen Werke der Barmherzigkeit erinnern besonders die nebensächlichen Zutaten der Kranzbildchen (Brot und Wein, Pilgerstab, Krüden, Totenbahre, Kette). Für diese Erwägung würde allerdings bei dem Kreuze das Kleid besser passen, wenn auch schon die Blöße Christigenügend an die Bekleidung der Nackten gemahnt. Zedenfalls versteht man es, wenn auf der Abbildung im Nürnberger Pilgergespräch und in dessen Nachteuk (Walasser, Dillingen 1569) hier ein deutlich erkennbares Kleid erscheint, freilich etwas abseits vom Kreuze liegend. Merkwürdig ist nur, daß der Pilger, der im zweiten Teile seines Traktates die Betrachtungstasel sehr aussührlich auf die Werke der Barmherzigkeit auslegt, dabei die Zutaten, die auch in der Abbildung meistens sehlen, ganz außer acht läßt und immer vom Hauptgegenstand des Bildchens ausgeht.

Wer so tiefer in die liebliche Darstellung eindringt, wird verstehen, wie unhaltbar der Gedanke an zwei zusammengefügte Bilder erscheint, von denen nur das Mittelstück von Bruder Klaus stammte. Es hängt alles so trefflich zusammen, daß man solche Chorizontenarbeit hier noch mehr als beim alten Homer bedauern muß. Ebenso läßt sich, wenn man abweichende Darstellungen mit dem Gemälde von Sachseln vergleicht, unschwer erkennen, was echt und unecht ist.

Balthafar Wilhelm S. J.

¹ In der Lebensbeschreibung des Seligen von Pfarrer Jos. Ign. v. Ah wird bei der Berteilung der Baterunserbitten auf die Rundbilden unnötigerweise von der gegebenen Reihenfolge abgewichen (S. 224). Auch stimmt die dort nach Deschwanden gegebene Erklärung nicht mit der ebendort gebotenen Abbildung. Deschwanden läßt den auf die Schöpfung weisenden Strahl vom Auge ausgehen (a. a. O. 222).