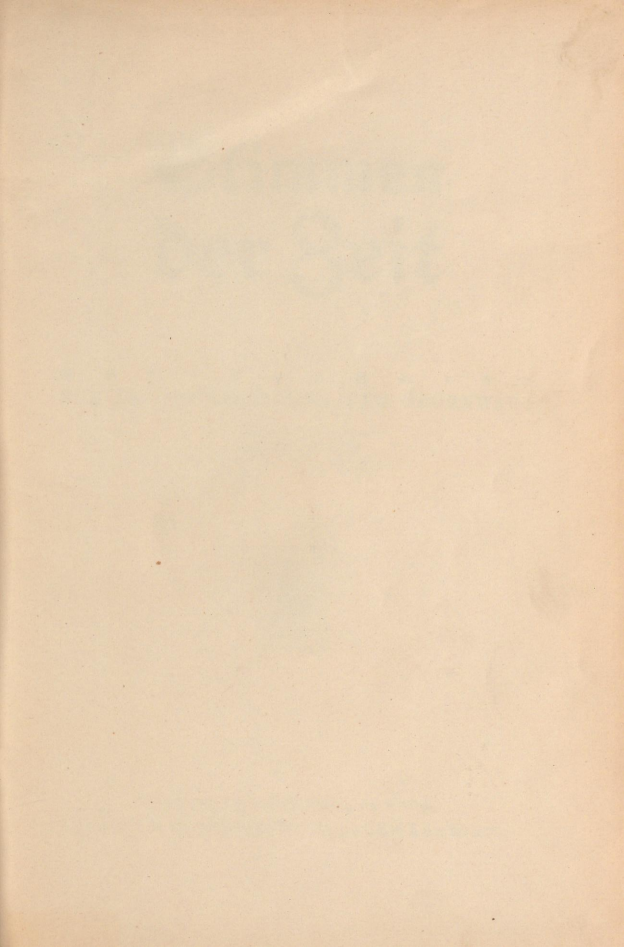
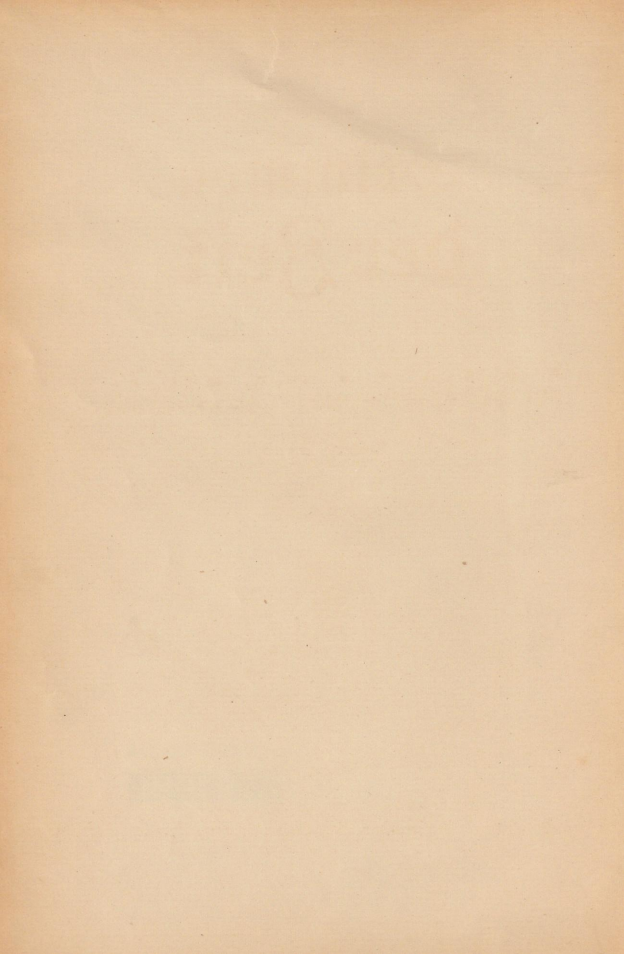
N12<527694870 021











# Stimmen der Zeit

M O N A T S C H R I F T FÜR DAS GEISTESLEBEN DER GEGENWART

106/107. Band



Freiburg im Breisgau 1924 Herder & Co. G.m.b.H. Verlagsbuch handlung Alle Rechte vorbehalten.



# Inhalt.

## Einhundertsechster Band.

| ziogunotungen.                                                                |       |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                               | Seite |
| Die Konverstonsbewegung in Holland. (J. van Ginneken.)                        | 1     |
| Platon-Aristoteles: Was heißt philosophieren? (B. Jansen.)                    | 20    |
| Tragische Seele? Eine Betrachtung zum Thomasjubiläum. (E. Przywara.)          | 33    |
| Spiritismus, Wissenschaft und Religion. (J. Beßmer.)                          | 46    |
| Von Katholizismus und dichterischer Schöpferkraft. (Fr. Muckermann.)          | 54    |
| Incipit lamentatio — der Gesang unsrer Trauermette. (P. Lippert.) .           | 81    |
| Liturgie und religiöses Leben. (J. Kramp.)                                    | 91    |
| Christliche Wiedervereinigung. (M. Reichmann.)                                | 99    |
| Aus Sturmtagen der katholischen Publizistik. (I. Der Kampf um die             |       |
| "Neue Würzburger Zeitung" 1837—1839). (J. Grifar.)                            | 112   |
| Von primitiver Kunst. (J. Kreitmaier.)                                        | 126   |
| Von den Ursachen deutscher Not. (M. Pribilla.)                                | 161   |
| Im Rampf um den Frieden. (C. Noppel.)                                         | 179   |
| Eine neue Aussprache über Katholizismus und Protestantismus. (M.              |       |
| Reichmann.)                                                                   | 191   |
| Okkultismus und Hypnose. (J. Begmer.)                                         | 207   |
| Die deutsche Romantik in geistesgeschichtlicher Beleuchtung. (U. Stock-       |       |
| mann.)                                                                        | 216   |
|                                                                               |       |
|                                                                               |       |
| Umschau.                                                                      |       |
| Ratholisches bei protestantischen Romanisten. (S. Stang.)                     | 73    |
| Gottesbeweise und Gotteserkenntnis. (M. Pribilla.)                            | 75    |
| Der hl. Franz Borgias als Romponist. (J. Kreitmaier.)                         | 77    |
| Zur Vollendung der Neuausgabe der Tiergeschichte Alberts d. Gr. (E. Wasmann.) | 79    |
| Die Reform des Gregorianischen Kalenders. (Joh. G. Hagen.)                    | 148   |
| Liturgisches Apostolat und Katechetinnenarbeit in Ungarn. (P. v. Dlasz.)      | 151   |
| Nord- und Südpolfahrten. (A. Padtberg.)                                       | 154   |
| Aus dem Leben zweier deutscher Könige. (J. Grisar.)                           | 157   |
| Unser Interesse an der Mystik. (E. Böminghaus.)                               | 236   |
| Die Memoiren des Ritters v. Lang. (J. Grisar.)                                | 237   |

## Einhundertsiebter Band.

| 210gunviungen.                                                                                   | Geite |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Selig, die den Frieden schaffen! (P. Lippert.)                                                   | 1     |
| Ist die deutsche Kultur protestantisch? (M. Pribilla.)                                           | 7     |
| Idealismus. (M. Gierens.)                                                                        | 23    |
| Zwerge als Stammväter des Menschengeschlechtes? (A. Padtberg.).                                  | 34    |
| Ein Gang durch die Zeit. (E. Przywara.)                                                          | 52    |
| Das Vermächtnis Ritas. (S. Stang.)                                                               | 61    |
| Die Bedeutung des Kritizismus. (B. Jansen.)                                                      | 81    |
| Das Erdbeben von Tokio am 1. September 1923. Skizzen eines Augen-                                |       |
| zeugen. (J. Dahlmann.)                                                                           | 100   |
| Lateinische Hymnen aus alter Zeit im modernen Gewande deutscher                                  | 115   |
| "Nachdichtung". (Cl. Blume.)                                                                     | 115   |
| Eine ungedruckte Rede Schellings. (W. Kraß.)                                                     | 130   |
| Von der kommenden Kunst. (J. Kreitmaier.)                                                        | 140   |
| Kantischer und katholischer Geistestypus. Eine Betrachtung zum Kant-<br>Jubiläum. (E. Przywara.) | 161   |
| Neues Licht über Wallensteins Schuld? (B. Duhr.)                                                 | 185   |
| Mission und Propaganda. (M. Reichmann.)                                                          | 189   |
| Vom Sakrament des hochzeitlichen Bundes. Sein Geheimnis, sein                                    | 100   |
| Recht, seine Liturgie. (J. Kramp.)                                                               | 196   |
| Romane aus der Zeitseele. (S. Stang.)                                                            | 212   |
| Ratholiken und höhere Schule. (Gedanken zur Neuordnung des                                       |       |
| preußischen höheren Schulwesens. (J. Schröteler.)                                                | 241   |
| Kulturwende und Katholizismus. (M. Pribilla.)                                                    | 259   |
| Eucharistie, Not und Erlösung. (W. M. Gierens.)                                                  | 279   |
| Altes und Neues zum Erkenntnisproblem. (St. v. Dunin-Borkowski.)                                 | 291   |
| Custos, quid de nocte? Eine Gewissenserforschung. (E. Przywara.) .                               | 301   |
| Wandlungen der Wohlfahrtspflege. (C. Noppel.)                                                    | 321   |
| Katholisch und Völkisch? (E. Böminghaus.)                                                        | 329   |
| Kämpfergeist oder Duldsamkeit? (P. Lippert.)                                                     | 337   |
| Ringen um Gott. (E. Przywara.)                                                                   | 347   |
| Die russische Intelligenz und die katholische Kirche. (F. Wiercinski.) .                         | 353   |
| Musikpessimisten. (J. Kreitmaier.)                                                               | 369   |
| Theozentrische und anthropozentrische Frömmigkeit. (E. Przywara.) .                              | 401   |
| Sadhu Sundar Singh. (H. Sierp.)                                                                  | 415   |
| Aus Sturmtagen der katholischen Publizistik. II. Der "Fränkische                                 |       |
| Courier" 1839—1841. (J. Grifar.)                                                                 | 426   |
| Ein vielumstrittener Mustiker. (K. Richstätter.)                                                 | 443   |
| Abendland und Morgenland bei Solowjew. (Fr. Muckermann.)                                         | 455   |

|  | b |  |
|--|---|--|
|  | в |  |

| umjchan.                                                                         |       |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                                  | Gelte |
| der Zweck heiligt die Mittel. (M. Reichmann.)                                    | 73    |
| die Wiege des Indogermanentums. (G. Lehmacher.)                                  | 75    |
| lönig Johann von Sachsen und das Jesuitengesetz. (H. Grisar.)                    | 78    |
| der Plan einer katholischen Zeitschrift in Bayern im 18. Jahrhundert. (B. Duhr.) | 158   |
| lus der konfessionellen Schulstatistik. (M. Reichmann.)                          | 160   |
| Jon rheinischer Geschichte und Art. (J. Grisar.)                                 | 235   |
| loch eine kirchliche Friedenstaube. (M. Reichmann.)                              | 237   |
| Cextiler Haeckelismus. (E. Wasmann.)                                             | 319   |
| Lichliche Beschwerden im Protestantismus. (M. Reichmann.)                        | 319   |
| Luthers Pecca fortiter. (M. Pribilla.)                                           | 391   |
| Die Zukunft der Philosophie. (E. Przywara.)                                      |       |
| čin Universitätsprofessor im Tertiarenkleide. (E. Wasmann.)                      | 399   |
| lm Grabe Kants. (J. Ternus.)                                                     | 476   |
| čin Konvertitenbild. (H. Bruders.)                                               | 479   |
|                                                                                  |       |

# Verzeichnis der besprochenen Schriften.

## Einhundertsechster Band.

| Albertus Magnus, De animalibus         | Cente                   | Samuelink S : 17 S : 11               | Geite |
|----------------------------------------|-------------------------|---------------------------------------|-------|
| libri XXVI. 2. Band. Herausgegeben     |                         | Hermelink, Heinrich, Katholizismus    | 404   |
| von Hermann Stadler                    | 79                      | und Protestantismus in d. Gegenwart   | 191   |
|                                        | ,,                      | Horten, Alfons, Erfassung der         | 440   |
| Baur, Dr. Ludwig, und Dr. Karl         |                         | Sachwerte und Reparationsproblem      | 146   |
| Rieder, Papstliche Engueliken und      |                         | Supfeld, Renatus, Graf Hermann        | 01    |
| ihre Stellung zur Politik              | 186                     | Renselling                            | 64    |
| Bergdorf, Paul v., Das Buch vom        |                         | Husslein, Joseph, Work, Wealth        |       |
| Herrschen                              | 71                      | and Wages                             | 146   |
| Böhm, G. v., Ludwig II., König von     |                         | Johann Georg, Bergog gu               |       |
| Bayern                                 | 157                     | Sachsen, König Albert von Sachsen     | 157   |
| Brauer, Theodor, f. Rlaffiter fa-      |                         | Cuasten, storing attoett bon Chasten  | 101   |
| tholischer Sozialphilosophie.          |                         | Klassiker katholischer Gozialphilo-   |       |
| Brühl, Norbert, C. SS. R., Nach-       |                         | sophie. 1. Bd.: Papst Leo XIII. Von   |       |
| denkliches über den Hypnotismus .      | 207                     | Wilhelm Schwer. — 2. Bd.: Adolf       |       |
|                                        |                         | Kolping. Von Theodor Brauer           | 147   |
| Camelli, Illemo, Bekenntniffe eines    |                         | Rraneburg, Sans, Siges fozial-        |       |
| Sozialisten. Deutsch von Dr. Carl      |                         | politische Forderungen und ihre Ver-  |       |
| Müller. 2. u. 3. Aufl                  | 147                     | wirklichung in der Gesetgebung        | 146   |
| Coulet, L'Église et le problème inter- |                         | Krebs, Engelbert, Die Protestan-      |       |
| national                               | 185                     | ten und wir                           | 198   |
|                                        |                         | Rühn, Berbert, Die Runft der Primi-   |       |
| David, Eduard, Sozialismus und         |                         | tiven                                 | 127   |
| Landwirtschaft. 2. Aufl.               | 144                     | Rülpe, Oswald, Die Realisierung.      |       |
| Degner, Hermann, Im Lande des          |                         | Bb.3                                  | 70    |
| Dju-Dju. Reiseerlebnisse im öftlichen  |                         |                                       |       |
| Stromgebiet des Niger                  | 230                     | Landmann, Edith, Die Tranfgendeng     |       |
| Dichtung, Die deutsche, in ihren kul-  |                         | des Erkennens                         | 65    |
| turellen Zusammenhängen mit charak-    |                         | Landsberg, Paul, Die Welt des         |       |
| teristischen Proben. Hrsg. von Franz   |                         | Mittelalters und wir                  | 40    |
| Faßbinder, Aug. Kahleu. Friedr. Korg   | 233                     | Lechtape, Heinrich, Der christliche   |       |
| Cherhard, Engelbert, O. E. S. A.,      |                         | Solidarismus nach Heinrich Pesch S.J. | 144   |
| Das Schicksal als poetische Idee bei   |                         | Lewels, Maximilian, Neuphilo-         |       |
| Somer                                  | 231                     | logische Theologie                    | 73    |
| Ebner, Ferdinand, Das Wort             | 201                     | Liebert, Arthur, Die geiftige Rrifis  |       |
| und die geistigen Realitäten           | 71                      | der Gegenwart                         | 36    |
| and the genjargen becautaten           | ,1                      | m                                     |       |
| Fangauer, Georg, O.S.F.S., Stilles     |                         | Marcuse, Ludwig, Das Leben der        | 00    |
| Frauenheldentum oder Frauenapo-        |                         | tragischen Geele                      | 33    |
| stolat in den ersten drei Jahrhunder-  |                         | Mawson, Douglas, Leben und Tod        | 451   |
| ten des Christentums                   | 230                     | am Güdpol                             | 154   |
| Feldkeller, Paul, Graf Renser-         |                         | Müller, Carl, f. Camelli.             |       |
| lings Erkenntnisweg 3. Abersinnlichen  | 64                      | Ranfen, Fridtjof, Spigbergen .        | 154   |
| Flake, Otto, Ruland. Roman             | 35                      |                                       | 104   |
| — Das neuantike Weltbild               | 35                      | Pfeilschifter, G., Die firchlichen    |       |
|                                        |                         | Wiedervereinigungsbestrebungen ber    |       |
| Haurand, Peter Wilhelm, Das            |                         | Nachtriegszeit                        | 100   |
| nationalökonomische Systemvon Hein-    | AND THE PERSON NAMED IN | Piechottka, Erwin, Gleichberechti-    |       |
| rich Pesch in seinen Grundzügen        | 144                     | gung von Kapital und Arbeit           | 146   |
| Helbok, Adolf, Siedlungsforschung.     | 145                     |                                       |       |
| Herkner, Beinrich, Die Arbeiter-       |                         | Rasmuffen, Anud, In der Heimat        |       |
| frage. 7. Aufl                         | 144                     | des Polarmenschen                     | 154   |

|                                          | Geite |                                        | Geite             |
|------------------------------------------|-------|----------------------------------------|-------------------|
| Raumer, Adalbert, Der Ritter             |       | Spranger, Eduard, Der gegenwär-        |                   |
| von Lang und seine Memoiren. Aus         |       | tige Stand der Geisteswissenschaften   |                   |
| dem Nachlaß hrsg. von Karl Aller. v.     |       | und die Schule                         | 142               |
| Müller u. Kurt v. Raumer                 | 238   | Stadler, Herm., f. Albertus Magnus.    |                   |
|                                          |       | Stefansky, Georg, Das Wesen            |                   |
| Reichls Philosophischer Almanach 1923.   |       | der deutschen Romantik                 | 216               |
| Hrsg. von Paul Feldkeller                | 64    | Strich, Frig, Deutsche Rlaffit und     |                   |
| Regbach, Unton, Leitfaden für die        |       | Romantik oder Vollendung und Un-       |                   |
| Soziale Pragis. 6. u. 7., völlig neu be- |       | endlichkeit. Ein Vergleich             | 216               |
| arbeitete und erweiterte Auflage         | 144   | Switalfti, D., Probleme der Er-        |                   |
| Rieder, Dr. Karl, s. Baur, Ludwig.       |       | fenntnis. (Veröffentlichungen der 211- |                   |
| Rothe, Kurt, Beiträge zur Geelen-        |       | bertus - Magnus - Akademie Bd. I,      |                   |
| funde und Geelenpflege unfrer suchen-    |       | Seft 1—2)                              | 65                |
|                                          | 006   | 0,001 1-2)                             |                   |
| den Zeitgenossen                         | 206   | Theresia von Jesu. Sämtliche           |                   |
| ~ · · m ~ · · · · ~ ·                    |       | Schriften. Neue deutsche Ausgabe von   |                   |
| Scheler, Max, Schriften zur Gozio-       |       | Fr. Petrus de Alcantara a S. Maria     |                   |
| logie und Weltanschauungslehre.          |       |                                        |                   |
| 1. Bd.: Moralia                          | 65    | u. Fr. Aloisius ab Immaculata Con-     | 027               |
| Schreiber, Georg, Deutsche Rultur-       |       | ceptione. 5 Bde. in 8 Teilen           | 237               |
| politif und der Katholizismus            | 143   | 11416 Comit Die Gullen der Beren       |                   |
| Schulemann, Guenther, Rern               |       | Utig, Emil, Die Rultur der Gegen-      | 141               |
| aller Philosophie                        | 69    | wart                                   | 141               |
| Schulg, J.S., Gefundheitsschädigungen    |       | Valier, Max, Des Urseins Drei-         |                   |
| nach Hypnose                             | 207   |                                        | 71                |
| Schürholz, Franz, Entwicklungs-          |       | faltigleit                             | /1                |
| tendenzen im deutschen Wirtschafts-      |       | Verhandlungen der Gozialisie-          |                   |
|                                          |       | rungskommission über die Neuregelung   | 410               |
| leben zu berufsständischer Organisation  | 167   | des Wohnungswesens                     | 146               |
| und ihre soziale Bedeutung               | 147   | Vollrath, Wilhelm, Graf Kenser-        |                   |
| Schwellenbach, Robert, Die Er-           | 440   | ling und seine Schule                  | 64                |
| neuerung des Abendlandes                 | 142   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |                   |
| Schwer, Wilhelm, f. Klassiker ka-        |       | Walther, Andreas, Das Kultur-          |                   |
| tholischer Sozialphilosophie.            |       | problem der Gegenwart                  | 142               |
| Spranger, Eduard, Rultur und             |       | Wunderle, Georg, Ginführung in         |                   |
| Erziehung. 2. Aufl                       | 38    | die moderne Religionspsychologie .     | 65                |
|                                          |       |                                        |                   |
| (Finhun)                                 | orts  | iebter Band.                           |                   |
| emgano                                   | cril  | reviet Suns.                           |                   |
| Undré, Bans, Die Ginheit der Natur       | 384   | Ball, Hugo, Byzantinisches Christen-   |                   |
| Muer, Heinrich, Der Deutsche Cari-       |       | tum                                    | 350               |
| tasverband u. seine Diözesanverbände     |       | Barth, Karl, und Eduard Thurn-         | 000               |
| im Jahre 1921                            | 71    | en sen, Komm, Schöpfer Beist. Pre-     |                   |
|                                          | 11    |                                        | 348               |
| Aufenanger, Wilhelm, Die or-             |       | digten                                 | 340               |
| ganisierte Caritashilfe in einer In-     | 71    | Bauer, Karl, Schiller, sein Leben      | 024               |
| dustriepfarrei                           | 71    | und sein Wirken. In 16 Bildern .       | 234               |
| Augustinus, Das Handbüchlein des         |       | Bechmann, Herm., Evangelische u.       |                   |
| hl., übertragen u. erläutert von Paul    |       | katholische Frömmigkeit im Refor-      |                   |
| Simon                                    | 53    | mationsjahrhundert, dargestellt an     |                   |
| - Vom seligen Leben, übersetzt und er-   |       | Martin Luther und Teresa di Jesu .     | 57                |
| läutert, sowie mit einer Einführung in   |       | Beeking, J., Das Reichsgesetz für      |                   |
| Augustins Philosophie verseben von       |       | Jugendwohlfahrt und die Caritas .      | 229               |
| Joh. Seffen                              | 53    | Berndl, Raimund, Das Pflangen-         |                   |
| Aus dem Liliengarten der hl. Ratha-      |       | leben des Hochgebirges                 | 313               |
| rina von Siena, nach der italienischen   |       | Berneder, D., Der Gfrupulant           | 470               |
| Ausgabe des P. Innocenzo Tauri-          |       | Bernhart, Jos., Die philosophische     |                   |
| sano O. Pr. bearbeitet von Joh.          |       | Mystik des Mittelalters                | 56                |
| Mumbauer                                 | 58    | Blaum, Kurt, Die Jugendwohlfahrt       | 229               |
| DALUM DUNCE                              | 00    | o tutin, otutt, vie jugenoioogi uget   | The second second |

|    |                                         | Geite |                                       | Geite |
|----|-----------------------------------------|-------|---------------------------------------|-------|
| 5  | Blaum-Riebesell-Storck, Reichs-         |       | Fichte, Joh. G., Darstellung der Wis- | Othe  |
|    | Jugendwohlfahrtsgeseß                   | 229   | senschaftslehre aus dem Jahre 1801,   |       |
| -  | Bloem, Walter, Brüderlichkeit           | 214   | neu herausgegeben von Frig Medi-      |       |
| -  | Böckler, Albert, Das Stuttgarter        |       | cus. (Philos. Bibl. 130 a)            | 56    |
|    | Passionale                              | 389   | — Die Wissenschaftslehre, vorgetragen |       |
| 0  | Bonaventura, Werke. Hrsg. von           |       | im Jahre 1804, neu herausgegeben      |       |
|    | P. Elzear, Dietrich v. Hildebrandt und  |       | von Frig Medicus. (Philosoph.         |       |
|    | S. J. Hamburger, 1. Band                | 58    | Bibl. 130 c)                          | 56    |
| 0  | Boy-Ed, Ida, Harte Probe                | 474   | Fuchs, Alois, Die Reste des Atriums   | 30    |
|    | Brentano, Christian, Der ungluck-       |       | des karolingischen Domes zu Pader-    |       |
|    | liche Frangose oder der deutschen Frei- |       | born                                  | 157   |
|    | heit Himmelfahrt. Hrsg. von Her-        |       |                                       | 137   |
|    | bert Levin                              | 309   | Garcia de Cisneros O.S.B., Schule     |       |
| 4  | - Clemens, Von dem Leben und            |       | des geiftlichen Lebens auf den Wegen  |       |
|    | Sterben des Grafen Gafton Phöbus        |       | der Beschauung. Gingeleitet von Er-   |       |
|    | von Foig. Aus der Chronif des Jean      |       | hard Drinfwelder O. S. B. Aus         |       |
|    | Froiffart. Mit 10 Holzschnitten von     |       | dem Lateinischen übertragen von       |       |
|    | G. Poppe                                | 309   | Maria Raphaela Schlichtner O.S.B.     | 307   |
| 2  | Bronnen, Arnolt, Die Geptember-         | 000   | Gebhardt, Carl, Die Schriften des     | 007   |
|    | novelle                                 | 471   | Uriel da Costa                        | 228   |
| 2  | Busse, Hans Hr., Das literarische       |       | Geschichte des Rheinlands von         | 220   |
| Ä  | Verständnis der werktätigen Jugend      |       | der ältesten Zeit bis gur Gegenwart.  |       |
|    | zwischen 14 und 18 Jahren               | 231   | Hrsg. von der Gefellschaft für rhei-  |       |
|    |                                         | 201   | nische Geschichtskunde                | 235   |
| (  | Carnoy, Albert, Les Indo-Euro-          |       | Genfer. Jof., Augustin und die phä-   | 200   |
|    | péens. Préhistoire des langues, des     |       | nomenologische Religionsphilosophie   |       |
|    | moeurs et des croyances de l'Europe     | 77    | der Gegenwart, mit besonderer Be-     |       |
| (  | Saftelle, Friedrich, Heilige Erde       | 471   | rücksichtigung Max Schelers           | EA    |
| 0  | hristiani, Hans J., Johannes            |       | — Einige Hauptprobleme der Meta-      | 54    |
|    | Ronges Werdegang bis zu seiner Er-      |       | nhasse Mis holombour or Jeteta-       |       |
|    | fommunifation                           | 382   | physik. Mit besonderer Bezugnahme     |       |
| C  | hronicon Spinozanum. Tomus I.           | 227   | auf die Kritik Kants                  | 54    |
| 0  | Conrady, A., Die Rheinlande in der      |       | Goldschmidt, Richard, Ascaris. Eine   |       |
|    | Franzosenzeit (1750-1815)               | 235   | Einführung in die Wissenschaft vom    | 040   |
| 0  | ornelius, Hans, Vom Wert des            | 100   | Leben für Jedermann                   | 316   |
|    | Lebens                                  | 57    | Gourdon, Pierre, Johanna Beaumont     |       |
|    |                                         |       | sarrelouisienne                       | 213   |
| 2  | Dessauer, Friedrich, Zeit der           |       | Grabmann, Martin, Die Kultur-         |       |
|    | Wende                                   | 387   | werte der deutschen Mystik des Mit-   |       |
| E  | onndorf, Gotthold, Führerberuf          |       | telalters                             | . 56  |
|    | und Führerberufung                      | 231   | — Das Geelenleben des hl. Thomas      |       |
| E  | ürken, Bernhard, Allgemeine             |       | bon Alquin                            | 307   |
|    | Abstammungslehre                        | 314   | - Wesen und Grundlagen der katho-     |       |
| (8 | ichendorff, Josepho., Gämtliche         |       | lischen Mystik. 2., vermehrte Aufl.   | 56    |
|    | Werke. Hrsg. von Wilhelm Kosch.         |       | Größer, M., P.S.M., Die Neutralität   |       |
|    |                                         | 200   | der katholischen Heidenmission        | 189   |
| G  | 1. Band                                 | 309   | Guardini, Romano, Auf dem Wege.       |       |
| _  | Piturgit (Gardens Theologist - B.       |       | Versuche                              | 59    |
|    | Liturgif (Herders Theologische Grund-   | 202   | — Liturgische Bildung                 | 351   |
| (8 | riffe)                                  | 383   | — Von heiligen Zeichen                | 351   |
| ح  | ngelmann, Das Reichsgesetz für          | 200   | - Gottes Werkleute                    | 351   |
| (F | Jugendwohlfahrt                         | 229   | Saller Vahanne Die                    |       |
| ۳  | ster, R. d', Wir Rheinländer            | 237   | Haller, Johannes, Die Epochen         |       |
| 9  | Die Rheinländer                         | 237   | der deutschen Geschichte              | 7     |
| F  | euling, Daniel, O.S.B., Bom             |       | hamann, Deto, Biologie deutscher      | 207   |
| ,  | Wesen des katholischen Glaubens und     |       | Dichter und Denker                    | 387   |
|    |                                         | 50    | Hammerstein, Hans v., Ritter, Tod     |       |
|    | Lebens. 2. Aufl                         | 59    | und Teufel                            | 474   |

|                                                               | Geite |                                              | Certe |
|---------------------------------------------------------------|-------|----------------------------------------------|-------|
| Hammerstein, Hans v., Mangold                                 | 474   | Kossina, Gustav, Die Indogerma-              | 76    |
| von Gberstein                                                 | 474   | nen. I                                       | 76    |
| Handel-Mazzetti, E. v., Ritas                                 | 61    | die Scholastif                               | 395   |
| Briefe                                                        | 61    | Kracauer, S., Goziologie als Wis-            |       |
| Barten-Chner, Gusafeide, wir reiten                           |       | senschaft                                    | 52    |
| über die Heide                                                | 234   | Rrage, Friede S., Umen. Gin Ro-              |       |
| Hättenschwiller, U., Berufsberatung                           | 230   | man aus der Zeitseele                        | 218   |
| Sauptmann, Gerhart, Phantom                                   | 473   | Ruhn, Albert, Grundriß der Kunft-            |       |
| Beimfoeth, Being, Fichte. (Gefchichte                         |       | geschichte                                   | 156   |
| der Philosophie in Einzeldarstellungen                        |       | Külpe, Oswald, Die Realisierung.             |       |
| 23)                                                           | 56    | Bd. II u. III, hrsg. von A. Messer           | 291   |
| Hendricks, Genevieve Poyneer,                                 |       | Kündig, Karl, Lyrische Poesie im             | 116   |
| Handbook of Social Resources of the                           |       | Dienste katholischer Liturgie                | 116   |
| United States                                                 | 72    | Landsberg, Paul Ludwig, Wesen                |       |
| Herrmann, Walter, Das Ham-                                    |       | und Bedeutung der platonischen Aka-          |       |
| burgische Jugendgefängnis Hahnofer-                           | 000   | demie                                        | 395   |
| fand                                                          | 229   | Leben, Das, des hl. Anselm von Can-          |       |
| Hessen, Joh., s. Augustinus.<br>Howald, Ernst, Platons Leben. | 395   | terbury. Ubersett von Dr. Günther            |       |
| Hümpfner, Winfried, O. E. S. A.,                              | 000   | Müller                                       | 58    |
| Clemens Brentanos Glaubwürdigkeit                             |       | Lech, Friedrich, Geschichte und Ur-          |       |
| in seinen Emmerik-Aufzeichnungen .                            | 309   | beitsfeld d. Kongregation d. Schwe-          |       |
| iii [eiiieii eiiiiieii eiiiiiiiiiiiiiii                       |       | stern d. Dritten Ordens des hl. Fran-        |       |
| Jacob, Beinrich Eduard, Das                                   |       | ziskus, genannt Hospitalschwestern von       |       |
| Flötenkonzert der Vernunft                                    | 219   | der hl. Elisabeth oder Elisabetherin-        |       |
| Jahrbuch des Verbandes der Vereine                            | 210   | nen zu Luxemburg                             | 72    |
| katholischer Akademiker zur Pflege der                        |       | Legenda trium sociorum. Bericht aus          |       |
| katholischen Weltanschauung 1922 .                            | 59    | dem Leben des hl. Franziskus. Uber-          |       |
| Janfen, Bernhard, S. J., Die Er-                              |       | segung und Nachwort von S. J. Ham-           | 58    |
| fenntnislehre Olivis                                          | 226   | burger                                       | 30    |
| Joerger, Kuno, Caritashandbuch.                               |       | Lilienfein, Heinrich, Das trun-<br>tene Jahr | 217   |
| 2. u. 3. Uufl                                                 | 71    | Lindberg, Gustav, Die schwedischen           |       |
| Jünemann, M. Regina, Kämpfe-                                  |       | Missalien des Mittelalters                   | 469   |
| rinnen                                                        | 471   | Lüers, Grete, Marienverehrung                |       |
| Jungnickel, Max, Das müde Haus                                | 470   | mittelalterlicher Nonnen                     | 57    |
|                                                               |       |                                              |       |
| Raup, J., Konstitution und Umwelt                             |       | Manzoni, Alessandro, Werke.                  |       |
| im Lehrlingsalter                                             | 230   | Hrsg. von Herm. Bahr und Ernst               | 50    |
| Reller, Paul, Die vier Einstedler .                           | 215   | Ramniger. Bd. 3-6                            | 58    |
| Keller, R. A., Rheinland-Kunde                                | 235   | Maran, René, Batuala. Gin echter             |       |
| Rellermann, Bengion, Die Ethik                                | 000   | Negerroman. Deutsche Ausgabe von             | 213   |
| Spinozas                                                      | 226   | Claire Goll                                  | 210   |
| Rerer, Frang X., Jesus der göttliche                          |       | die unterernährte arbeitende Jugend          |       |
| Jüngling. Ein Buch zur Jugendbewe-                            | 231   | Herreichs                                    | 230   |
| gung                                                          | 201   | Mathar, Ludwig, Das Glück der                |       |
| (Mainz)                                                       | 234   | Delbers                                      | 472   |
| Rinkel, Walter, Geschichte der Phi-                           | 20,   | Medicus, Frig, f. Fichte.                    |       |
| losophie von Sokrates bis Aristoteles                         | 225   | Michel, Ernft, Bur Grundlegung               |       |
| Rleiser, Johann Evangelist,                                   |       | einer katholischen Politik                   | 386   |
| Lebensblätter, gesammelt von U. W.                            | 69    | Moreau, F.J., O. S. B., Les liturgies        |       |
| Rosch, Wilhelm, Das deutsche Thea-                            |       | eucharistiques                               | 383   |
| ter und Drama seit Schillers Tod.                             |       | Mosterts, Karl, Jünglingsseelsorge           |       |
| 2. Aufl                                                       | 387   | Müller-Freienfels, Rich., Die                |       |
| - f. Eichendorff.                                             |       | Philosophie der Individualität               | 58    |

|                                                                       | Geite |                                                                           | Carle. |
|-----------------------------------------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------|--------|
| Nadler, Josef, Literaturgeschichte                                    |       | teilung. (Ecclesia orans, 11. Band-                                       | Seite  |
| der deutschen Stämme und Land-                                        | 20=   | chen.)                                                                    | 115    |
| schaften. 2. Aufl                                                     | 387   | Rosenmöller, B., Gottund die Welt                                         |        |
| politischen Parteien                                                  | 384   | der Ideen                                                                 | 52     |
| Newman, J. H., Kard., Sankt Chry-                                     | 504   | Rößler, Rudolf, Deutsche Romantik<br>Ruland, Michael, Die Entwicklung     | 309    |
| sostomus, Schicksale des Theodoret.                                   |       | des sittlichen Bewußtseins in den                                         |        |
| Deutsch von Jos. Karl                                                 | 58    | Jugendjahren                                                              | 231    |
| — Der Traum des Gerontius. Aus dem                                    |       | Rupprecht, Karl, Jugendfürsorge                                           | 201    |
| Englischen übertragen von M. Regin-                                   |       | und Jugenderziehung                                                       | 229    |
| trudis Reichlin von Meldegg O.S.B.                                    | 58    |                                                                           |        |
| Olivi, Fr. Petrus Johannes, O. F. M.,                                 |       | Scharrelmann, Wilhelm, Die                                                |        |
| Quaestiones in secundum librum sen-                                   |       | erste Gemeinde                                                            | 474    |
| tentiarum. Quas primum ad fidem                                       |       | — Traumland                                                               | 473    |
| Codd. Mss. edidit Bernardus Jansen                                    |       | Schaufal, Richard v., E. T.A. Hoff-                                       |        |
| S. J. Volumen I                                                       | 226   | mann. Sein Werk aus seinem Leben                                          |        |
| Dellers, Prosper, O. F. M., Ein Uni-                                  |       | dargestellt                                                               | 309    |
| versitätsprofessor im Tertiarenkleide.                                | 399   | Scheid, Nifolaus, S. J., Bruder                                           |        |
| Otto, Rudolf, Das Heilige. 11. Aufl.                                  | 347   | Pater Friedhofen, Stifter der Ge-<br>noffenschaft der Barmherzigen Brüder |        |
| — Auffäge das Numinose betreffend .                                   | 347   | vom hl. Johannes von Gott zu Trier                                        | 235    |
| Petersen, Rarl, f. Wolff.                                             |       | Scheler, Mar, Schriften zur Gozio-                                        | 200    |
| Pfister, Kurt, Hugo van der Goes.                                     | 232   | logie und Weltanschauungslehre.                                           |        |
| — Hieronymus Bosch                                                    | 232   | 2. Bd.: Nation und Weltanschauung                                         | 53     |
| — Van Enck                                                            | 232   | Schenk, Maria M., Vom fleinen                                             |        |
| — Leonardo da Vinci                                                   | 232   | Lehrer und seinen drei Tugenden                                           | 475    |
| - Vincent van Gogh                                                    | 232   | Schlund, Erhard, O.F.M., Neu-                                             |        |
| Pfliegler, Michael, Die deutsche                                      |       | germanisches Heidentum. 29. bis                                           |        |
| Jugendbewegung und der jungkatho-                                     |       | 30. Tauf                                                                  | 385    |
| lische Geist                                                          | 231   | — Der Jungdeutsche Orden (Jungdo)                                         | 385    |
| Plegner, H., Die Einheit der Sinne                                    | 52    | Schmidt, Wilh., S. V. D., Mensch-<br>heitswege zum Gotterkennen, ratio-   |        |
| Przywara, Erich, S. J., Religions-<br>begründung. Max Scheler — J. H. |       | nale, irrationale, suprarationale                                         | 54     |
| Newman                                                                | 54    | Schmig-Dobbelstein, Willi-                                                |        |
| occionan                                                              | 07    | balda, Die Hospitalschwestern von                                         |        |
| Rademacher, Urn., Vernünftiger                                        |       | St. Elisabeth in Nachen 1622—1922                                         | 72     |
| Glaube                                                                | 59    | Schrörs, S., Geschichte der fatho-                                        |        |
| Redlich, Virgil, O.S.B., Johann                                       |       | lisch-theologischen Fakultät zu Bonn                                      |        |
| Rode von St. Matthias bei Trier .                                     | 235   | 1818—1831                                                                 | 235    |
| Reininger, Robert, Kant, seine                                        |       | Schrott-Fiechtl, Hans, Bergblüh.                                          | 472    |
| Unhänger und seine Gegner                                             | 57    | Schulze-Brück, Quise, Rheinische                                          | 471    |
| Reinke, Joh., Naturwissenschaft,<br>Weltanschauung, Religion          | 54    | Leut'                                                                     | 4/1    |
| Richen, Laurenz, Die Wiedergabe                                       | 54    | Stolperer                                                                 | 472    |
| biblischer Ereignisse in den Gesichten                                |       | Sieberg, Paul, Deutschland zur                                            |        |
| der Unna Katharina Emmerich. (Bi-                                     |       | Zeit seiner größten Schmach                                               | 386    |
| blische Studien XXI, 1. Heft)                                         | 309   | Simmel, Georg, Fragmente und                                              |        |
| Ringen und Reifen. Bekenntniffe eines                                 |       | Auffäge                                                                   | 395    |
| amerikanischen Konvertiten                                            | 480   | Simon, Paul, s. Augustinus.                                               |        |
| Roselieb, Hans, Der Abenteurer                                        |       | Srbik, Heinrich v., Wallensteins                                          |        |
| in Purpur                                                             | 470   | Ende. Urfachen, Verlauf und Folgen                                        | 101    |
| — Die Mahd                                                            | 475   | der Ratastrophe                                                           | 181    |
| — Der Schalk in der Liebe                                             | 475   | Stab, Jakob, Die Versuchung des                                           | 222    |
| Rosenberg, Hans, Die Hymnen<br>des Breviers in Urform und neuen       |       | Priesters Anton Berg                                                      |        |
| deutschen Nachdichtungen. 1. 216-                                     |       |                                                                           | 231    |

|                                        | Geite |                                      | Geite |
|----------------------------------------|-------|--------------------------------------|-------|
| Stange, Rarl, Chriftliche und philo-   |       | Weber, Abolf, Das Gutachten der      |       |
| sophische Weltanschauung               | 349   | Sachverständigen und die Volkswirt-  |       |
| Staud, Richard Maria, Die 216-         |       | Schaft                               | 385   |
| teifirche St. Willibrord in Echternach | 157   | Weber, Beinrich, Atademiter und      |       |
| Strachwig, Subertus-Rraft              |       | Wohlfahrtspflege im Volksstaat       | 70    |
| Graf, Der Raplan von Beiligenberg      | 472   | - Jugendfürsorge im Deutschen Reich  | 229   |
| Strich, Walter, Die Diosfuren.         |       | - Die Wohlfahrtspflegerin            | 70    |
| Jahrbuch für Geisteswissenschaft. I    |       | Weißer-Ritter-Ulmanach 1924          | 57    |
| (1922)                                 | 53    | Widmaier, Rarl, Erzberger. Gin       |       |
|                                        |       | Rulturroman der Gegenwart            | 212   |
| Thieß, Frank, Angelika ten Swaart      | 473   | Wienert, Oskar Frang, Sturg          |       |
| Thurnenfen, Eduard, f. Barth.          |       | des Tieres                           | 222   |
| Többen, B., Die Jugendvermahr-         |       | Wiesen, Wilhelm, O. S. Cam., Neu-    |       |
| losung und ihre Bekampfung             | 229   | zeitliche Caritashilfe               | 71    |
| Tongelen, Joseph v., O. S. Cam.,       |       | Wieser, Max, Der sentimentale        |       |
| Die Liebe Chrifti drängt uns! Reden    |       | Mensch                               | 401   |
| und Predigten über die driftliche      |       | Wilke, Georg, Die Religion der       | 101   |
| Caritas, ihre Organisation und ihre    |       | Indogermanen in archäologischer Be-  |       |
| Aufgaben                               | 71    | leuchtung                            | 77    |
| Troeltich, Ernft, Der Siftorismus      |       | Wilms, Hieronymus, O. Pr., Das       |       |
| und seine Aberwindung                  | 395   |                                      | 58    |
|                                        |       | Beten der Mystikerinnen              | 30    |
| Bolk, P. Dr. Paulus, O. S. B., Der     |       | Wittmann, Michael, Mar Scheler       |       |
| Liber ordinarius des Lütticher St. Ja- |       | als Ethiker. (Abhandlungen aus Ethik |       |
| tob-Rlosters                           | 225   | und Moral III.)                      | 54    |
|                                        |       | Wobbermin, Georg, Das Wesen          |       |
| Walter, Franz, Die Sozialhygiene       |       | der Religion                         | 55    |
| in ihrem Verhältnis zur Weltan-        |       | Wolff, Erich, und Carl Peterfen,     |       |
| schauung und Ethik                     | 70    | Das Schicksal der Musik von der Un-  |       |
| Walther, Wilhelm, Lehrbuch der         |       | tike bis zur Gegenwart               | 369   |
| Symbolik. Die Gigentümlichkeiten der   |       |                                      |       |
| vier dristlichen Hauptkirchen vom      |       | Bengen, hans Werner b., Das          |       |
| Standpunkt Luthers                     | 153   | Bereinswesen im heutigen Deutsch-    |       |
| Wanden, Egas v., Kolibri               | 474   | land                                 | 72    |
| Waffermann, Jakob, Dberlins            |       | Berkaulen, Seinrich, Mit Feder-      |       |
| drei Stufen                            | 216   | fiel und Tintenklecks                | 469   |
| — Ulrike Wontich                       | 220   | Bobeltig, Fedor v., Trofteinfamteit  | 475   |
|                                        |       |                                      |       |

# Die Zeitschrift der deutschen Jesuiten in Not.

ie furchtbare Not, die heute schwer auf Deutschland lastet, hat auch die von den deutschen Jesuiten herausgegebene Zeitschrift "Stimmen der Zeit" vor eine große Arise gestellt. Obwohl die Zahl der Abonnenten in den letzten Jahren eine sehr erfreuliche war, obwohl Verlag und Redaktion die größten Opfer gebracht haben und auch ferner zu bringen bereit sind, wird es doch nicht möglich sein, das Erscheinen der Zeitschrift fortzusetzen, wenn nicht neue Geldquellen geschaffen werden, die uns über die gegenwärtige Lage hinweghelfen. Troß des besten Willens, ein so bedeutsames Unternehmen über Wasser zu halten, stehen Verlag und Redaktion am Ende ihrer Leistungsfähigkeit.

Welcher Verlust für die katholische Sache es sein würde, wenn eine so wichtige Zeitschrift ihr Erscheinen einstellen müßte, brauchen wir unfern Lefern, die in guten und bofen Tagen treu zu uns gestanden, nicht erst zu sagen. Für mehr als fünfzig Jahre haben die "Stimmen der Zeit", früher "Stimmen aus Maria-Laach" eine führende Rolle im Geistesleben des katholischen Deutschland und weit darüber hinaus eingenommen. Als vor einigen Jahren die Zeitschrift ihr fünfzigjähriges Jubiläum unter der Teilnahme ihrer zahlreichen Freunde im In- und Ausland feierte, hat die gesamte katholische Presse der deutschsprechenden Länder die Gelegenheit benutt, um auf die große Bedeutung der Jesuitenzeitschrift hinzuweisen. Deutschlands Bischöfe haben der Schriftleitung ihre Unerkennung für die der katholischen Sache geleisteten Dienste wiederholt ausgesprochen und den dringendsten Wunsch geäußert, daß die "Stimmen" den deutschen Katholiken erhalten bleiben möchten. In demselben Sinne sprach sich Seine Heiligkeit der Papst in einem eigenen Schreiben an die Redaktion aus.

In unster gegenwärtigen Not sehen wir uns leider gezwungen, uns an unste Freunde im In- und Ausland zu wenden und sie dringend zu bitten, durch freiwillige Beiträge das wichtige Unternehmen in dieser schweren Zeit, in der schon so manche katholische Werte zugrunde gegangen sind, über Wasser zu halten. Die freundlichen Geber können das Bewußtsein haben, zum Fortbestand eines eminent apostolischen Werkes beizutragen. Wenn jeder unserer Leser, namentlich die im Ausland, einen angemessenen Betrag zu unsem Stügungssond beisteuert, wird es uns hoffentlich gelingen, über die augenblicklichen Schwierigkeiten hinwegzukommen und die Zeitschrift in eine bessere Zukunft hinüberzuretten. Vertrauend auf das Wohlwollen unser Abonnenten und Freunde, wagen wir diese Bitte. Beiträge bitten wir an die Schriftleitung der "Stimmen der Zeit", München, Veterinärstraße 9, Postscheckkonto Nr. 6900, München, zu senden.

München, 1. September 1923

### Die Schriftleitung der "Stimmen der Zeit".

Gaben aus dem Ausland mögen nicht in Mark, sondern in der Währung des betr. Landes überwiesen werden.

## Mitteilung des Verlags.

Schriftleitung und Verlag der "Stimmen der Zeit" sind entschlossen, alles zu tun, was in ihren Kräften steht, die Zeitschrift durch die gegenwärtige Kriss hindurchzuführen.

Um die unvermeidlichen Preissteigerungen für die Abonnenten weniger fühlbar zu machen und in der Absicht, ihnen dadurch den Fortbezug der "Stimmen" zu erleichtern, bringen wir Heft 1/2 des neuen Jahrgangs, Oktober/November, als Doppelheft (im Umfang von 80 Druckseiten Text) zur Ausgabe. Der Grundpreis für dieses Heft beträgt 50 Pf. Es ist beabsichtigt, auch die folgenden Hefte in dieser Art erscheinen zu lassen.

Freiburg im Breisgau, 25. September 1923

Herder & Co. G.m.b.H.

## Die Konversionsbewegung in Holland.

enn ich genau erzählen wollte, wie sich die Konversionsbewegung in den legten Jahren bei uns entwickelt hat, müßte ich wohl ein ganzes Buch schreiben, um auch nur die Hauptsache im richtigen Zusammenhang vorzuführen. Über viel nüglicher ist eine kurze, sustematische Übersicht über die verschiedenen Hilfsmittel, die bei uns in Holland erprobt sind und vielleicht auch in Deutschland versucht werden können.

Wir haben natürlich angefangen mit Gebet. Omne donum perfectum a Deo. Der Gebetsbund von Tilburg stammt schon aus den Jahren 1898—1899 und zählt jest eine Million Mitglieder. Dieser Gebetsbund hat unser ganzes Unternehmen getragen. Er liefert wie eine elektrische Zentrale den Strom für die äußere Urbeit. Ehre und Dank darum dem Frater Dorotheus und

dem Fräulein Maria Pollet, den Stiftern des Bundes.

Unste erste große Gebetserhörung war, daß Dr. Gerard Brom mit seinem Vortrag "Über die Bekehrung der Niederlande" an die Öffentlichkeit trat. Es war am 24. September 1913. Durch die Diskussion, die dieser Vortrag anregte, wurde in der Zeit von zwei Jahren fast in allen jüngeren katholischen Köpfen und Herzen der aus der Gnade geborene Gedanke wach, die Vekehrung Hollands zum wahren Glauben sei nicht länger unmöglich, gehöre nicht mehr zu den pia vota. Unter dem Einfluß dieses Vortrages wandelte sich in den jüngeren Kreisen auch der Sinn des Wortes Apologie. Der apologetische Petrus-Canisius-Verein, der sich bis 1910 nur an die Katholiken gerichtet hatte und den Andersdenkenden fast immer polemisch gegenübertrat, sing an, sich mehr und mehr auch irenisch für Nichtkatholiken zu interessieren und druckte den Vortrag des Dr. Gerard Brom in seinem Annuarium von 1915 ab.

So war der Boden für die neue Konversionsbewegung geebnet.

Unsre Taktik war nun, von oben anzusangen. In den höchsten Kreisen haben wir unsre ersten Kräfte gesucht, die ersten Versuche gemacht. Als wir sahen, daß unser Arbeiten auf den Höhen der menschlichen Gesellschaft nicht vergebens war, haben wir sogleich auch ganz unten am Berge begonnen und in den untersten Schichten der Gesellschaft unsre Wurzeln eingegraben. Es waren zwei schwierige Aufgaben. Nach dem ersten energischen Anfang aber geht alles leicht. Von oben geht es nach unten und von unten staffelweise nach oben. So begegnen unsre nach den äußersten Linien entsandten Truppen einander im Zentrum der Mittelklassen, und sie stellen mit den älteren und neuen Versuchen, die von anderer Seite unternommen wurden, eine stattliche "Bewegung" dar.

#### I. Wie wir von oben anfingen.

Aus den höchsten Areisen im Haag hörten wir seit 1917 die Alage, die katholische Kirche schließe sich hermetisch ab und es sei unmöglich, etwas Wahres über das eigentliche Wesen der katholischen Kirche zu vernehmen usw. Auf unsre Frage, warum man denn nicht in unsre vielen schönen Haager Kirchen käme, lautete die Antwort, die Nichtkatholiken wagten es nicht, unsre Kirchen zu betreten; denn dort zögen sie die Augen aller auf sich und fühlten sich in

Stimmen ber Beit. 106. 1/2.

der fremden Umgebung zu sehr beobachtet und beengt. Wir sollten ihnen darum doch einmal eine Gelegenheit geben, uns kennen zu lernen, vielleicht durch einige Vorträge in einem passenden Saale, wie es bei den Theosophen, bei Christian Science, Anthroposophen und Odd Fellows üblich ist. Ich gestehe, der Vergleich gesiel uns nicht; aber wir haben uns Gott sei Dank doch nicht geweigert, und damit war eigentlich unsre Konversionsbewegung begonnen. Es gab natürlich schon vorher Konvertiten, aber die Sinzelfälle hingen nicht zusammen. Nach dem ersten Kursus im Haag aber, der eine Anzahl von Konvertiten aus den höheren Kreisen in die katholische Kirche führte, wird der Zusammenhang fühlbar, und damit war die Bewegung geboren.

Bald singen auch die liberalen und neutralen Zeitungen an, darüber zu schreiben und zu übertreiben, als ob im Handumdrehen Niederland "ver-römischt" würde. Uber die Tatsache konnten sie nicht aus der Welt schaffen.

Wie die Weltanschauungsvorträge vor gebildeten Nichtkatholiken aufgefaßt wurden, kann ich Ihnen vielleicht am kürzesten durch das Verlesen einiger Winke zeigen, die der erste Redner seinen Nachfolgern erteilte:

- 1. Daß wir an allererster Stelle selbst opfern, büßen und beten sollen, brauche ich eigentlich einem Apostel Christi nicht zu sagen; wohl aber, daß ich sooft als möglich Kranke, Leidende und Sterbende bitte, daß sie ihre Schmerzen mit Jesu Opfertod dem himmlischen Vater für die Bekehrung der sündigen Welt anbieten.
- 2. Modern denken, modern fühlen und eine moderne Sprache reden! Das hat natürlich mit Modernismus oder Orthodoxie nichts zu tun. Ich bemerke noch, daß die gewöhnliche Erziehung der katholischen Priester nur zu oft zur Folge hat, daß unsre Leute nicht denken, nicht fühlen und nicht reden wie die Menschen unsver Zeit.
- 3. Keine Polemik, keine Seitenhiebe! Keine Berachtung für andere Konfessionen oder Weltanschauungen! Hat man etwas Gutes zu sagen, so kann das nur nüglich sein, sonst schweigt man am besten.
- 4. Positiv die katholische Lehre aufbauen. Nur These ohne Gegenthese. Dann kann es ein richtiger Aufbau werden, ohne den Gedanken an einen Angriff aufkommen zu Lassen. Simplices sieut columbae!
- 5. Keine Lehre ohne Praxis. Keine Dogmatik ohne Devotionen. Aedificatio ist die Hauptsache. Non in persuasibilibus humanae sapientiae verbis, sed in ostensione spiritus. Man darf, ja man muß auch von sich selbst reden. Nur religiöse Erfahrung packt die Seelen.
- 6. Kritische Wissenschaft liefere den Grundbau für jede Konferenz. Nur sei die Ausarbeitung literarisch oder wenigstens nicht trocken wissenschaftlich. Mehr "sich einleben" und "darstellen", als stringent beweisen.
- 7. Man gebe ehrlich die Fehler in der katholischen Kirche zu, sowohl die Fehler in der heutigen Zeit als in der Vergangenheit.
- 8. Man sei in seder Beziehung vornehm und taktvoll. Manches, was uns Männern noch gewählt erscheint, ist für moderne Frauen schon grob. Auch wenn wir recht hätten, geziemt es uns: omnibus omnia sieri.
- 9. Man verberge nicht, selbst ein glücklicher Mensch zu sein. Die andern sollen uns beneiden.

10. Eine solche Reihe von apologetischen Konferenzen soll zu gleicher Zeit eine Urt von Exerzitien des hl. Ignatius sein.

Die Vorträge waren folgende (die Titel sind etwas poetisch gefaßt, und

das schadet nichts):

a) Unser Vater im Himmel... Die Existenz eines persönlichen Gottes und Schöpfers: Fundament der Exerzitien.

b) Die Tragödie von Liebe und Necht... Sündenfall, Erbfünde, Erlösung.

Exerc. 1 et 2 primae hebdomadae.

c) Der Lichtkönig ... Jesus als Prophet. De regno Christi.

d) Der Gottessohn... Jesus wahrer Mensch und wahrer Gott. Gott in uns: Gnadenlehre.

e) Das Wachstum der chriftlichen Lehre... Dogmengeschichte. Übernatürliche Pädagogik. Menschen-Kischer.

f) Die Einheit von Christus ersleht... Die Kirche, übernatürliche Solidarität. Das Upostel-Kollegium.

g) Untergetaucht in Jesu Tod ... Taufe und Firmung. Die Wiedergeburt.

h) Jesu Sehnsucht nach dem Abendmahl.... Die heilige Messe und Kommunion. Coena Domini mit Johannes 6.

i) Das Haus des guten Samaritans der Seele.... Die Beichte und Lette Blung. Gethsemane.

j) Mitarbeiter Gottes. Die Genugtuung, Satisfactio, Poena, Purgatorium, Indulgentiae. Gute Werke. Kreuzestod.

k) Die Helden Gottes und der Heldenmut... Die Heiligen. Ihre Ver-

ehrung. Auferstehung und Freude des Heilandes.

1) Dignare me laudare te, Virgo sacrata. Maria, die Mutter Gottes. Liebe. Golche Vorträge werden nun schon einige Jahre fast in allen großen Städten abgehalten, meistens von Jesuitenpatres, aber auch von Pfarrern und Seminarprofessoren (besonders von Professor Frencken in Breda), und fast immer mit gleich gutem Resultat. In der ersten Zeit bemühte sich der Redner, nach den Vorträgen diesenigen Zuhörer, die sich weiterbilden wollten, persönlich und einzeln zu unterrichten. Bald aber wurde das unmöglich, und sest schließt sich an die erste Serie von Vorträgen meistens gleich ein Kursus für Weiterwollende an. Der Schluß dieses zweiten Kursus ist dann oft der Übergang zu unserer Kirche. Neben diesen Vorträgen von geschulten Theologen kamen aber auch bald ähnliche Vortragskurse auf, die von hochangesehenen katholischen Laien gehalten wurden. So hielt Dr. Gerard Brom einen Kursus über die Kirchengeschichte. Die Stofse werden dann so gewählt, daß in zehn oder zwölf Vorträgen ungefähr die ganze katholische Lehre zur Sprache kommt. Auch hier sind die Ersolge sehr gut.

Man urteile selbst.

- 1. Petrus und Paulus. Verschiedenheit der Gaben, aber der Geift ift der gleiche.
  - 2. Augustinus. Eine Liebesgeschichte bis in die höchsten Sphären.

3. Die Benediktiner. Ora et labora, Klosterkultur.

4. Gregor der Große. Die Rirche und die Jrrtumer im Staat.

5. Bonifaz. Die Mission der Heidenvölker.

6. Papst Hildebrand (Gregor VII.). Hierarchie und Demokratie. Canossa.

7. Bernhard von Clairvaux. Mystik und Rationalismus. Der Kreuzzug. Uszese und Weltmacht.

8. Franziskus von Uffifi. Urmut und Liebesleiden. Heiliger Dichter und

heiliges Kind.

9. Die Jesuiten. Die Exerzitien des hl. Ignatius. Charakter der Gesellschaft Jesu.

10. De Maistre, Görres, Newman. Der neue katholische Geist.

Unter dem Eindruck der Erfolge dieser Vorträge wurde alsdann von Profeffor Frencken, Dr. Brom und dem ersten Redner im Sang ein "Ausschuß für die Bekehrung der Niederlande" gegründet: eine freie Bereinigung von ungefähr zwanzig Weltgeistlichen, Ordensgeistlichen und Laien, die sich alle aktiv in der Konversionsbewegung betätigen. Viermal im Jahre kommen sie zusammen, um sich gegenseitig von ihren Arbeiten und Erfahrungen zu erzählen, die gemeinsamen Schwierigkeiten zu behandeln und besonders, um sich immer wieder von neuem für das Werk der Wiedervereinigung anzuregen und neue Wege und Methoden zu prüfen. Gleich auf der ersten Zusammenkunft Unfang 1919 lag der Segen und die fühlbare Weihe des Beiligen Beiftes. Auch die folgenden Versammlungen verliefen immer sehr anregend und erbauend. Es werden dabei keine eigentlichen Vorträge gehalten, aber alles wird von den Interessenten gründlich durchgesprochen. Um Schluß hat es der Vorsigende immer ziemlich leicht; denn die Diskuffion führt meift von selbst zu einer Formulierung. Eigentliche Statuten besigt der Ausschuß nicht. Die ungeschriebenen Grundregeln, die bei der Eröffnung der verschiedenen Sigungen, wenn neue Mitglieder anwesend waren, jedesmal ein wenig anders formuliert aus dem Gesamtbewußtsein hervorquollen, lauten in der letten Kassung ungefähr wie folgt:

§ 1. Arbeiten oder raus!

§ 2. Oft zusammenkommen und vollzählig erscheinen!

§ 3. Für die Finanzen sorgen die Wohltäter.

Das scheint wenig, aber es genügt. Fast alle Erfolge, die die holländische Konversionsbewegung aufzuweisen hat, haben wir den Unregungen und Urbeiten dieser Versammlungen zu danken. Geistliche und Laien haben immer zusammengearbeitet und einander unterstüßt... Uber auch noch auf ganz andere Urt sollten die gebildeten Laien helsen.

Von einem meiner Konvertiten bekam ich folgende Bitte in einem Briefe,

den ich vollständig anführe:

"Eine sustematische Erziehung zum Haß gegen den Katholizismus hat bei dem jest lebenden Geschlecht eine Mentalität geschaffen, die einen manchmal in Erstaunen sest. Wenn es sich um unste heilige Kirche handelt, sindet man bei sonst edeldenkenden, wahrheitsliebenden Protestanten und selbst bei hochstehenden Charakteren nicht allein eine verblüffende Unkenntnis, sondern auch einen leidenschaftlichen Haß, der durch die vielen über uns zirkulierenden phantastischen Lügen motiviert wird. Und gerade diese Lästerungen und dieser Haß halten sene, die in ehrlichem Gottsuchen nach der reinen Schönheit des Katholizismus hungern, von Christi Altären sern. So viele, die allem katholischen Einsluß fern in protestantischen Kreisen leben, werden sustematisch durch ein Netz von Lügen umstrickt, und zwar von denen, die sie als edle Menschen hochachten und deren Wahrheitsliebe sie nicht in Zweisel zu ziehen wagen.

Die allmähliche Bekehrung der Niederlande wird erst ein Durchdringen mit besserer Einsicht in die katholischen Glaubenslehren sein, ein Wegnehmen verkehrter Begriffe, ein wachsendes Bekämpsen immer wiederholter Lügen derartig, daß das neuauswachsende Geschlecht der ungläubigen Kreise den katholischen Mitbürger nicht mehr als minderwertig ansieht oder als ein Individuum, vor dem man auf der Hut sein muß. Und wenn dann allmählich dieser törichte Haß versliegen wird, wenn es in dem Milieu, in dem wir leben, allmählich ebensowenig eine Schande sein wird, katholisch zu werden, wie es jest eine Schande ist, Theosoph zu sein, erst dann wird die Rücksehr der Intellektuellen in größerem Maße einsegen.

So stelle ich mir den langsamen, aber ständig fortschreitenden Prozeß vor. Für diese allmähliche Bekehrung der Niederlande hat die Kirche Männer und Frauen nötig, die durch ihre besondern Lebensverhältnisse mitten in der Gesellschaft stehen und die auch in jenem Milieu verkehren, wo man Kirche und Priester scheut, wo man fern von allem katholischen Einfluß ruhig seinen Haß gegen Rom äußern, unwidersprochen sorgen kann, daß alte Lügen am Leben bleiben, und wo man öffentlich eine verblüffende Unkenntnis zeigen kann, ohne seinem Ansehen, gebildet zu sein, auch nur im mindesten zu schaden.

Unter den Laien kame zuallererst der bekehrte gebildete Protestant in Frage, dem es zu einem solchen Wirken weder an Kenntnissen noch an Berständnis gebricht. Der Konvertit hat ja selbst den schwierigen Weg zur wahren Einsicht zurückgelegt, hat selbst gestritten gegen alte eingerostete Vorurteile. Wie oft sind es nur migverstandene Worte und Wendungen, die dem Protestanten nun einmal unangenehm klingen, die aber doch das Wesen der Sache nicht berühren. Und wer ist da besser als der Konvertit imftande, diese Steine auf dem Wege zum gegenseitigen Verständnis wegzuwälzen, da er ja selbst so oft den Widerwillen gegen einzelne Ausdrücke überwinden mußte? Wer weiß besser als er in einem Gespräch herauszufühlen, an welchen Außerlichkeiten sich der Gegner krampfhaft festklammern möchte, um dadurch am Wesen der Sache unbemerkt vorbei zu kommen, kannte er doch früher selbst so gut die unfairen Vorstellungen? Wer ist besser als er imstande, den Spötter mit hartnäckiger Unerbittlichkeit von seinen Seitenpfaden zurückzuholen, um sein Urteil am Kern der Sache zu prüfen? Und zum Schluß, wer ist besser als er imstande, den Spötter durch feinen Gegenspott über so viel Unkenntnis, über so viel halbe Kenntnis zu entwaffnen, durch einen Gegenspott, der von einem ehemaligen Protestanten angenommen, von einem geborenen Katholiken aber nicht geduldet wird?

Sodann müßten mit den bekehrten Protestanten jene Ratholiken zusammen arbeiten, die durch ihre gesellschaftliche Stellung dauernd mit Undersdenkenden in Berührung kommen, jene Ratholiken, die sich bemüht haben, in das Gedankenleben eines Protestanten näher einzudringen, und die darum wohl wissen, warum gerade diese und jene Glaubenspunkte den Undersdenkenden so unsympathisch sind. So kann z. B., wenn zufällig das Sakrament der Buße zur Sprache kommt, ein Ratholik leicht darauf hinweisen, daß die Ubsolution allein denen gegeben wird, die aufrichtige Reue über ihre Sünde haben, während die Ubsolution für jene nicht den geringsten Wert hat, die ohne ehrliche Reue und aufrichtigen Vorsatz zur Beichte kommen. Indem man das einfach

konstatiert, wird sofort eine ganze Flut von Lügen erstickt. Ein solcher Katholik, der in Gesellschaft Undersdenkender nicht ängstlich jedem Thema, das seinen Glauben von fern berührt, ausweicht, der bei einem unvorsichtigen Worte eines der Gäste nicht stets das Gespräch höslich lächelnd in andere Bahnen führt, weil er meint, sich auf diese Weise Gastgeber und Gastgeberin gegenüber äußerst höslich zu benehmen, ein Katholik, der, wenn sich die Gelegenheit bietet, auch einmal mit Feuer von den Herrlichkeiten seines Glaubens, von der Schönheit der Liturgie und der Glorie der Kirche Christi zu sprechen wagt, dabei aber keinen Augenblick vergißt, welche Juhörer ihm lauschen; über einen solchen wird man nicht spotten, wenn er weggegangen ist, nein, man wird ihn achten und sagen: "Das sind doch glückliche Menschen, die so glauben." Und dann wird ein Augenblick des Schweigens sein, und viele werden fühlen, wenn es auch nur eine Sekunde dauert, wie kalt und dürr ihr eigenes Leben ohne Gott ist. Ich weiß das aus Erfahrung.

Die Kirche hat für die Bekehrung Hollands solche Menschen nötig. Und nun stelle ich die Frage: Warum wird denn nicht unter Ihrer Leitung eine Vereinigung solcher Menschen gegründet? Laien müßten es sein, die überall und immer, wo es in Gesellschaft angängig ist, das Gespräch auf spezisisch katholische Fragen zu bringen suchen, um dadurch gegen eingewurzelte Lügen streiten zu können, Laien, die aber auch das Gelübde ablegen, nur zu sprechen im ständigen, unentwegten Hinblick auf ihr heiliges Ziel, die ihre Leidenschaft zu beherrschen vermögen und nur dann sprechen, wenn sie überzeugt sind, daß

fie Gott für sein Werk gebraucht.

Ich meine keine Vereinigung mit Statuten und Fahne, sondern einen kleinen Kreis gleichgesinnter Menschen, die dort eindringen sollen, wo der Priester die Tür unwiderruflich verschlossen sindet, die zusammen ihre Gedanken über ihre Erfahrungen, ihre Erfolge und Mißerfolge austauschen, die unter den Andersdenkenden Schriften verbreiten, wie die suchenden Seelen sie brauchen, um sich aus dem Nes der Lügen und Lästerungen herauszuwinden, die sich auch auf dem laufenden halten über solche Schriften, die in katholischen Kreisen nichts Gutes, in protestantischen aber sehr viel Böses stiften..." So weit der Brief meines Konvertiten.

Ich habe natürlich diesen Vorschlag angenommen, und jest besteht so ungefähr nach Urt der amerikanischen Knights of Columbus ein Orden der Ritter von St. Willibrord. Die Mitglieder dieses Ordens wollen in der höheren Gesellschaft die katholische Kirche vertreten, ihren Glauben, wenn nötig, verteidigen oder doch wenigstens öffentlich und ohne Scheu bekennen, so z. B. durch das Kreuzzeichen auch im öffentlichen Speisesaal. Weiter wollen sie die dem Katholizismus schon näher Stehenden gleichsam durch ihr Beispiel einladen, sich an sie zu wenden, um sich den Weg zum wahren Glauben zeigen zu lassen.

Sodann hat der Orden auch den Zweck, eine nationale katholische Kultur aufzubauen. Ich weiß nicht, wie es in Deutschland steht. Bei uns in Holland ist es wegen der jahrhundertlangen Unterdrückung und Verdrängung von den Bildungsstätten und Universitäten eine nur zu traurige Wahrheit, daß im allgemeinen die Kultur auch in den höheren katholischen Kreisen nicht so hoch steht wie in den liberalen protestantischen Familien. Um also die neuen Gäste

in unser Haus aufzunehmen, wollen wir unsre Kultur steigern, damit sie sich

auch bei uns zufrieden und heimisch fühlen.

Mit diesen Bestrebungen ist auch unste neue Stellung zur Kunst und zum wissenschaftlichen Leben eng verwandt. Bis vor einigen Jahren hatten wir keinen einzigen katholischen Universitätsprofessor und kein einziges Mitglied der Königlichen Ukademie der Wissenschaften (katholische Theologie wird an unsern Universitäten nicht studiert). Das ist nun in den letzten Jahren ein wenig anders geworden. Wir haben jest wenigstens ein gutes Duzend Professoren und Mitglieder der Akademie. Aber 12 bis 15 auf 200 ist noch nicht viel. Doch leisten manche der neuen katholischen Professoren sehr viel für das Ansehen der katholischen Kirche nach außen, was besonders für die nichtkatholischen Studenten von großer Bedeutung ist. Auch arbeiten sie unter den andern Professoren. Ein bekannter Hochschulprofessor der Technischen Universität Delft ist schon zur katholischen Kirche übergetreten, und es ist keine gewagte Behauptung, daß er bald noch Nachfolger haben wird.

In der Kunst sind die Konvertiten fast überall führend. In der Malerei haben wir den genialen Jan Toorop, der als Patriarch die ganze jüngere Malerschar immer wieder auf den Katholizismus hinweist. Von der Schule der achtziger Jahre kam ihr größter Dichter Frederik van Enden vor zwei Jahren zu uns herüber. Der Baumeister der wunderschönen Kirche von Beverwist, Kropholler, ist gleichfalls Konvertit. Verkade, der mit mächtigem Griff unsre Bühne in christliche Bahnen führt, ist der Bruder des bekannten Beuroner Malermönches, der in der "Unruhe zu Gott" seine Konversion erzählt. Seine Frau und Kinder wurden schon katholisch. So gibt es unter den neuen Künstlern noch viele, die schon halb katholisch sind und die wahrscheinlich mit ihrer Überzeugung nicht immer auf halbem Wege stehen

bleiben werden.

Ungesucht kommt noch dazu, daß in den legten Jahren die Katholiken auch in der Politik überall im Vordergrund stehen. Der Ministerpräsident ist katholisch. Die Vorsigenden des Abgeordneten- und Herrenhauses sind katholisch. Der populäre Arbeitsminister Aalberse ist gleichfalls katholisch, so daß aus den höchsten Kreisen ein der katholischen Kirche freundlicher Zug nach unten geht.

#### II. Wie wir auch ganz unten am Berge begannen.

Schon lange bevor die Arbeit in den höheren Areisen so weit fortgeschritten war, hatten wir eingesehen, daß jest die untersten Schichten der Gesellschaft an die Reihe kommen müßten. Das war aber leichter gesagt als getan. In den höheren Areisen ist die allgemeine Strömung dem Aatholizismus gegenüber freundlich, oder doch wenigstens nicht so feindlich wie früher. In den untern Schichten, namentlich in den Arbeiterkreisen, scheint aber erst jest der Haß gegen Rom seinen Höhepunkt zu erreichen. Un die Erwachsenen ist kaum heranzukommen. Wohl haben die Patres Rapuziner und Redempforisten bei ihren Volksmissionen auch hin und wieder die Häuser der ungläubigen Arbeiter besucht und sie zur Jusammenkunft in einem Lokal außer der Kirche eingeladen. Dabei wurden auch einige Hunderte von Vekehrungen erzielt. Großen bleibenden Rugen aber versprechen wir uns nicht davon, weil die

meisten Leute von den Patres nichts wissen wollen. Etwas mehr Hoffnung segen wir auf die Marktpredigt, die vor zwei Jahren zum ersten Mal nach englischem Mufter in Umsterdam auf dem Nieuwmarkt von Hochschulftudenten und Männern des Volkes gehalten wurden. Bur Förderung dieser Predigtart wurde mit Hilfe der Patres Franziskaner die Gilde der klare waarheid gegründet. In ihr werden geeignete Männer und Frauen für die Strafenpredigten ausgebildet und geschult. Huch ein eigenes Eramen vor der bischöflichen Behörde ist vorgesehen, denn solche Predigten erfordern gediegene Rennfniffe und eine große Redegewandtheit, um auf die Fragen zu antworten, die von allen Seiten dazwischengeworfen werden. Wir befolgen dabei folgende Taktik. Um Samstagabend werden auf dem Markt nur allgemeine Fragen wie die großen Lebensrätsel und die praeambula fidei behandelt. Alle, Die fich näher interessieren, ladet man dann zu einer geschlossenen Busammenkunft in einem Saale für Sonntagmittag ein, wo sie im katholischen Glauben unterrichtet und weitergebildet werden. Ein Damenchor forgt für paffende religiöse Lieder, die der Versammlung eine fromme Weihe geben. Much im Haag und in Rotterdam hat man mit Marktpredigten begonnen. Gine große Schwierigkeit aber liegt in der Organisation. Ginerseits sind ziemlich viele verschiedene Sprecher erforderlich, anderseits muffen fie auch gründlich geschult und vorgebildet sein. Der Plan eines nationalen Gekretariats für die Marktpredigt scheint wohl geeignet, die verschiedenen Schwierigkeiten aus dem Wege zu schaffen. Bisher aber ift es noch nicht gelungen, diese Prediger, die gewöhnlich aus dem einfachen Volke ftammen, so zu organisieren, daß die Leitung für alles die Verantwortung auf sich nehmen könnte. Auch wurde in Amsterdam ein halbes Jahr lang von den Kommunisten und Freidenkern eine heftige Opposition geführt, bei welcher öfters die Polizei eingreifen mußte. Geitdem aber ift alles ruhig geworden, und man läßt jest unfre Leute in Frieden. Die Gilde wird ohne Zweifel an Unsehen wachsen bei Gott und den Menschen.

Ich hebe ausdrücklich hervor, daß diese Arbeit an den Erwachsenen der untern Volksschichten eine sehr undankbare ist und auch ihre gefährliche Seite behält, solange man nur oder vorzüglich Männer, die selbst aus den untern Schichten stammen, gegen die Volksmassen mobilisiert. Darum war es von Anfang an unser Bestreben, auch die höheren Kreise für die niedern zu gewinnen. Damit war auch zugleich der Weg zu den Kindern gewiesen. So

entstand das Katechumenat und der Beruf der neuen Ratechetin.

#### 1. Das Kinderkatechumenat.

Die Katechetinnen. Vor mehr als tausend Jahren zog die edle Jungfrau St. Reinilda mit ihrer Schwester und den Landsknechten ihres Vaters in unsre Gegenden zum heiligen Kreuzzug gegen die Heiden aus, um den Urmen das Evangelium zu verkünden und Almosen auszuteilen. Auf diese Weise ebnete sie die Wege für den hl. Lambertus und seine Priester. Auch wir wollen in unsern Katechetinnen eine Schar auserwählter Heldinnen zum großen Kampse aussenden, auf daß sie die ärmsten und meist verwahrlosten Kinder für das ewige Vaterland gewinnen.

Zu diesem hohen Berufe werden die Katechetinnen in einem eigenen Hause vorbereitet und geschult. Sie werden vor allem unterrichtet in der Heiligen

Schrift, in den Dogmen und in den Grundzügen der Kirchengeschichte, damit sie auf diese Weise die missio canonica für den katholischen Religionsunterricht erhalten können. Über sie werden auch praktisch für ihren Beruf gut vorgebildet, sowohl was das ganze Gebiet sozialer Kinderarbeit betrifft, wie auch in den sonstigen wichtigsten sozialen Problemen. Wichtiger aber als die Geistesbildung ist die religiöse Bildung des Herzens und der wahrhaft christlichen Gesinnung.

Die ganze Ausbildung wird eingestellt auf das letzte und höchste Ziel der Gründung — auf die Bekehrung der Niederlande zum wahren Glauben. Diese Bekehrung aber muß geschehen durch die Ubung jener Tugenden, die in direktem Gegensaß stehen zu den nationalen Untugenden, durch die so viele Holländer in das Heidentum zurückfallen. Gebet und christliche Uszese sind

da die Hauptmittel.

Um sich ihrem Heldenziele ungefeilt widmen und als wahre Engel im Fleische ihre läuternde Aufgabe erfüllen zu können, müssen unsre Katechetinnen bei ihrem Eintritt fest entschlossen sein, in absehbarer Zeit nicht zu heiraten, sondern sich ganz und ungefeilt Gott hinzugeben. Das Gelübde der Armut legen sie nicht ab, weil Stand und Vermögen ihrem Werke nicht nur mehr äußern Glanz verleihen, sondern auch größeren Erfolg sichern.

Sie tragen auch keine eigentliche Ordenskleidung, sondern kleiden sich, wie

jede gebildete Dame fich fleidet.

Allein kein Heer ohne militärische Zucht! Daher müssen alle nach Ablauf der Probezeit der Generaloberin einen seierlichen Sid der Treue und des Gehorsams leisten. Dieser Gehorsam darf aber niemals die persönliche Initiative ersticken. Daher haben alle das Recht und die volle Freiheit, ihre eigenen Organisationstalente zu üben, indem sie der Generaloberin ihre selbstentworfenen Pläne vorlegen.

Die beschaulichen Mitglieder. Inmitten der ein- und ausgehenden tätigen Mitglieder soll eine kleine Kerntruppe feuriger Seelen herangebildet werden, die sich in beständiger Zurückgezogenheit durch Beten, Büßen und Opfern selbst heiligen und die andern für ihre große und heilige Aufgabe stets von neuem entslammen und beseelen. Es sind die beschaulichen Mitglieder.

Nach ihrem Noviziat legen sie die drei Gelübde ab und fügen noch ein viertes Gelübde hinzu: daß sie nämlich ihr Lebensopfer bringen wollen, um zu beten, zu leiden und zu arbeiten für die Bekehrung der heutigen Heiden-welt. Ihre Schuspatronin ist die hl. Lidwina, und ihre ganze Lebensauffassung

steht im Zeichen der aufopfernden sühnenden Liebe.

Die beschaulichen Mitglieder sind zum Chorgebet verpflichtet, ferner sind sie Erzieherinnen der tätigen Mitglieder. Sie sollen diesen ein Vorbild sein in allen christlichen Tugenden, besonders aber in der Bußfertigkeit und Abtötung. Sodann verrichten sie auch alle Hand- und Näharbeiten für die Ratechumenate, stellen apologetische und aszetische Schriften zusammen, erteilen Konvertitenunterricht usw. Beide Gruppen sollen sich gegenseitig helfen und ergänzen, nicht aber ineinander aufgehen. Beide Gruppen zusammen sollen ein schönes reiches Ganze bilden.

Darum heißt auch das Mutterhaus Bethanien. Wie in Bethanien Jesu Liebe sich auf Martha und Maria erstreckte, so soll auch hier die Liebe des

Allerheiligsten Herzens beide Gruppen umfassen. Und weil der Heiland sagte: "Maria hat den besten Teil erwählt", ist den tätigen Mitgliedern erlaubt, zur andern Gruppe überzutreten, nicht aber umgekehrt. Besteht so auch ein Unterschied in der Lebensführung, in der Tagesordnung und im Gebet, so haben wir doch eine Einheit in der Wohnung, der Kapelle, in dem Resektorium, in der Rekreation und in der einheitlichen Leitung durch eine gemeinsame Generalsoberin.

Das Katechumenat. Nach und nach soll in jeder Großstadt des Landes ein eigenes Haus für das Katechumenat eingerichtet werden. In diesen Häusern ist das hauptsächlichste Urbeitsfeld unsver Katechetinnen. In ihnen versammeln sie am Nachmittag nach Schulschluß die in religiöser und sittlicher Hinschluß verwahrlosten Kinder von fünf dis fünfzehn Jahren. Die Kinder kommen gern, denn sie sinden in den Häusern alles, was ein Kinderherz erfreuen kann: Spiele, Bälle, Schaukeln usw. Auch wird viel erzählt, gesungen und vorgetragen. Bei Spiel und Lied und namentlich im regelmäßigen Unterricht und Vortrag erklingt aber vor allem immer wieder die frohe Botschaft einer höheren Welt, der Existenz Gottes, des Vaters im Himmel, der Pilgerreise des Lebens, des Wiedersehens im Jenseits. Auf dem Wege über die schönsten Geschichten des Alten Testamentes werden die Kinder nach und nach in die Grundwahrheiten unsres heiligen Glaubens eingeführt.

Wir unterscheiden bei den Kindern drei Gruppen: Neulinge, Eingeweihte und Auserwählte. Schon die Neulinge nehmen regelmäßig am Religionsunterricht teil. Finden sich unter den Neulingen Kinder mit besondern Anlagen, so können diese, falls ihre Zahl nicht zu groß ist, mit Zustimmung der Eltern als interne Schüler aufgenommen werden. Die so Ausgewählten bilden den Kern des Neulingkorps, und ihnen wenden wir unsre ganz besondere Sorge zu.

Haben die Neulinge entsprechende Fortschritte gemacht, so können sie auf eigenen Wunsch unter die Eingeweihten aufgenommen werden. Diesen wird nun die Geschichte des Neuen Testamentes vorgetragen, und sie lernen die Menschwerdung und die Erlösung durch Jesus Christus kennen. Sie werden hingewiesen auf die Kindheit des göttlichen Heilandes, auf sein verborgenes Leben, seine Lehre und Predigt, sein Leiden und Sterben, seine Auferstehung und Himmelsahrt. Die Tugenden, die ihnen anerzogen werden, sind vor allem die Liebe zu Jesus, das Verlangen, ihm nachzusolgen, der Mut, mit ihm und für ihn etwas zu leiden. . . . Uuch lernen sie gemeinsam und einzeln zu Jesus zu beten, ihm Opfer zu bringen und ihm immer ähnlicher zu werden.

Auch unter den Eingeweihten entwickelt sich ganz von selbst aus den internen Neulingen eine Kerngruppe von besonders eifrigen und tüchtigen Kindern. Sind die Katechetinnen mit einem der eingeweihten Kinder so zusrieden, daß sie hoffen, es in kurzer Zeit in die Gemeinschaft der Auserwählten führen zu können, so bitten sie Eltern um Erlaubnis, das Kind katholisch zu taufen. Die Auserwählten werden eingeführt in das Geheimnis und in die Liturgie der heiligen Messe, der sie regelmäßig beiwohnen. Auch an den Andachten nehmen sie teil. Es wird ihnen sodann vom Leben und Wirken der Apostel und Heiligen und namentlich der Jugendheiligen erzählt. Ferner werden sie bekannt gemacht mit der Einteilung des Kirchenjahres. Die Tugenden, welche die Auserwählten besonders üben sollen, sind ein apostolischer Seeleneiser, eine

aufrichtige Nächstenliebe und jede Korm leiblicher und geistiger Barmherzigkeit, por allem auch der Wandel in der Gegenwart Gottes. Die internen Auserwählten bilden im Ratechumenat immer die kleinste und bravste Gruppe. Die Auserwählten werden in besonderer Weise auf die heilige Taufe vorbereitet. Sie werden mit großer Sorgfalt eingeführt in die Liturgie und in die porbereifenden Keierlichkeifen der heiligen Taufe. Die Aufnahmefeierlichkeiten werden nach Möglichkeit in Einklang gebracht mit der Katechumenatliturgie der ersten chriftlichen Zeit. Auch wird dem kindlichen Verstande der tiefe Sinn der symbolischen Taufzeremonien eröffnet, so daß das Rind bei der eigentlichen Taufe alles durchlebt, mitfühlt und bewußt erlebt. In dieser Zeit kommen die Kinder auch zum ersten Mal individuell mit dem Priester in Berührung, der ihre geiftliche Erziehung vervollständigt und abschließt. Vom Karsamstag bis Weißen Sonntag bleiben alle Getauften in stiller, froher Burudgezogenheit im Ratechumenatshause zusammen. Gie wohnen täglich der heiligen Messe bei und empfangen auch täglich die heilige Kommunion. Jeden Abend wird von den Kindern und den Katechumenen ein kleines Mysterienspiel aufgeführt. Spiele, die auf Liebesdiensten und auf einen Wettstreit in der Nächstenliebe aufgebaut sind, wechseln mit Gebetsübungen und Unterricht ab. Um Weißen Sonntag findet ein Abschiedsmahl statt, an dem auch die Eingeweihten teilnehmen.

#### 2. Das Fachkatechumenat.

Für Mädchen schien vorläufig das Kinderkatechumenat vollständig zu genügen. Für Knaben aber machte sich eine doppelte Schwierigkeit geltend. Mit dreizehn, vierzehn Jahren entwachsen sie der weiblichen Leitung und kommen zu stark unter den Einfluß der Fachschule oder der Werkstatt. Daher haben wir auf ausdrücklichen Wunsch des Bischofs von Haarlem versucht, das für Männer einzurichten, was für Frauen schon blühte. Einige Anderungen waren freilich notwendig. Ukademisch gebildete Männer, die sich ganz der Sache widmen, sind ja für einen solchen Beruf nicht zu haben, denn die werden Priester. Zudem würde sich ein hochgebildeter Mann auch kaum als süchtiger Handwerksmann erweisen, und darum könnte er als Fachlehrer seinen Schülern verhänanisvoll werden.

Die von den Ratechetinnen erzogenen Knaben gehen also in der Pubertätszeit zum Männer-Ratechumenat über, das in der Nähe der Großstadt liegt und mit seinen Werkstätten, seiner Druckerei und seiner Landwirtschaftsschule gleich einen ganz andern Eindruck macht als das Kinderkatechumenat der Frauen von Bethanien. Über die Entwicklungsstuse und die religiösen Erziehungsmethoden sind die gleichen wie dort. Auch hier gibt es interne und externe Schüler. Natürlich nehmen die Fachkatechumenate außer den Kindern der Kinderkatechumenate noch neue Schüler in ihre Fachschule auf. Die ganze Entwicklung ist aber noch nicht so weit wie bei dem Kinderkatechumenat. Doch ist auch hier schon eine kleine Reihe Knaben gesauft. Und andere werden folgen.

Die Katecheten legen nach zwei Probejahren ein jährliches Keuschheitsgelübde ab und leisten ihrem Obern den Eid des Gehorsams. Auch sie haben feine Gelübde der Armut und keine besondere Tracht, sondern kleiden sich wie Männer ihres Standes.

Bon zwei verschiedenen Geiten kam nun der gleiche Gedanke der Ausbreitung: 1. Die Not der Beidenmission nach dem großen Rriege rief um Missionäre, auch um Laienmissionäre, um Katecheten, Lehrer und Fachlehrer. Wir vernahmen die Stimme und ließen sie weiter ausklingen in dem Büchlein "Areuzfahrer unsrer Zeit". 2. Unser kleines Land leidet an Abervölkerung und Arbeitslosigkeit, so daß auch unser Fachkatechumenat um Arbeit zu ringen hat. Diese Tatsache und auch das Beispiel des anglikanischen Dr. Barnado in England wies uns den Weg von der Kachschule zum Ausland. Darum haben wir angefangen, unter unfre männlichen Ratecheten auch folche Randidaten aufzunehmen, die später als Laienmissionare nach dem Musland, nach Rugland, Norwegen, Kanada, Java, Gumatra usw. auswandern wollen, um dort als Fachlehrer wieder neue Fachkatechumenate zu gründen. Aber auch in fremden Erdteilen bleiben alle organisatorisch miteinander verbunden. Der Eid des Gehorsams gegen den allgemeinen Dbern ist die notwendige Bedingung für die geiftliche Solidarität. Aber es bleibt auch ein bestimmtes sinanzielles Hilfsverhältnis bestehen, das selbst den Mitgliedern in den fernsten Ländern wirtschaftliche Sicherheit gewährt und vielleicht einmal noch manches für die Beidenmiffion wird leiften können. Gie heißen: "Die Kreuzfahrer von St. Johann".

Bevor aber diese Entwicklung nur halb so weit gediehen war, zeigte sich ganz von selbst, daß wir auch für die Weiterbildung und Schulung der weiblichen Jugend ein gleiches Unternehmen brauchten. Dieses Unternehmen soll auch in gleicher Weise wie das Fachkatechumenat der Männer nicht nur unsern europäischen Ländern, sondern auch der Heidenmission dienen. Sie heißen:

"Die Frauen von Nazareth".

Viele Mädchen, die im Kinderkatechumenat erzogen und getauft wurden, können nicht ohne einen festen Halt ins Leben hineingeschickt werden. Das Milieu, aus dem sie stammen, ist nicht geeignet, ihren katholischen Glauben zu stärken. Dafür brauchen wir also ein Internat mit Fachschule für Bureauarbeit, Nähschule, Haushaltungsschule, Musikschule usw. Es ergab sich von selbst, daß hierfür neben gebildeten Damen besonders auch Mädchen aus den Bürgerkreisen angenommen werden, die an Handarbeit gewöhnt sind. Hier werden also die im Kinderkatechumenat getausten Mädchen, sowie auch andere Mädchen, die neu aufgenommen werden, im wahren Glauben erzogen und weitergebildet. Nach vollendeter Ausbildung kehren diese dann als Erwachsene entweder in ihre Heimat zurück, oder sie reisen unter treuer Leitung zur Heidenmission, um auch in fernen Ländern wieder als Fachsehrerinnen Fachkatechumenate zu gründen und durch sie die Heiden für Gotses Reich zu gewinnen.

Es braucht nicht gesagt zu werden, daß auch diese Niederlassungen im engsten Kontakt mit der Mutterstiftung in der Heimat bleiben. Dadurch wird es nicht ausbleiben, daß ganze Familien ihrer Tochter in die neue Heimat folgen, und damit ist eine sichere Kolonisserungsorganisation gewonnen. Denn solange die Auswanderung nicht zur organischen Kolonisserung sich entwickelt, ist sie von keinem Wert, weder für die Kultur noch für die Keligion.

Wenn wir nun noch darauf hinweisen, daß von einigen Hochschulstudenten mit tatkräftiger Unterstügung von Bethanien wöchentlich ein vierseitiges "flie-

gendes Blättchen" herausgegeben wird, das unter dem Scheine eines fast neutralen Wig- und Unterhaltungsblattes eine sustematische Apologie der katholischen Wahrheit bringt und in vielen Tausenden von Exemplaren durch unsre Großstädte fliegt, so haben wir ungefähr alles zusammengefaßt, was wir für die untern Schichten unsres holländischen Volkes tun, um sie für Christus zu gewinnen.

# III. Wie es nun weiter von oben nach unten und von unten staffelweise nach oben geht.

Nach diesen schwierigsten Aufgaben war es natürlich ziemlich leicht, aus den höchsten Kreisen mehr nach unten und aus den untersten mehr nach oben zu kommen.

Dafür sorgten zunächst die Patres Dominikaner durch ihr etwas höher zielendes apologetisches Wochenblatt "Die Posaune" und durch ihre apolo-

getischen Vorträge in den katholischen Rirchen.

In den neutralen Tagesblättern erscheint eine Anzeige, daß an dem und dem Abend sechs Wochen hintereinander ein katholischer Theolog in der und der katholischen Kirche über Weltanschauung und religiöse und kirchliche Fragen irenisch apologetische Vorträge halten wird, wozu nur Nichtkatholiken freien Zutritt haben. Um Portale der Kirche stellen sich einige katholische Männer auf und weisen jeden Katholiken zurück. Die andern werden freundlich willkommen geheißen und an ihren Plaß gebracht. In Leeuwarden kamen so nach einer einmaligen Einladung über tausend Ungläubige und Protestanten in der katholischen Kirche zusammen und hörten ehrfurchtsvoll die Rede des Paters van Gijlswijk, der die Seele dieser Bewegung ist.

In den sechs Vorträgen werden gewöhnlich die für Andersdenkende schwierigsten Fragen der katholischen Lehre besprochen: die Unsehlbarkeit des Papstes, die Beichte, das Altarsakrament, die Marienverehrung, die katholische Moral usw. Oft kommt jedesmal ein anderer Redner. Es ist aber wohl besser,

wenn stets derselbe kommt.

Ahnliche Kurse haben die Dominikaner schon seit vier Jahren in einer Reihe von größeren und kleineren Städten gehalten und fast immer mit sehr gutem Erfolg, besonders letzteres in Haarlem. Der bekannte Redner P. Hendrichs S. J. arbeitet auf gleiche Weise. Nur sorgt er immer dafür, daß auf die erste Reihe von Vorträgen in der Kirche eine neue Serie in einem kleineren Saale folgt, wo gewöhnlich ungefähr zwanzig Zuhörer zugleich den Konvertitenunterricht beginnen und dann zusammen öffentlich getauft werden.

Es ist aber begreiflich, daß sich die höheren Kreise noch nicht so nahe ans Feuer wagen, und daß hauptsächlich suchende Seelen aus den Mittelschichten

die Kirchen füllen.

Im vorigen Jahre haben die Dominikaner zum ersten Mal in den bekannten Badeorten während der Sommerferien versucht, auch solche Reihen von apologetischen Vorträgen in den katholischen Kirchen zu halten. Man behandelte hier: 1. Mehr Freude. 2. Das Übel und Gottes Vorsehung. 3. Das Klosterleben. 4. Die alleinseligmachende Kirche. 5. Die heilige Eucharistie. 6. Die Ablässe. Obwohl der Stand der meisten Vadegäste über die Mittelklasse hinausragt, war die Kirche im allgemeinen gut besetzt, und der Erfolg blieb nicht aus.

Doch darf wohl konstatiert werden, daß mit diesen Kirchenpredigten ohne anschließenden Saalkursus weniger Konvertiten gewonnen werden als bei Vorträgen in Sälen. Das ist aber kein Nachteil. Ich habe mich selbst schon bei meiner Saalarbeit gefragt, was besser wäre, ein kleines Publikum von

60 bis 80 Personen oder ein größeres Publikum von 400 bis 600.

Im ersten Falle erfolgen mehr Konversionen. Im zweiten Falle erreicht die Wahrheit breitere Schichten der Gesellschaft. Als ich vor drei Jahren in Rotterdam zwölf Vorträge hielt und wegen der wachsenden Zuhörerschar zweimal den Saal wechseln mußte, hatte ich nicht soviel Konversionen wie im Haag, wo ich nur 100 Hörer hatte. Aber was im Haag nicht der Fall war, geschah in Rotterdam. Die ganze Stadt konnte während des ganzen Winters sast nicht darüber hinwegkommen, daß die katholische Wahrheit doch so ganz anders ist, als man im Unterricht immer von den protestantischen Predigern gehört hatte. Ich glaube, das eine ist von gleichem Wert wie das andere. Wenn in England in den fünfziger Jahren des vorigen Jahrhunderts Pusey zugleich mit Newman katholisch geworden wäre, wäre das ganze Oxford movement plößlich zum Stehen gekommen. Jest aber blieb Pusey in der offenen Türe der katholischen Kirche stehen und zog fortwährend neue Seelen zu sich, die aber nicht bei ihm im Portale der Kirche blieben, sondern weiter sortschritten zum Beichtstuhl und Altar.

Wie vielen hat nicht auch Chesterton mit seinem Buche Orthodoxy den Weg gewiesen, ehe er selbst den Übergang wagte. Uchten Sie es auch nicht gering, was Foerster bei Ihnen und uns Gutes leistet, auch wenn er nicht katholisch ist, oder vielleicht besser, weil er nicht katholisch ist. Solchen Leuten glaubt man die Wahrheit leichter als uns Katholisen. Sie reinigen die Utmosphäre des Hasse und der Voreingenommenheit, die uns noch immer umdüstert, und erst wenn einmal die Utmosphäre der öffentlichen Meinung von all den Vorurteilen gegen die katholische Kirche gereinigt ist, dann kommt die Zeit, wo das Göttliche, das in unser Kirche für so viele noch verborgen ist, machtvoll ans Licht brechen wird, und dann wird sich Gottes Ullmacht zeigen und mehr noch seine alle Herzen erobernde Liebe. Darum wollen wir nicht nur auf vollkommene Konversionen hinarbeiten, sondern auch zufrieden sein, wenn wir eine große Menge von modernen Seelen halbwegs auf die Bahn zur katholischen Kirche gebracht haben.

Das ist auch der Hauptzweck unser literarischen Aufklärungsarbeit über die katholische Weltanschauung, mit der sich in Holland der ältere Petrus-Canisius-Verein und die jüngere Geert-Groote-Genossenschaft befassen. Der erste, größere Verein gibt Bücher und größere Studien heraus. Die kleinere, aber fleißige Geert-Groote-Genossenschaft gibt ähnlich wie die Truth Society in England nur kleinere Schriften heraus von höchstens 32 Seiten.

Die Titel der bisherigen apologetischen Flugblätter sind folgende:

1. Ein guter Rat an einen guten Freund. (Über die Pflicht, nach der wahren Religion zu suchen.)

2. Wie kann ich Gottes wahre Kirche ausfindig machen?

3. Warum bin ich katholisch? Weil ich an Jesus Christus glaube.

4. Was sagt die Bibel? (Uber die Symbolik von Katholiken und Protestanten.)

5. Was die Katholiken glauben.

6. Sie hielt es aus! (Die Kirche in neunzehn Jahrhunderten.)

7. Was lehrt die Bibel über das lette Abendmahl?

8. Es gibt einen Gott: I. Das Weltall fordert ihn; II. Das Gewissen

fordert ihn; III. Die Wiffenschaft fordert ihn.

Unsre Bücherverkaufsstände in den Portalen der Kirchen fangen an, Mode zu werden. Von Pfarrei zu Pfarrei geht die Botschaft, daß man sich von der Geert-Groote-Genossenschaft für 50 Gulden einen dreiteiligen Bücherschrank für das Kirchenportal bestellen kann. Der Verkauf der kleinen apologetischen Schriften geht so gut, daß bald die Unkosten gedeckt sind. Un andern Orten übernimmt der katholische Buchhändler den ganzen Verkauf und hat sich dabei nicht zu beklagen.

Die Geert-Groote-Genossenschaft gibt außerdem Flugblätter mit packenden Titeln über die Hauptwahrheiten der katholischen Weltanschauung heraus, die wie das fliegende Blättchen überall hingesteckt und verschickt werden, aber auch bei den Marktpredigten empfohlen und verkauft werden. Einige Titel

seien hier genannt:

1. Roeverden, Pfalmen übersett aus dem Grundtert.

2. Brom, Weltapostolat.

3. van Ginneken, Rreugfahrer unfrer Zeit.

4. Stockman, Wie wir unsre Heiligen verehren.

5. Klene, Straßenpredigt in England.

6. van Ginneken, Die Taufe für Erwachsene.

7. Ligthart, St. Ugnes.

8. Zen, Chriftus und Satan.

9. Persyn, Dr. Schaepman.

10. Ulleman, Papst Pius XI.

11. Hermans, Die Wiederbildung in Chriftus, usw.

Der Petrus-Canisius-Verein, der auch eine apologetische Zeitschrift "Der Schild" veröffentlicht, wendet noch ein anderes Mittel an. Alle drei Monate erscheint in den großen neutralen Tagesblättern eine Unnonce des Inhalts, daß seder, der sich über die Lehre und Praxis der katholischen Kirche orientieren will, bei der und der Adresse kostenlos Auskunft erhalten kann. Daraushin laufen regelmäßig gegen 60—70 Briefe ein. Allein von September 1919 bis September 1920 hatte das Sekretariat, das jest von Dr. van Oppenraais geleitet wird, 681 allgemeine und 183 mehr spezielle Anfragen zu beantworten. Schade nur, daß nicht immer genügend Kräfte vorhanden sind, um ausführlich auf seden Brief zu antworten. Aber sehr viele Konversionen haben doch auf diese Weise ihren Anfang genommen, und viele Vorurteile konnten gehoben werden. So wurde wenigstens der Weg geebnet, den die Schreiber oder ihre Kinder gewiß einmal einschlagen werden. Ich habe schon öfters konstatiert, daß die Eltern vieler Konvertiten schon halb katholisierend waren oder sich doch wenigstens gegen die antikatholische Sese wehrten und kehrten.

Das ist kein Wunder. Wer kennt nicht den tiefen Einfluß, den Jugendeindrücke oft auf das ganze Leben ausüben. Gerade dieser Gedanke ist es gewesen, der uns wieder auf eine neue Bahn brachte, auf die Jugendbewegung. Von Natur aus ist doch jeder Jüngling von 16—18 Jahren in seinem Geiste

ein Welteroberer. Warum follen wir nicht auch ihn in den Dienst der Wiedervereinigung Westeuropas im wahren Glauben nehmen? Aber werden sie sagen: Nur keine Torheiten! Nein, wahrlich nicht. Golche junge Leufe dürfen natürlich nur unter guter und treuer Leitung mitarbeiten. Aber wie? Wir wünschen die Berbreitung der oben genannten apologetischen Flugblätter in ihre Hände zu geben. Damit wird vor allem auch der eigene Religionsunterricht gewürzt, denn die Flugblätter sind ja viel interessanter geschrieben als die Abhandlungen in den eigenen Büchern. Und verbreiten, was man nicht versteht, eifern für etwas, was man kaum begreift, das streitet gegen das Ehrgefühl der Giebzehnjährigen. Weiter betätigen sich unsre Jungen durch 211mosensammeln, um die zu verbreitenden Flugblätter zu beschaffen, oder sie versagen sich selbst etwas, um so auf eigene Kosten Flugblätter zu kaufen. Dann folgt die Verteilung auf der Strafe oder noch beffer die Versendung als Drucksache. Ferner gilt es, Adressen im In- und Ausland aufzufinden, denn auch das Ausland wird bald, besonders unter dem Gesichtspunkt der Sprachenerlernung, in dieses Apostolat hineingezogen.

Haben also unfre jungen Leute schon ihren Plat in unfrer Bewegung, so haben wir in der legten Zeit auch an die älteren Witwen und Greise gedacht. Biele derselben arbeiten schon lange in den einzelnen Zweigen unfrer Bewegung, aber organisatorisch sind sie noch nicht vertreten. Bei uns bestehen noch mehr als in Deutschland viele Penfionshäuser, die von Schwestern geleitet sind, für bemittelte ältere Leute. In diesen Säusern finden wir manche unverbrauchte Kräfte, und da wurde der Gedanke aufgeworfen, aber noch nicht verwirklicht, in diesen häusern es zur Gewohnheit zu machen, daß auf zwei Katholiken ein Nichtkatholik aufgenommen wird. Daß Undersdenkende und Ungläubige das nicht scheuen, hat die Erfahrung schon gezeigt. So kenne ich persönlich einen alten, uns sehr nahestehenden pensionierten Universitätsprofessor, der bei den Brüdern von St. Johannes de Deo wohnt. Auf diese Weise würden wir auch für die älteren Leute eine Urt Katechumenat erhalten, das, wenn es in der Anzahl der Konversionen auch nicht mit den Kinderund Fachkatechumenaten wetteifern könnte, sich doch zu einem mächtigen Luftreinigungsunternehmen auswachsen würde, welches die ängstlichen Träume von Inquisitionen, Autodafés und Scheiterhaufen verscheucht. Und damit wäre doch immerhin wieder etwas gewonnen.

#### IV. Welche Zentren befondern Ginfluß üben.

Nach dieser großen Übersicht über unsre Bewegung bleibt uns noch übrig, zu berichten, was an einigen bevorzugten Orten in unsrem Vaterlande für die

Wiedervereinigung im Glauben getan wird.

Da muß ich zuerst die Abtei der Benediktiner von Dosterhout erwähnen. Der moderne Mensch liebt es, in einer echt mittelalterlichen Abtei als Gast zu weilen. Der hochwürdige Herr Abt — selbst Ausländer — hat die Nöte unsres Vaterlandes verstanden und tut sein Bestes, um so viel Gäste als möglich zu beherbergen. Im allgemeinen bevorzugt er mit Recht die Andersgläubigen vor den Katholiken. Und so ist es gewiß, daß die Engel dort oben mit Freuden in die himmlischen Bücher eintragen: Benediktinerabtei Oosterhout eine ausgezeichnete Werbestelle von Katholisierenden und Konvertiten.

Un zweiter Stelle kommen die Katakomben von Balkenburg in Süd-Limburg und die Heilig-Land-Stiftung bei Nymwegen. Es sind dieses zwei fast gleichgeartete Unternehmungen, die bezwecken, die Katakomben in ihrer jezigen Gestalt und die Monumente des Heiligen Landes, so wie sie in der Zeit Christi aussahen, so treu wie möglich und streng wissenschaftlich zu reproduzieren. So ist in Nymwegen ein orientalisches Naturmuseum entstanden, das mit seinem Slberg, mit Bethlehem und dem Cönakulum eine treffende anschauliche biblische Geschichte bildet und von Protestanten und Ungläubigen noch mehr als von Katholiken besucht wird. Die Priester-Führer benüßen diese Gelegenheit, ohne in Proselytenmacherei zu verfallen, um von den evangelischen Wahrheiten, die nur der Katholizismus vollständig bis in unsre Zeit herübergerettet hat, Zeugnis abzulegen, und so bekommen viele die Überzeugung, von der sie sich später nicht mehr losmachen können, daß sie doch schließlich auch wieder katholisch werden müssen.

Ahnlich ist es beim Besuch der Valkenburger Katakomben. Dort hat schon mancher gebildete Protestant die Hände ineinandergeschlagen und sich gesagt: Aber das ist sa alles rein römisch-katholisch. Und doch haben es gerade so die Söhne der Leute gemeint, die Christus noch selbst gekannt haben. Dann aber bin ich ein Tor, wenn ich auf die Autorität eines mir ziemlich indifferenten Mannes aus dem 16. Jahrhundert hin glaube, daß das alles Jrrlehre und

Abgötterei sei.

Vielleicht mehr als alles andere ift das vor zwei Jahren eingerichtete und von den "Frauen von Nazareth" geführte Exerzitienhaus "Huize Overvoorde" zu Rijswijk beim Haag geeignet, unsre niederländischen getrennten Brüder in Christo zur wahren Kirche zurückzuführen. Das ist eine interessante Geschichte, die uns anmutet, als hätten vier Jahrhunderte nichts im europäischen Menschenleben geändert. Vor fast vier Jahrhunderten gab Petrus Faber in Köln, Speyer und andern Städten am Rhein auch die Exerzitien des hl. Ignatius und gewann damit viele Häretiker dem wahren Glauben zurück. Warum haben wir dieses Exerzitienapostolat unter den Protestanten aufgegeben? Ich weiß es nicht, nur das weiß ich, daß wir vor drei Jahren wieder den ersten Versuch gemacht haben, und zwar ohne Schwierigkeiten und mit dem größten Erfolge.

Auf eine einfache Einladung hin meldeten sich ungefähr 25 nichtkatholische Damen mit ihren 15 katholischen Freundinnen zu geistlichen Ubungen von sechs vollen Tagen mit Vorabend und Schlußtag in einem Schwesternhaus bei

Numwegen an.

Die Tagesordnung war fast die gleiche wie bei unsern Exerzitien, nur wurde das Morgengebet in der Kapelle von einem der Patres gebetet, und zwar frei aus dem Herzen heraus. Dann folgte ad libitum die heilige Messe oder geistliche Lesung. Über alle kamen täglich in die heilige Messe. Vormittags waren zwei Betrachtungen, nachmittags erst eine liturgische Konferenz, dann die Abendbetrachtung, und vor dem Abendgebet noch ein Vortrag über die Technik der geistlichen Übungen, in dem vom Gebet, von der Gewisserscrschung, von den Regeln über die Unterscheidung der Geister usw. gesprochen wurde.

Wir folgten genau dem Exerzitienbüchlein des hl. Ignatius. Nur gaben wir keine ganze Betrachtung über die Hölle. Aber wir faßten die Hölle mit Stimmen der Zeit. 106. 1/2.

den andern Folgen der Sünde zusammen. Der Ton war der Ton der Betrachtung, nicht der des apologetischen Beweises. Natürlich suchten wir wohl die beweisenden Texte aus der Heiligen Schrift und den apostolischen Vätern in die Betrachtung einzuslechten. Über es ist nicht so sehr der Zweck solcher Exerzitien, die Undersdenkenden von der Wahrheit der katholischen Dogmatik zu überzeugen, als ihnen die Gelegenheit zu geben, sich probeweise einmal ganz und gar in das katholische Seelenleben einzufühlen. Dann folgt manchmal ganz plöslich der Entschluß: So will ich immer denken und leben. Was mich so in tiefster Seele ergreift und befriedigt, kann nichts anderes als Gottes eigenes Werk sein. Ich werde katholisch.

Zwischen den Betrachtungen kamen die sonst so stolzen Frauen und Jungfrauen wie Kinder zu uns, um sich Rat zu holen und um Hilfe zu bitten. Der

Erfolg ist einzigartig.

Ich habe seitdem schon zwölfmal Exerzitien für Nichtkatholiken gegeben, und ich kann sagen: Alle, die mit gutem Willen an den Exerzitien teilnehmen,

werden früher oder später katholisch.

"Alle Exerzitanten werden katholisch." Nur zwei Einschränkungen: Die erste Einschränkung ist die: Wenn sie mit gutem Willen kommen. Wir haben auch schon Judasse und Verräter in unsern Exerzitien gehabt. So kam einmal ein jansenistischer Priester, der am Schluß freiwillig voll Scham bekannte, er habe viel Bessers gefunden, als er erwartet hätte, und ging nun durch unstre echt evangelische Frömmigkeit sehr erbaut nach Hause. Das andere Mal war es ein Journalist im Dienste der nichtkatholischen Presse. Die zweite Einschränkung lautet: Früh oder spät. Mit andern Worten, es laufen doch wohl noch einige Undersdenkende über niederländischen Boden, die unsre Exerzitien mitgemacht und den Übergang noch nicht gewagt haben. Was ich aber persönlich von diesen weiß, rechtsertigt meine These.

Vor zwei Jahren haben wir es gewagt, für diese Exerzitien ein eigenes Landhaus zu mieten, das im vorigen Jahre zuerst in Gebrauch genommen wurde und das zugleich auch als Pension für Katholisierende dienen soll, besonders für solche, die in der Zeit der Krisis ein sympathisches katholisches Milieu brauchen, denn im allgemeinen sind und bleiben vorläusig die Kreise,

aus denen die Konvertiten kommen, uns ziemlich feindlich gesinnt.

Im ersten halben Jahre haben wir nur drei Ererzitienwochen gehabt. Fürs Jahr 1923 gilt untenstehendes Programm 1. Die Katechumenatskinder werden

¹ Katholieke Retraites voor Niet-Katholieken, in het jaar 1923 op "Huize Overvoorde" te Rijswijk (Z.-H.). De geestelijke mensch in onze dagen zoekt ernstig naar wilsvorming, karakterontwikkeling, persoonlijkheid. Hij mist toch veelal den grondslag voor een leven van daden, nu een leven van louter bespiegeling hem niet bevredigen kan. Waar intusschen het persoonlijk wezen eerst klaar bewust wordt, wanneer iemand den moed heeft het eigen zieleleven met scherpen blik te doorgronden, daar ontwaakte de behoefte aan verzorging der ziel, waaraan geen psychologie of paedagogiek, geen geheimleer of mystieke literatuur zonder meer voldoen. Daar werd voor de ziel gevraagd eene vaste orientatie van den geest, alleen in praktische wijsheid te vinden.

Wie daarom vertrouwen stelt in de opvoedende kracht van oude, beproefde ascese en devotie, wie kennis nemen wil van het innerlijkste van het Westersche Christendom, en 't sobere inzich-zelf keeren ziet als van kostbare waarde, zal zeker belangstellen in de Katholieke Retraites voor Niet-Katholieken, welke gehouden zullen worden op de volgende data:

hier auch getauft, und es werden zugleich die Kinderezerzitien der Taufwoche gegeben. Im großen Garten spielen die Kleinen im weißen Kleid eine ganze Woche und lernen dort den Geist der Urkirche.

Das aber ist die tiefste Bedeutung unser ganzen Bewegung: Omnia instaurare in Christo. Die ersten Jahrhunderte der Kirche kehren wieder. Wenn wir Katholiken nur täglich in der heiligen Messe, wie es auch die ersten Christen taten, uns mit dem Priester und mit dem Hohenpriester Christus Gott aufopfern und besonders uns auch selbst zur Opfergabe weihen und in der heiligen Rommunion das Gotteslamm empfangen, das hinwegnimmt die Sünden der Welt, und wenn wir dann den ganzen Tag in der Nachfolge Christi leben, dann werden sich auch Jesu Versprechungen erfüllen und es wird der Tag kommen, wo ein Hirt und eine Herde ist.

Diesen glücklichen Tag lasse uns bald schauen der allmächtige Gott.

Jacob van Ginneken S. J.

Dames-Retraites: 1. Zesdaagsche Retraite, in de Goede week; van 24 tot 31 Maart: "De koninklijke weg des kruises." Door P. Jac. van Ginneken en P. J. van Ryckevorsel. – 2. Driedaagsche Retraite, in den Paaschtijd; van 10 tot 14 April: "De vreugde des levens." Door P. W. Kemper en P. G. van Woesik. — 3. Zesdaagsche Retraite, in het begin der Vacantie; van 16 tot 23 Juli: "Liefdevuur." Door P. Jac. van Ginneken en P. G. van Woesik. — 4. Vierdaagsche Retraite, op 't einde der Vacantie; van 15 tot 20 August: "Vrouwentaak in Jesus' Rijk." Door P. W. Kemper en P. J. van Ryckevorsel.

Heeren-Retraites: 1. Driedaagsche Retraite, in den dagen voor Pinksteren; van 12 tot 16 Mei: "Pinkstergaven: Eenheid en liefde." Door P. Jac. van Ginneken en P. Jac. Zeij. — 2. Zesdaagsche Retraite, in Augustus; van 1 tot 8 Augustus: "Genadelicht en levensplicht." Door P. Jac. van Ginneken en P. H. Padberg. — 3. Vierdaagsche Retraite, in den Nazomer; van 27 Aug. tot 1 Septemb.: "De Troost van het Geloof." Door P. G. van Woesik en P. H. Padberg. — 4. Zesdaagsche Retraite, in den Kersttijd; van 22 tot 29 December: "Kerstnacht Lichtnacht." Door P. W. Kemper en P. H. Padberg.

## Platon-Aristoteles: Was heißt philosophieren?

o zerklüftet ist das heutige philosophische Denken, daß selbst der Begriff und die Aufgabe der Philosophie zum fraglichen Problem geworden sind. Innerhalb derselben drängen sich wiederum manche Fächer, so Erkenntnislehre, Psychologie, Geschichte, derart in den Vordergrund, daß man meinen sollte, in ihnen liege der Schwerpunkt der Welt- und Lebensanschauung. Weiterhin hat man eine solche Menge positiver Gegebenheiten und empirischer Unterlagen in den Kreis der philosophischen Voruntersuchungen gezogen, daß zu ihrer ideellen Aufarbeitung kaum noch eine normale Begabung hinreicht. Durch diese an den positiven Wissenschaften orientierte Einstellung sind freilich verschiedene philosophische Einzelgebiete mit Erfolg angebaut worden, aber hat nicht anderseits die Beherrschung des philosophischen Gesamtgebietes ernstlich darunter gelitten? Ist nicht durch das Haftenbleiben des Auges an Einzelausschnitten der freie und königliche Blick für das Ganze benommen, eingeengt und getrübt worden?

Bei dieser Gelbstbesinnung und kritischen Einkehr kommt dem Historiker unwillkürlich das Wort des alten Horaz in den Sinn: Vos exemplaria Graeca nocturna versate manu, versate diurna! Und gleichzeitig erinnert er sich der Mahnung des großen Landsmannes Albert: Wisse, daß man nur durch die Kenntnis des Platon und Aristoteles zur wahren Weisheit gelangt. In der Tat hat die Nachwelt stets in beiden Denkern die ideale Verkörperung der Philosophie erblickt, und von ihren Tagen an ist durch die heidnische Antike, die Patristik, die Scholastik, die Renaissance hindurch und wiederum im 19. und 20. Jahrhundert eine Tiesen- und Massenwirkung ausgegangen wie von keinem andern Philosophen. Unser Zeit steht ja modernen Weltweisen, wie etwa Kant und Hegel, noch viel zu nahe, um die Behauptung wagen zu dürsen, daß sie auf die Dauer ebenso mächtig nachwirken werden wie die beiden Griechen.

Diese geschichtliche Tatsache dürfte einen nicht zu unterschäßenden Beitrag zur Beantwortung obiger Frage liefern: Was heißt philosophieren? Was will die Philosophie? Nicht als sollte die Neuzeit auf den alten Standpunkt wieder hinabsteigen, nicht als sollte sie sich auf die Ergebnisse beider Denker festlegen, nicht als sollte sie den Riesenfortschritt über die Griechen hinaus als ein unfruchtbares Kapitel unbeachtet lassen. Die Urt und Weise indes, wie jene Denker sich zu den Problemen stellten, ihre wissenschaftliche Methode, das Weltganze ideell aufzubauen, die Hochziele, die sie bei ihrer Spekulation verfolgten, dürften uns fruchtbare Unregungen bei unserer philosophischen Gewissenserforschung geben.

Lehrreich ist bereits in formeller, in methodischer Hinsicht das urwüchsige Vertrauen zur natürlichen Sinsicht, zu den vorphilosophischen Denkergebnissen. Sie glauben deshalb auch nicht in verstiegenem Kritizismus, das Stehen und Fallen der Metaphysik von weitausholenden, langatmigen Voruntersuchungen über die Vedingungen und Grenzen des Erkennens abhängig machen zu müssen. In dem normalen Verlauf des Denkens selbst erblicken sie mit Recht die Bürgschaft dafür, daß es für die Wahrheit, für das Erfassen der Dinge bestimmt

ist. Sie würden darin einen offenbaren Widerspruch erblickt haben, daß der Geist Jmmanentes, das für sein Erkennen ebenso nahe und fern steht wie Transzendentes, getreu widerspiegeln soll und troßdem an Transsubjektives nicht heranreichen könne. Ihre Philosophie hat deshalb wie alles Große in der Natur etwas so Schlichtes und Selbstverständliches und Ungekünsteltes. Ihre Denkergebnisse weisen darum — in erster Linie gilt das von Aristoteles — so viel Zusammenhang mit der Auffassung des gesunden, gescheiten Menschenverstandes auf, haben etwas Überzeitliches, Überräumliches, Übernationales. Die von Platon angewandte Sokratische Methode scheint die einfachste von der Welt zu sein, bei Aristoteles kehrt ständig die Frage wieder: Ti dépousier wie denkt das Volksbewußtsein darüber? Ja die Philosophie ist nach ihnen legtlich aus dem Baumázer, der kindlichen, ehrfurchtsvollen Scheu vor den

fachlichen Gegebenheiten geboren.

Aus dieser wissenschaftlichen Seelenverfassung fließt zweitens die enge Fühlungnahme mit den Theorien der Vorgänger. Meist bringen Platon und Aristoteles ihre Problemstellungen im Zusammenhang mit den Aufstellungen früherer Denker, weshalb ihre Schriften auch so ertragreich für die Geschichte der griechischen Philosophie sind. Platons Ideenlehre ist der kritische Ausgleich zwischen dem undeweglichen, undisserenzierten Alleins der Eleaten und dem ständigen Fluß Heraklits, und ganz allgemein ist sein im Grunde ethischreligiöses Gesamtsustem die metaphysische Begründung, Vertiefung und Weiterführung der Sokratischen Tugendlehre und Dialektik. Seinerseits ist Aristoteles, so sehr eine oberflächliche Beschäftigung das Gegenteil dartun möchte, weit weniger der Kritiker als der Vollender des Platonischen Weltbildes, die eigentlichen Tiesen des Schülers gehen auf den Meister zurück. Viele bedeutsame Einzelpartien seiner Lehre, wie das Begriffspaar Materie und Form, Bewegung und Elementenlehre, sind ebenfalls durch den Verlauf der vorsokratischen Philosophie bestimmt.

Infolgedessen weist selbst die Form einen so unpersönlichen Zug auf, was man namentlich bei der lebensvollen, künstlerischen Art Platons nicht zu hoch bewerten kann, er tritt ganz hinter Sokrates zurück, ja in den Jugenddialogen wandelt er noch stark in dessen Bahnen. Weder Platon noch Aristoteles erheben wie so oft die Modernen den Anspruch, in methodischer oder inhaltlicher Hinsicht neue Wege weisen zu wollen. Nur einmal betont letzterer in maßvoller Weise, über andere Teile der Logik hätten bereits Frühere gearbeitet, eine Gesamttheorie des syllogistischen Versahrens habe er zum ersten Mal mit Mühe ersonnen. Sanz unpersönlich gerichtet, wie es der Antike und dem Mittelalter eigen ist, stellen sie ihre übermenschliche Geisteskraft in die

organische Gelbstbewegung der Wahrheit.

Trogdem unterliegen sie nicht der Gefahr, ernste, strenge Wissenschaftlichteit mit oberflächlicher Geistreichigkeit, Philosophieren mit Popularisieren zu vermengen. Von den einfachsten Ausgangspunkten dringen sie bis zu den schwindelnden Höhen der Metaphysik, von den konkreten, sinnfälligen Besonderungen bis zu den abstraktesten, allgemein und notwendig geltenden Sägen vor. Mit ihrer durchsichtigen, folgerichtig voranschreitenden Dialektik reichen sie bis an die höchsten Spigen der Psychologie und Gotteslehre, der Ethik und Staatslehre, so daß nur ein der Sinnenwelt abgewandtes, spekulativ

geschultes Denken ihnen zu folgen vermag. So gelassen und sorgsam sie auch die aus der Vergangenheit zu ihnen dringenden Stimmen zu belauschen verstehen, so seizt doch mit ihren Lehren ein völlig Neues in der Geschichte des menschlichen Denkens ein. So unpersönlich sie zu uns reden, so greisen sie doch tief in die Seele. Nach dem sorgfältigen Durcharbeiten ihrer Schriften ergeht es einem wie nach einem bedächtigen Gang durch die griechischen Kunstwerke, etwa die Skulpturensammlungen des Vatikans: ein Upollo, ein Lavkoon, ein Zeus treten einem zuerst so typisch, so streng objektiv gegenüber, und doch geht man so befriedigt, so bereichert, so über sich selbst und seine Gedankenwelt hinausgewachsen, voll großer, bedeutsamer, bleibender Eindrücke nach Hause zurück.

Bergleichen wir damit die Art der Neueren. Gewiß verdient das heiße Ringen um die Lösung des Erkenntnisproblems, das vielleicht das schwierigste, jedenfalls das umstrittenste in der gesamten Philosophie ist, alle Anerkennung, und das Altertum und Mittelalter haben diese Frage noch nicht aufgerollt. Vieles Bleibende ist auch zu ihrer endgültigen Beantwortung geschehen. Indes ist zunächst die einseitige intensive Beschäftigung mit ihr auf Kosten der eigentlichen Seinsgebiete ungesund. Es ist hier genau wie in der Arzneikunde: Jeder erfahrene Arzt wird ein zu viel Beschäftigen mit dem eigenen Körper, mit dem eigenen Ich und seinen Krankheiten als eine ernste Gesahr ansehen. Ebenso wird der Diagnostiker des heutigen Geisteslebens vor der einseitigen Subjekt-Philosophie warnen und die Forderung erheben: Zurück zu den Dingen, zu

den Gegenständen um und außer uns!

Weit bedenklicher als das Zuviel der Erkenntniskritik ist der methodische Betrieb. Statt mit Platon und Aristoteles in vernünftigem, magvollem, jugendfrischem - sagen wir es offen heraus, selbst auf die Gefahr hin, als unwissenschaftlich abgetan zu werden — Dogmatismus an das eigene Denken und sein Ronnen heranzutreten, bindet man fich in eingeschüchtert greisenhafter Autoritätsgefolgschaft an Rantisch-positivistisch-relativistisch-steptische Formeln und Verbote. Gewiß, mit dem naiven Realismus vieler alter und mittelalterlicher Philosophen, die glauben, unmittelbar die Dinge felbst geistig betaften zu können, die etwa schon mit der Vorstellung der Quantität, des Raumes oder auch des eigenen Körpers deren Wirklichkeit zu erleben wähnen, ist wissenschaftlich wenig anzufangen. Uns will scheinen, daß jede kritische Prüfung nur einen archimedischen Punkt braucht, das Gelbstbewußtsein mit seinen Gegebenheiten, und daß sie sich von da mit Augustin und Descartes ihren Weg in die metaphysische, physische und logische Welt zu bahnen hat. Das aber follte jedem besonnenen Erkenntniskritiker ebensowohl die eigene systematische Untersuchung als auch die Geschichte, vor allem die des Kritizismus, lehren, daß man ohne ein sicheres Vertrauen zum eigenen Denken und seine unmittelbar einleuchtenden Ergebnisse nie vom Fleck kommen wird.

Neulich schrieb ein etwas boshafter Rezensent bei Besprechung einer Philosophie des Lebens das bezeichnende Wort: Aber was hat denn die heutige Philosophie noch mit dem Leben zu tun? Träfe das nur nicht zu! Verstände doch auch der Nichtfachmann oder wenigstens der Fachmann ohne besondere Mühe die Sprache der modernen Philosophie, ihre Gedankengänge, ihre Voraussegungen, ihre Beweisführungen! Die weiten Massen der Gebildeten

lechzen geradezu nach Aufklärung und Belehrung in weltanschaulichen Fragen, aber ein großer, wenn nicht der größte Teil der einschlägigen Literatur bleibt ihnen meist ein Buch mit sieben Siegeln. Ist es ihre Schuld? Die Platonischen Dialoge werden bereits auf dem Gymnasium gelesen, und die Schriften des Stagiriten sind ebenfalls nach Überwindung einiger Schwierigkeiten verständlich.

Der zweite Vorzug des Platonisch-Aristotelischen Philosophierens liegt in der begrifflichen, dialektischen Art, Stellung zu den Dingen zu nehmen. Gewiß, beide Denker verschmähen die unmittelbare Anschauung, die lebendige Intuition nicht, im Gegenteil, sie legen die unmittelbar einsichtigen Wahrheiten ihrem ganzen Wissensgebäude als Fundament zu Grunde und werten sie bis zu einem gewissen Grad als die vornehmsten Erkenntnisse. In Bezug auf Platon braucht das nicht näher ausgeführt zu werden, seine genialsten Säße sind weit mehr aus der künstlerischen, lebendigen, vom philosophischen Eros beslügelten und getragenen Anschauung als aus dem diskursiven, ableitenden Denken geboren. Es ist gewiß nicht zufällig, daß in den packendsten Stellen seiner Dialoge, etwa im Phädrus und Symposion, weit mehr die Intuition als die Abstraktion, der gestaltende Künstler als der nüchterne Denker zu uns spricht und darum so wirkungsvoll in die Seele greift.

Aber auch für den vornehmlich deduktiv und syllogistisch arbeitenden Uristoteles ist die unmittelbare Unschauung von der größten Bedeutung, nicht nur die sinnliche — er hätte ja nicht einer alten Urztsamilie entstammen und nicht allüberall von den in seinen reichen Sammlungen verdichteten Beobachtungen ausgehen müssen —, sondern auch die intellektuelle. Die unmittelbar für jedes normale Bewußtsein einleuchtenden Prinzipien sind Ausgangspunkt und Träger seines Gesamtsystems. Seine diesbezüglichen Ausführungen am Schluß der zweiten Analysiken gehören zum Besten der philosophischen Weltliteratur und haben in späteren Zeiten, namentlich beim hl. Thomas und andern Scho-

lastikern, ein lautes Echo gefunden.

Beide Philosophen erblicken eben die höchste Funktion der Wahrheitsforschung nicht in kritischen Vorarbeiten, die mehr oder minder im Vorhof des Heiligtums stehen bleiben, oder im Systematisieren bereits feststehender Forschungsergebnisse, wie das manche Epigonen, scholastisch und nichtscholastisch gerichtete, zu tun scheinen, sondern im Erringen und Ergreifen derselben, im freudigen Sehen und Bejahen derselben, einerlei, wie sie in ihren Besig gelangen, ob unmittelbar oder auf mühsamen Umwegen, ob in schlichter Dialog-

form oder in strenger Methodik.

Troß dieser intuitiven Elemente, troß dieses urwüchsigen Suchens nach philosophischem Neuland ist doch legtlich beim Lehrer und Schüler der ideelle Besig der Weisheit in begrifflichem Denken, in scharf umgrenzten Definitionen niedergelegt. Dieser Punkt muß gegenüber dem vielkachen undiziplinierten Gebaren moderner Intuitionisten, Lebensphilosophen, Phänomenologen und ähnlicher Richtungen betont werden. Platon tritt da völlig das Erbe des Sokrates"an, der in all seinen Lehrvorträgen legtlich dahin strebte, gegenüber dem sintellektuellen Wankelmut und dem charakterlosen Subjektivismus der Sophisten das sittliche Verhalten auf sicherem, unwandelbarem, objektivem

Wissen zu gründen. Der Weg zu diesem Ziel führt bei beiden über Induktion und Einteilung. Man muß förmlich staunen, mit welcher Zähigkeit, Feinheit und Folgerichtigkeit der große Künstler diese trockene, fast ermüdende Arbeitsweise selbst in den formvollendetsten, bilderreichsten Dialogen durchführt. Wenn er uns dann gar in seinen dialektischen Ausführungen gleich den Göttern an der Schau der ewigen Wesenheiten teilnehmen läßt, so leitet er uns mit peinlicher Gewissenhaftigkeit und fast ängstlicher Genauigkeit an, sede allgemeine Idee scharf zu sirieren und zu umgrenzen, ihr eindeutig ihren Plaß in der schier endlosen Hierarchie der Urbilder anzuweisen. Erst dersenige, der sich in dieser raum- und zeitlosen Welt des wahren Seins völlig auskennt, ist der wahre Philosoph.

Aristoteles führt diese exakte Art schulgerecht auf allen einzelnen Gebieten durch. Wie scharf geschnittene Kristalle stehen da seine Begriffe und Definitionen in Reih' und Glied und leuchten nach Jahrtausenden noch in ihrem ursprünglichen Licht. Greisen wir aus der allgemeinen Metaphysik nur etwa die Begriffe von Akt und Potenz, aus der Naturphilosophie die von Bewegung und Zeit, aus der Psychologie die der Seele und des Erkennens, aus der Ethik die der Tugend und höchsten sittlichen Aufgabe, aus der Staatslehre die der vollkommenen Gesellschaft und Verfassung, aus der Afthetik und Rhetorik die feinsinnige, reiche Analyse der verschiedensten Affekte heraus.

Eindrucksvoller vielleicht noch als die Aristotelische Praxis spricht seine mit staunenswertem Scharssinn und bewunderungswürdiger Geschlossenheit durchgeführte Theorie von der großen wissenschaftlichen Bedeutung, die er dem dialektischen, begrifflichen Versahren beilegte. In den verschiedenen logischen Schriften entwickelt er bis ins einzelne die Technik des Beweisens, Definierens, Disputierens, derart, daß fast heute noch das Wort Kants gilt, die Dialektik habe über Aristoteles hinaus keine nennenswerten Fortschritte gemacht, wie ein oberslächlicher Vergleich der heutigen neuscholastischen Lehrbücher mit den beiden Analytiken, der Logik und Sophistik jeden leicht überzeugen kann.

In dieser Beziehung steht die griechische Philosophie auf demselben Standpunkt wie die scholastische und neuere dis zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Bekannt ist der Hinweis Kants auf das Vorbild Wolffs und die Bestimmtheit, mit der er nicht ohne einen verächtlichen Seitenblick auf die Popularphilosophie der Aufklärung alles genial und geistreich sich gebärdende Sprüngemachen kurzerhand von sich weist. Es war dem 19. und 20. Jahrhundert vorbehalten, mit Berufung auf vorgebliche intellektuelle Anschauungen, unkontrollierbare Intuitionen und rein persönliche Erlebnisse seine Systeme von vornherein vor jeder Kritik zu schüßen und alle diesenigen als nicht reif zum Philosophieren zu erklären, die sich zu diesen Kühnheiten nicht ermannen konnten.

Inhaltlich ist bei Platon und Aristoteles das Epochemachende, daß sie zum ersten Mal das Gesamtgebiet der Dinge in den Kreis ihrer Spekulation ziehen. Philosophie ist ihnen die Erklärung des Einzelnen aus dem Ganzen und aus dem Legten des Seins. Ihre Vorgänger hatten nur einen bestimmten Ausschnitt zum Gegenstand ihrer Untersuchungen gemacht, entweder die Natur, wie die Jonier, oder den Menschen, wie die Sophisten und Sokrates. Gemessen am modernen Fortschritt nehmen freilich manche Fächer, wie Erkenntnis-

theorie, empirische Psychologie und Geschichte, einen bescheidenen Raum bei dem griechischen Denkerpaar ein, prinzipiell fehlen sie aber nicht. Durch diese Auffassung grenzen sie die Philosophie als die Weisheit von den legten Gründen und als die Lehre von den großen Zusammenhängen des Weltganzen von den Einzelwissenschaften ab und schlichten damit Jahrhunderte vorher die Auseinandersetzungen über ihre Aufgabe und Stellung. Freilich können sie diese scharfen Grenzlinien nicht immer streng einhalten, da ganz allgemein nach antiker Auffassung Philosophie und Wissenschaft, d. h. Kausalerklärung, zusammenfallen, indes heben sie doch genugsam die engere Philosophie oder Metaphysik aus diesem größeren Kreis heraus.

Weit vorbildlicher noch als diese Einbeziehung der Gesamtwirklichkeit in die Spekulation ist ihr genialer Versuch, eben diese Gesamtwirklichkeit in dem engen Netz weniger Grundbegriffe, die bei aller Festigkeit große Dehnbarkeit und Anpassungsfähigkeit verraten, einzufangen und zu ordnen. Wie die Wirklichkeit ein organisch gefügter Kosmos voll Einheit und Schönheit ist, so muß auch dieser Aufbau in der ideellen Wiedergabe durch die Wissenschaft zum Ausdruck kommen. Einerlei, wie man sich zur endgültigen Wahrheit beider Systeme stellen mag, schon der Versuch, wie Platon mit seiner Jdeenlehre und Aristoteles mit seinem Begriffspaar Ukt und Potenz das All, angefangen von der formlosen, wandelbaren Materie bis zur vollkommensten, unveränderlichen Gottheit, konstruktiv aufbauen, verrät die höchste Kraft spekulativen Könnens und ein übersließendes Maß griechischer Gestaltungsgabe.

Es wäre ein reizvolles Unterfangen, nachzuweisen, wie bei beiden Denkern zunächst die allgemeine Seinslehre und dementsprechend die formale Logik und weiterhin alle Einzelgebiete durch die Anwendung obiger Rategorien ihren eigentümlichen Ausbau erfahren. Dank dieser einheitlichen Durchführung wird bei Platon die Seele als gottverwandter Geist gefaßt, wird ihre Erdenaufgabe als Verähnlichung mit der Gottheit gedeutet. Vor allem aber führt ihn die Ideenlehre zu einem so reinen, erhabenen und inhaltreichen Gottesbegriff, wie wir ihn wohl nirgends außerhalb der Offenbarung wiedersinden. In methodisch ähnlicher, sachlich durchaus verschiedener Weise bestimmt Uristoteles so treffend durch seine Theorie von Materie und Form das Verhältnis der Seele zum Körper, den Ursprung der höheren Erkenntnisse, die Natur der Beränderung und Bewegung, das Wesen der Gottheit.

Von Platon und Aristoteles lernte darum auch das Mittelalter, wenn es seine großen konstruktiven Werke schuf, wenn es in der Philosophie vor allem auf das Ganze ging und nicht in der Bearbeitung von Einzelfragen stecken blieb. Thomas, die Synthese des Augustinischen Platonismus und ursprünglichen Aristotelismus, ist darum auch der unübertroffene Meister in der folgerichtigen Durchführung seines alle Teile der Philosophie harmonisch aufarbeitenden Systems.

Mit einer gewissen Wehmut gleitet der Blick von dieser weiten Auffassung der Weltweisheit in früheren Zeiten auf den heutigen Betrieb mit seiner Zersplitterung und Einengung. Je innigeren Anschluß die moderne Philosophie an die Einzelfächer der positiven Wissenschaften gefunden hat, was gewiß einen großen Fortschritt über Altertum und Mittelalter hinaus bedeutet, um so weniger hat sie die Kraft gefunden, sich über sie zu erheben. Prinzipiell ist man

in der Diskussion über das ihr eigentümliche Gebiet schon so weit gegangen, daß man ihr nichts anderes als die Systematisierung der Ergebnisse der Einzelforschung angewiesen hat. Nun sollte man doch meinen, es müsse notwendig eine höchste Wissenschaft geben, die sich mit den Voraussehungen der besondern Wissenschaften befaßt. Das ist eben die Philosophie als die Untersuchung von den letzten Prinzipien und den allgemeinsten, großen Zusammenhängen des Weltganzen. Diese Auffassung vertrat noch die Renaissance, ihr größter Naler weist ihr darum auch in den Stanzen die hehre Aufgabe an: Rerum cognoscere causas. Auch die Begründer der neueren Philosophie, die troß vielfachen Absagen und Schwankungen noch aufs engste mit der Vorzeit verbunden waren, z. B. ein Descartes und Leibniz, weisen diesen universalen Zug in ihren Systemen auf.

In dem Gesagten ift bereits eine weitere charafteriftische Note der Platonisch-Uristotelischen Philosophie angedeutet: sie ist wesentlich Geinslehre, Metaphysik, intellektuelle Wiedergabe des Transsubjektiven. Bis zu einem gewissen Grade bewegte fich bereits die Spekulation der Vorsokratiker in derselben Richtung. Während aber Jonier, Eleaten, Puthagoreer irgend welche Besonderungen und Berdichtungen des Seins ins Auge faßten, mochte es nun das bewegliche und naturhafte oder das abstrakte, unveränderliche oder die Größe und Ausdehnung sein, so zielt bei Platon und Aristoteles alle Betrachtung des speziellen und verdichteten Geins lettlich auf die Darstellung des Geins überhaupt hin baw. liegt dieses jenem zu Grunde. Diese Ontologie gilt ihnen als die grundlegendste Wissenschaft, wird von ihnen als die vornehmste, höchste Weisheit gewertet. Jede andere Beschäftigung, sagt Aristoteles gang gegen seine sonstige Urt mit ziemlicher Gefühlsbetonung, ist notwendiger, diese aber ift die sußeste und schönste. Nach Platon entspringt das Werben um ihren Besitz dem tiefsten und gewaltigsten Trieb des Menschen, dem Eros, der sich am einzelnen, am Sinnfälligen, am Rörperlichen entzündet, um von da gereinigt und vergeistigt zum Abersinnlichen, Ewigen und Unvergänglichen emporzusteigen und legtlich wie wonnetrunken im Lande der Ideen, in der Schau der göttlichen Güte wonnetrunken und erkenntnisgefättigt auszuruhen. Nichts wirft hellere Schlaglichter auf die Selbstverständlichkeit und Ursprünglichkeit, mit der Platons Riesengeist von der Realsubsistenz des Seins durchdrungen war, als die Unmittelbarkeit, mit der er aus der psychologischen Tatsächlichkeit der Wissenschaft und ihren allgemeinen und notwendigen Aussagen ohne weiteres folgert, daß den logischen Gebilden auch irgendwo ein adäquates Gegenstück in der Wirklichkeitswelt entsprechen muffe. Da er dieses in der stets wechselnden Flucht der sinnlichen Erscheinungswelt nicht fand, so schuf er sich, dank der dem Griechen eigenen Gestaltungskraft und beeinflußt durch die Eleaten, die überirdische Ideenwelt des övrws ov. Der Grundgedanke dieser Auffassung, aus seiner Verzerrung befreit, ift mit das Tieffte und Wahrste, was je von Menschengeist ersonnen wurde: er widerlegt einmal den gesamten Kritizismus und führt geschichtlich nachweislich zu Augustins theozentrischer, großartiger Weltauffassung, zu dem schönften, idealsten und packendsten Gottesbeweis, dem ideologischen, wie ihn Augustin durchführt.

Aristoteles greift das noch nicht ausgereifte und abgeklärte Gedankengut seines verehrten Meisters auf und entwirft nun, um mit Goethe zu sprechen,

in nüchterner, aber großzügiger, weitausschauender Urchitektonik den Wissenschaftsplan vom Sein als Sein. Zuerst begründet er die Notwendigkeit und Bedeutung dieser neuen Wissenschaft. Dann schickt er sich in moderner Aufmachung an, ihre einschlägigen Fragen aufzurollen, und untersucht, welche Probleme ihr zur Bearbeitung angehören. In der eigentlichen Ausführung endlich begegnet uns eine fast erdrückende Fülle tiefstgehender Untersuchungen: der Begriff, die Einteilung und Analogie des Seins, mit besonders eingehender Berücksichtigung der Substanz, die Unalyse der kategorialen Bestimmungen, namentlich der Größe, Beschaffenheit und Beziehung, die Untersuchung über das Wesen der Dinge und deren Definition, die Zusammensegung der veränderlichen Substanzen aus Materie und Form bzw. aus Potenz und Ukt. Daran schließen sich feinsinnige Ausführungen über die ersten Prinzipien oder legten Träger alles Seins nebst der flassischen Theorie über die vier Ursachen. Bulegt mundet diese "erste Philosophie" in "Theologie", die Betrachtung über Potenz und Akt oder bewegliches und unbewegliches Sein führt wie von selbst zum unbewegten Beweger, zur reinen Uktualität, zur vollkommenen Gelbstgenügsamkeit, zum persönlichen Gott, der im erhabenen Denken seiner selbst unendlich selig ift.

Das ist wirklich eine schier himmlische Weisheit! Wollen wir aber erst ihre tiefsten Tiefen ausmessen und höchsten Höhen erklimmen, so müssen wir ihr befruchtendes Weiterwirken in den späteren Zeiten, im Neuplatonismus, im Augustinismus, in der Scholastik, in der Nenaissance etwa bis auf die Disputationes Metaphysicae des großen Suarez verfolgen, mit denen wiederum ein blütenreicher Frühling und fruchtbeladener Herbst eindringendster Spekulation

einsest und bis ins 18. Jahrhundert nachwirkt.

Die ganze weltgeschichtliche Bedeutung dieser Platonisch-Uriftotelischen Geinslehre oder intellektualistisch begründeten Metaphysik wird aber erft durch ihren Gegensatz zum Kantischen Kritizismus und der von ihm ausgehenden modernen Bewegung ersichtlich. Wie jener die Eigenart des antiken und mittelalterlichen Denkens kurz und bundig zum Ausdruck bringt, fo dieser den Charakter des neuzeitlichen. Die gleiche Massen- und Tiefenwirkung, die von jener im Altertum und Mittelalter ausgegangen ift, ift von diesem im 19. und 20. Jahrhundert ausgegangen. Gin größerer Gegensag aber als zwischen der Aristotelischen Metaphysik und der Kantischen Kritik der reinen Vernunft begegnet uns selten in der Geschichte der Literatur. Kant selbst ist fich dieses ganzen, weittragenden Gegensages voll und ganz bewußt, wenn er in der Vorrede zur zweifen Auflage schreibt: "Bisher nahm man an, all unfre Erkenntnis muffe fich nach den Gegenständen richten, aber alle Bersuche, über fle a priori etwas durch Begriffe auszumachen, wodurch unfre Erkenntnis erweitert würde, gingen unter dieser Voraussetzung zunichte. Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in der Aufgabe der Metaphysik damit besser fortkommen, daß wir annehmen, die Gegenstände muffen sich nach unfrer Erkenntnis richten. . . . Es ist hiermit ebenso als mit dem ersten Gedanken des Ropernikus bewandt, der, nachdem es mit der Erklärung der himmelsbewegungen nicht gut fort wollte, wenn er annahm, das ganze Sternheer drehe sich um den Zuschauer, versuchte, ob es nicht beffer gelingen möchte, wenn er den Zuschauer sich dreben und dagegen die Sterne in Rube ließ"

(Berliner Ausgabe III 11 f.). So tritt denn an Stelle des Objektes als Normgeber der Wahrheit das Gubjekt, die Geinsbestimmungen werden zu Denkformen, für die zehn Rategorien der Dinge erhalten wir die zwölf Kunttionen des Beiftes. Herrschte früher der erkenntnistheoretische Realismus. fo jest der Idealismus oder Phänomenalismus, die erledigte intellektualistische Metaphysik wird durch praktische Willenspostulate ersett, und die Mühe endlich, die man früher auf die Darstellung und Bearbeitung des Geins verwandte, verwendet man jest auf kritische Grenzbestimmungen. Die Geschichte der modernen Philosophie fällt darum großenteils mit der Geschichte der Erkenntnislehre zusammen, die erft in neuester Zeit eine gefunde Wendung pom Idealismus zum Realismus und zur Metaphysik genommen hat.

Geht die Philosophie bei Platon und Aristoteles überhaupt auf das Gein in seiner Allgemeinheit und in seiner Besonderung, so nimmt fie doch im Verlauf der Darftellung eine wertbeurteilende Scheidung und Steigerung vor. Während nämlich das Materielle und Sinnfällige ihr Ausgangspunkt ift, bildet ihr eigentliches Formalobjekt und Hochziel das Übersinnliche, das Geistige.

Dadurch unterscheidet sich wiederum so wesentlich das griechische Denken vom modernen. Gewiß begrunden die großen Rationaliften des 17. Jahrhunderts noch einen echt bodenständigen Spiritualismus. Indes verläuft bereits der englische Empirismus, insofern er folgerichtig wie etwa von hume durchgeführt wird, völlig im Gensualismus, wenn er die ganze Berftandestätigkeit in bloger Bearbeitung, d. h. Trennung und Verbindung der durch die Sinne zugeführten Materialien aufgeben läßt. Der weit verbreitete frangöfische Materialismus und Gensualismus des 18. Jahrhunderts mag hier ganz übergangen werden. Aber das kann in diesem Zusammenhang nicht leicht zu scharf hervorgehoben werden, daß der theoretische Kritizismus Kants trog des hochverstiegenen Rationalismus seiner Methode und der ständig wiedertehrenden Prägung "tranfzendentaler Idealismus" seinen Ergebnissen nach völliger Sensualismus ift. Alles theoretische Erkennen bleibt auf die Phänomene und die sinnfälligen Erscheinungsdinge beschränkt, weshalb der Führer der Marburger Schule den Kritizismus mit Recht als "Theorie der Erfahruna" bezeichnet.

Dieser Beist beherrscht seit der kurzen Alleinherrschaft des nachfolgenden deutschen Idealismus, vor allem seit der Mitte des 19. Jahrhunderts, im großen ganzen die moderne Philosophie. Man denke nur etwa an den einflugreichsten französischen Denker jener Zeit, an August Comte und seinen Positivismus, oder an Herbert Spencer in England. In Deutschland wirkt der Materialismusstreit (1854) und sein Geist noch auf Jahrzehnte lang mächtig weiter. Die Philosophie und die glänzend voranschreitende Naturwiffenschaft reichen sich die Sand zum Bunde: Söchstes Gefet alles Geschehens ift der nach rein mechanischen Gesegen sich vollziehende Entwicklungsgedanke. Gelbst der modernste Zweig der Philosophie, die empirische Psychologie, ift gang aus diesem Beift geboren. Ihren ursprünglichen Arbeitsmethoden und selbst ihren Ergebnissen nach, soweit sie dem vorigen Jahrhundert angehören, atmet fie gang ben Beift ihrer materialistisch baw. sensualistisch ge-

richteten Zeit.

Es ift notwendig, sich Stand und Gang dieser Dinge ins Gedächtnis zurückzurusen, wenn man den großen Fortschritt der letzten Jahrzehnte gerecht anerkennen will, ohne sich einstweilen zu viel von ihm zu versprechen. Denn wenn auch der kritische Realismus — nehmen wir etwa seinen bedeutendsten Vertreter Oswald Rülpe — bereits mit ganz modernen Arbeitsmitteln die Enge der Bewußtseinssphäre sprengt und sich von da vorsichtig tastend in die Welt der Dinge hineinwagt, so ist er doch bis zur Differenzierung und Abstusung und zum kategorialen Ausbau dieser Dingwelt noch nicht vorgedrungen, geschweige denn, daß er die Körperwelt aus einer höheren Geisteswelt abzuleiten verstände.

Hier tritt nun wiederum wegweisend und zielsegend das griechische Philosophenpaar so zeitgemäß vor uns hin: Auf der Schule von Uthen läßt Raffael so bezeichnend Platon nach oben weisen und gibt ihm den Timäus in die Hand, in dem bekanntlich der weltbildende Demiurg die chaotische Masse nach den vorbildlichen Ideen kosmisch ordnet, während der mehr diesseitig gerichtete Aristoteles die Ethik hält, die trog ihres nüchternen Tugendbegriffs legtlich

im erhabensten Spiritualismus mündet.

Wollen wir diesen metaphysischen — nicht erkenntniskritischen — Idealismus möglichst rein und kräftig herausarbeiten, so muffen wir freilich beide Denker einen Augenblick zu einer moralischen Persönlichkeit, zum Ausdruck eines Gedankens zusammenwachsen lassen. Denn weder der eine noch der andere Denker verkörpert getrennt dieses schier übermenschliche Ideal, wohl aber verwirklichen fie es annähernd in ihrer gegenseitigen Erganzung. Bu dieser Abstraktion sind wir aber geschichtlich um so mehr berechtigt, weil Uristoteles und Platon — entgegen weit verbreiteter populärer Unschauungen, die am korrigierenden Buchstaben der Uriftotelischen Schriften oberflächenhaft tleben bleiben und nicht bis in die Tiefen ihrer philosophischen Geele dringen aufs engste zusammengehören: Der fritische Schüler gibt dem metaphysischen Idealismus seines hochfliegenden Meisters nur eine solidere, erdenhaftere Basis, nimmt im einzelnen manche Verbesserungen an seiner Lehre vor. Go reißt er vor allem die Ideen aus ihrer olympischen Verselbständigung herunter und pflanzt sie als immanente Seinsbedingungen und dynamische Formeln den tatfächlichen Dingen ein, im übrigen aber zeigt ein Längenschnitt durch das Gange beider Sufteme im großen gangen dieselbe metaphysische Ronftruktion.

Rehren wir nunmehr zur vorhin aufgeworfenen Frage zurück: Wie wird von den beiden griechischen Denkern die Welt des Seins wertend aufgebaut? Sehen wir von all den tausend peripherischen Problemen ab, die in der Geschichte des menschlichen Denkens je aufgeworfen sind, und ordnen wir wiederum jene Probleme untereinander, die in großen Zeiten und bei den säkularen Führern im Blickpunkt der Untersuchung standen, so ist die letzte bzw. erste und grundlegendste Frage die nach dem Wissen, d. h. dem wissenschaftlichen Ertennen. Als die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie im vorigen Jahrhundert noch in bescheidenen Anfängen steckte, etwa zu Zeiten Prantls und Haureaus, konnte man nicht selten lesen, die Scholastiker hätte nur eine große Diskussion beschäftigt, die über Nominalismus und Realismus. Das eine verriet jedenfalls der damalige Stand der Forschung: die Bedeutung, die Scholastik der Untersuchung über die Natur und die sachlichen Grundlagen des Wissens beilegte. Und wiederum scheidet die verschiedene Stellung-

nahme zu diesem Zentralproblem die führenden Geifter zu Beginn der Neuzeit, derart, daß man dementsprechend die einen mit dem Namen "Rationalisten",

die andern mit "Empiristen" bezeichnet.

Indes liegen all diese Lösungsversuche, so verschieden sie auch einstweilen dem Historiker erscheinen mögen, doch noch ziemlich nahe beieinander, jedenfalls noch innerhalb der beiden extremsten Pole, und darum führten sie auch keine förmlichen Revolutionen oder säkularen Wendungen im Ablauf der Ideen herbei. Diese beiden Pole werden vielmehr von Platon und Kant bezeichnet, und darum müßte eine großzügige, in die Tiefe gehende Darstellung die gesamte bisherige Geschichte der Philosophie kurzerhand in den Verlauf des Platonismus und Kantianismus einteilen.

Platon und Kant werfen dieselbe Urfrage auf: Wie ist allgemeines und notwendiges Wiffen mit gegenständlicher Geltung möglich? Der eine verlegt in der Untwortgebung die ganze Lösung in die Seinsobjekte, der andere in das Erkenntnissubjekt. Und wiederum beantworten beide Philosophen alle weiteren Fragen folgerichtig zu dieser Lösung. Die Bedeutsamkeit und Dunkelheit diefer legten und schwersten philosophischen Frage einerseits und die Neuheit, Rühnheit und Konsequenz des Wurfes anderseits erklärt denn auch zur Genüge das Epochemachende und Weittragende ihrer Tat: wie der Uriftotelismus, der Augustinismus, die Scholaftik, die Renaissance, der Rationalismus und auch noch der Empirismus bis ins 18. Jahrhundert, alles nur Spielarten, Modifikationen, Weiterausführungen, Erganzungen oder auch Abirrungen von der Grundidee des Platonismus bedeuten, fo gehen Fichtianis. mus, Hegelianismus, Schopenhauerianismus, moderner Logizismus und die verschiedensten andern Ismen vom transzendentalen Idealismus aus, um legelich, wenn auch in veränderter Form, wieder zu ihm zurückzukehren. Go gewaltig ist diese idealistische Nachwirkung, daß viele Denker und Systeme fast wider ihren Willen in seinen Strudel hineingezogen werden, man denke nur an manche Motive der ursprünglich so viel verheißenden Phänomenologie.

Ganz anders als Kant geht Platon vor, für ihn bedeutet Gegenstand des allgemeinen und notwendigen Wiffens nicht ein vom schöpferischen Geift geformtes und sustematisiertes Empfindungselement, sondern die subsistierende, übersinnliche, wirkliche Idee. Platons Idealismus ift ein metaphysischer und fein phänomenaler. Gewiß, es ift ein verstiegener, überspannter Spiritualismus, und darum wird Aristoteles ihn auf das rechte Maß zurückführen. Aber unvergleichlich bedeutsamer als dieser Jrrtum ift der in ihm steckende Wahrheitsgehalt. Das Geistige, die Immaterialwelt ist das Erste, Höchste, Schöpferische und Bildende, durch dessen Unteilnahme und Wirksamkeit die Körperwelt geformt ift. Noch mehr, jeder Körper ift der Ausdruck eines Gedankens, die Darstellung einer Idee, der Demiurg hat die Welt im hinblick auf die übersinnlichen Vorbilder geformt. Das Tieffte aber bei alledem ift, daß bei Platon sowohl als bei Aristoteles jedes Einzelding und alle in ihrer Gesamtheit vereint einen Zweck verwirklichen und zum Höchsten, zur Gottheit, als dem reinen Guten hinstreben. Ja die Untersuchung und Bewertung der Wirkursachen tritt gegenüber der alles überragenden Stellung der Zweckursachen fast zurück: der Zweck, der Gedanke ist sowohl Ausgangspunkt als Endziel alles Weltgeschehens.

Söher kann keine Philosophie fliegen, und darum wußte selbst der idealste unter allen driftlichen Denkern, St. Augustinus, nichts Befferes zu tun, als diesen Platonischen Spiritualismus mit dem Tiefsinnigsten, was die Offenbarung uns bietet, mit der Logosidee des hl. Johannes, zu verbinden, wie Augustinus denn auch wiederholt dankbar bekennt, daß ihn nur der Platonismus aus den Niederungen und Plattheiten des Materialismus zu den reinen Sohen des Geiftigen und vor allem zur Unerkennung einer immateriellen Gubftang zurückgeführt habe. Und wenn nach dem Zerfall der Spätscholaftik und nach der rein mechanischen Betrachtungsweise der neueren Philosophie Deutschlands größter Denker, der Platon und Aristoteles kongeniale Leibnig, dem Rosmos wieder Leben einhauchte und dem frägen, rein passiven Stoff durch Beigefellung und Innewohnenlassen der Formen wieder Innenkräfte und Wirkungsprinzipien einhauchte und über die ganz einseitig betonten Wirkursachen die Zweckursachen stellte, dann beteuert er wiederholt, nichts anderes zu wollen als die Rehabilitierung des Platonisch-Uriftotelischen Weltbildes, dann feiert er ausdrücklich Platon als denjenigen, der die Welt aus Notwendigkeit, d. h. aus Wirkungskräften, und Gedanken, d. h. aus Zweck und Beift, sich aufbauen ließ.

Diese philosophische Tat Platons wird der Historiker aber um so höher einschäßen, wenn er bedenkt, daß mit ihr ein völlig Neues einsegt. Jahrhundertelang hatten tiefsinnige Denker wie Heraklit und die Pythagoreer, hatten kenntnisreiche Forscher, wie Demokrit, nach den letten Gründen und der höchsten Ginheit des Weltgeschehens geforscht, aber sie waren stets in der Materie und Bewegung steden geblieben. Freilich hatte bereits Unaragoras gelegentlich den geistigen vong erwähnt, und deshalb wird er von Aristoteles als der erste Rüchterne unter lauter Trunkenen gelobt. Aber derfelbe Ariftoteles tadelt ihn auch, daß er mit dem voûs nichts anzufangen gewußt habe. Wie ganz anders Platon! Beift ift nicht bloß die ganze Idealwelt, Beift ift auch der Mensch, gegenüber dem voos kommt der körperliche Bestandteil kaum in Betracht; durch den Geist tritt auch die Welt in ihre Erscheinungsformen. Vor allem aber ift die Gottheit Geift, Gedanke, Wille, Person, Zweck; sie selbst aber steht der Welt nicht fremd, teilnahmlos, passiv wie im Deismus gegenüber, sie regiert als liebende Vorsehung die Gesamtheit und die Geschicke des einzelnen, sie bildet das Endziel des Weltgeschehens wie der einzelnen Menschenseele, denn das Wesen der Gottheit ist Güte, selbstlose, überquellende, sich mitteilende Liebe. "Die Gottheit ist neidlos", das war ja ein Kindeslaut, emporgesandt zum Vaterherzen Gottes, wie man ihn nie im kalten, herzlosen Heidentum ver-

Platon war eben nicht bloß ein großer Kopf und genialer, schöpferischer Denker, sondern auch ein ebenso edler, ideal gerichteter. Mensch mit einem warmen, weiten, schönheitstrunkenen Herzen. So schaute bereits das Griechentum auf ihn als die Verkörperung des Menschheitsideals. Platons Philosophie ist ja in ihren letzen Selbstbewegungen Ethik, Lebensbestimmung, Lebensordnung im Sinn seines Lehrers Sokrates, und darum ist so bezeichnend nicht das ontologische Sein, sondern das wertbetonte Gute Arönung und Voll-

nommen hatte, so warm, so innig, so tief empfunden, so persönlich erlebt, daß viele Platonverehrer später meinten, er müsse ihn bei den Propheten oder jeden-

falls als Echo der Uroffenbarung aufgefangen haben.

endung seines metaphysischen Idealismus. Von Platon galt mehr als von irgend einem Denker das Wort Fichtes: Was für eine Philosophie man hat, hängt

davon ab, was für ein Mensch man ift.

Freilich trug der Schwung und der geistige Eros den Dichterphilosophen über das zulässige Maß in seinen Höhenflügen über die Grenzen der Wirklichkeit hinaus. Dieses Los teilt er mit andern Genies. Hier sollte der weniger geniale, aber wissenschaftlich methodischere, kritischere und exaktere

große Schüler erganzend und berichtigend einsegen.

Was darum sein Weltbild an Tiefe und Driginalität, an Farbenglut und dichterischer Verklärung einbüßt, das gewinnt es überreich an Diesseitswirklichteit und kritischer Begründung, an wissenschaftlichem Gefüge und dialektischer Architektonik. Zwischen der passiven, gestaltlosen Materie als dem Prinzip alles Wandelbaren, Veränderlichen und Gestaltlosen und der reinen, lautern Form oder der sich allgenügsamen, unendlichen, in ihrem Sichselbstdenken glücklichen Gottheit hängt lückenlos die ganze Kette des leblosen und belebten Wesens, der äußern Natur und des Menschen, der sublunarischen Welt und

der höheren Sphären mit den reinen, unwandelbaren Beiftern.

Von beiden Denkern aber gilt das schöne Wort Tertullians: Anima naturaliter christiana — trog mancherlei peinlichen Zugeständnissen an die Ethik und Politik, Natur- und Götterlehre der griechischen Umwelt. Wenn überhaupt die Geschichtsphilosophie von einer immanenten Teleologie der Weltgeschehnisse und einer waltenden Vorsehung sprechen darf, dann sicherlich in unfrem Kall. Und darum hat die christliche Philosophie und Theologie die gigantischen Gedankenmassive der Platonisch-Aristotelischen Weisheit in ihre großen Syfteme eingebaut, ähnlich wie sich die driftliche Runft mit den Säulen, Dbelisten, Statuen und ganzen Bauten der heidnischen Untike für ihre hohenpriesterlichen Zwecke bereichert hat. Platon und Uristoteles leben nicht nur in der Scholaftischen Methode, sondern auch in den inhaltlichen Gägen der philosophischen Einzelfächer der Scholastik weiter, und selbst für den Ausbau der Wiffen-Schaft der Offenbarung haben fie nicht unbedeutende Baufteine geliefert. Möge vor allem ihr ewig jugendfrischer Genius auf das heranwachsende Deutschland übersprühen, wie er einst die Besten des begabtesten aller geschichtlichen Bölker in der Akademie und in den Wandelgängen in seinen bezaubernden Bann gezogen hat.

Bernhard Jansen S. J.

## Tragische Geele?

Eine Betrachtung zum Thomasjubiläum.

"Es gibt drei Urgestalten der Seele: die gläubige, die ungläubige und die tragische Seele; drei Urahnen seelischer Verwandtschaften, drei Urdominanten seelischen Lebens; sie weben japanisches wie indisches, perikleisches wie gotisches Leben. Sie sind verschieden in den legten typischen Grundhaltungen, welche die großen übergreisenden Seelensamilien herstellen. Alle drei Seelen sind unterklängig da zu allen Zeiten. Aber die Zeiten charakterisieren sich (abseits aller Inhalte!) dadurch, welche Seele die Herrschaft gewinnt. Der tragische Mensch, der den Gläubigen und den Ungläubigen zugleich in sich birgt, ist die Höhe und die Aufgabe unser Zeit." Das ist die Formel, mit der Ludwig Marcuse¹, der echte Jünger Ernst Troeltsche 3, Strindbergs legtes Wesen als das legte Wesen unser Zeit überhaupt zu umzeichnen sucht: weder Gläubigkeit noch Ungläubigkeit, aber auch nicht eine gebundene Polarität zwischen relativen Seelenhaltungen, sondern unaushörliches Hin- und Hergeschleuderswerden aus Ekstase in Ekel, aus Anbetung in Entweihung, aus Segen in Fluch.

"Gehnsüchtig nach einem Weltsinn, der ihn bergen kann, erkennt der tragische Mensch viele mögliche Götter, ohne daß es ihm, wie dem Ungläubigen, gegeben wäre, wenigstens unter den Illusionen der eigenen absoluten Göttlichkeit zu leben. Rleift, Büchner und Hebbel, unfre drei großen Tragiker, haben in der Penthesilea, im Danton-Wonzeck, im Herodes-Kandaules die tragische Seele porträtiert: sie hat keinen Glauben — und umwirbt ihn fo innig: also wurde ihr Erdendasein ein Inferno. Wieso kann sie nicht glauben? Dies legte, tieffte Geheimnis des tragifchen Menschen, seine schwerste Wunde, kann vielleicht nur die Musik aufdecken: eine Musik, die nicht nur das Melos, sondern auch alle kontrapunktischen Formen überflutet: der tragische Mensch hat die Vergänglichkeit jeder Grenze erkannt; der tragische Mensch weiß, daß Gott sich nie ins Ich einschließen lassen kann: nicht, wer Gott sieht, muß sterben; sondern: man darf schon kein Ich mehr fein, um Gott zu sehen. Ruhelos und unftet; suchend mit der Gewißheit, nie zu finden; zweifelnd mit dem Bewußtsein, nie beruhigt werden zu können; schaffend immer für eine begrenzte, nie für eine unbegrenzte Zukunft; unfruchtbar aus Aberlegenheit; nie selig, nur glücklich in Sekunden des Selbstvergessens; zu jedem Ja das koordinierte Nein erblickend: das ist die tragische Seele" (19). "Der gläubige Mensch wird immer an die absolute Idealisierbarkeit glauben; der ungläubige Mensch wird die Idee durch Forterklärung leugnen; der tragische Mensch wird die Ewigkeit der Disharmonie empfinden" (43). "Als der Platonifer mit seinem Erzfeind eine Geele zeugte, entstand der tragische Mensch" (45). "Die Polarität benennt sich heute in der religiösen Sphäre mit der Untinomie: heidnisch-driftlich... Ein logischer Entwicklungsprozeß, der in der Richtung von dem einen extremen Pol über einen mittleren Ausgleich zum andern extremen Pol zielt .... Während er [Strindberg] den Beiden in sich kreuzigt und mit Verdikten belegt, wie sie schlimmer kein eifernder Papst gegen einen Reger gefunden hat, steht der Beide in ihm heimlich auf, deutet die religiöse Rrisis als Nervenkrankheit und die Strafmanifestationen Gottes als irdische Rache irdischer Menschen... aus" (52-54). "Er [Strindberg] sieht die "Logik in ihren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ludwig Marcuse, Strindberg. Das Leben der tragischen Seele. (138 S.) Berlin 1923, Franz Schneider. G. M 9.—

<sup>2</sup> Vgl. diese Zeitschrift 105 (1923) 75 ff.

Antinomien' und glaubt, alle bestimmten und alle trennenden Urteile sind falsch; darum ist die Logik verrückt und müßte umgeschrieben werden'. So wirkt sich auch bei Strindberg jene Dialektik aus, wie sie im deutschklassischen Idealismus und namentlich bei Hegel herausgebildet worden ist. Doch ist sie hier noch in eine alle Gegensäge übergreisende Harmonie eingefangen; bei Strindberg jedoch gewinnt sie einen neuen Aspekt, indem sie sich der Grundsignatur des tragischen Menschen, der seelischen Antinomik, einordnet; auch Kant sand die antinomische Struktur der Welt, aber er sand sie theoretisch und schaffte sie theoretisch wieder aus der Welt. Aber: nicht daß zwei kontradiktorisch entgegengeseste Urteile sich über Endlichkeit und Unendlichkeit der Welt aussagen lassen, sondern daß Gustav Adolf und Wallenstein beide gleich recht haben, beunruhigt Strindberg. Und eine erlebte Untinomie ist unauflöslich. So glaubt Strindberg nicht mehr an eine Synthese und läßt die Partie mit Remis ausgehen. Das hätte Hegel nie gesagt, dem, wie man es auch deuten mag, die Gegensäge nur Gegensäge innerhalb einer Einheit waren" (65/66).

Aus der Tiefe dieses, mit erschütternder Schärfe und Leidenschaft gezeichneten Seelenbildes flammt nun das eigentliche Bekenntnis auf, nicht ein Ichbekenntnis allein, ein Wir-bekenntnis vielmehr: Consiteor und Rorate unsrer

zerriffenen Zeit:

"Strindberg ist nicht irgend ein Leben. Wir sind Strindberg! Wir sind — nomadenhaft — durch alle Kulturen gezogen! Wir sind — unansässig — durch alle Berufe gerast! Wir sind nicht Partei, sondern der noch nicht existente Konvergenzpunkt, der noch nicht existente Brennpunkt aller Parteien. Wir müssen um uns versammeln, wer uns ausgesprochen hat, da wir noch nicht den Führer zitieren können. Denn, solange wir nicht das Zeichen vor uns erblicken, werden wir nach innen lauschen, wo (wenn überhaupt) aus dem Vielklang der Geräusche sich zuerst das Signal herauswälzen wird.... Das Suchen ist die Voraussegung, daß es sich von selbst gebiert. Das Suchen ist die Bewegung und Konzentration auf den Moment der Reise. Und das Suchen ist noch die große Stellvertretung, wenn sich nichts mehr gebiert. Strindberg ist ebenso wie die andern Repräsentanten unsres Jahrhunderts ein Suchender gewesen. Noch wissen wir nicht, ob sein Leben jenes Suchen war, das da sindet, oder jenes andere Suchen, das schon jenseits allen Findens ist. — Noch wissen wir nicht unser Schluß des Buches).

Es ist wie in jener unheimlichen, Tod oder Leben brauenden Nacht, durch die der Prophet Jsaias den Notruf hörte: "Wächter, wie weit in der Nacht? Wächter, wie weit in der Nacht?" — und fern, ungreifbar fern eine kalte Untwort, eine Untwort aus der ganzen hellen, menschenleidentrückten höhe der Aberlegenheit: "Morgen wechselt und Nacht. Fragt nur immer, fragt!"— Oder sollte es doch sein wie auf dem Berge Karmel, da Elias auf den Knieen lag um Regen für das verdorrte Land? "Und er sprach zu seinem Diener: Gehe hin und schaue gegen das Meer aus! Dieser ging hin und schause aus und sprach: Es ist nichts da! Da sprach er wiederum zu ihm: Gehe wieder hin, siebenmal! Beim siebten Mal aber, siehe, da kam ein kleines Wölkchen wie eines Mannes Hand vom Meere her herauf.... Und während er sich hier-hin und dorthin wandte, siehe, da ward der Himmel sinster, und es kamen

Wolken und Wind und ein starker Regen."

In der Tat, der Verzweiflungsruf der Strindbergseele ruft Führer um Führer und Beter um Beter wach. Die großen Philosophien und Religionen

halten ernste Gewissensersorschung, ob sie und wie sie helfen können. Aber — das ist die noch schmerzlichere Tragik — das Gegeneinander der Antworten, die der Frage der "tragischen Geele" entgegentönen, ist nur das Echo ihrer eigenen Zerrissenheit. Diese Antworten sind mehr oder minder nur Verabsolutierungen sener Einzelstandpunkte, über die die "tragische Geele" hinweggeschritten ist zu ihrem eisig überlegenen "Alles Sitelkeit der Sitelkeiten!"

Da ist die Antwort einer resoluten Identitätsphilosophie, die auch vor der legten heiligsten Schranke nicht halt macht. Dtto Flakes "Ruland" 1 ringt mit allen Dämonien einer Gottesfeindschaft, mit allen Dualismen des Erdenlebens, meint für kurze Zeit das Heil zu finden in einem Pantheismus, der Gott im Reinen wie im Unreinen des Lebens "erlebt", in einer "Chemie des Göttlichen" (411 ff. 440 ff.), bis er auch diese lette Einheit aufgibt, um den beständigen Wechsel heiligzusprechen: "Alles ist tragisch, Gott, Eristenz, der einzelne Mensch; es gibt kein volles Glück, es gibt kein dauerndes. Wer tapfer ist, weiß es und holt sich das kurze, volle Glück" (479). Dieses "kurze, volle Glück" aber heißt praktisch für Flakes Ruland - die "freie Liebe" bis gum äußersten. Darum hat er auch in seinem philosophischen Werk "Das neuantike Weltbild" 2 nur hohn für die "Geßhaftigkeit" der Frau, die an der Che festhalte, — und Hohn für diejenige, die sich nicht dazu aufschwingen könne, einen Chebruch nur als "Wechsel" anzusehen. Man muß Flakes Lehre von der ewigen Umwandlung, vom ewigen Wandertum in dieser ihrer lekten, entwürdigendsten Konsequenz, die er wie sein Ruland kalten Herzens ziehen, erkannt haben, um ihre gange Dämonie zu sehen. Flake weiß sich in seiner Philosophie des Umfassens aller Gegenfäge recht wohl als Verwandten Kenferlings. In seinem Rulandroman stellt er dem Titelhelden (der er selbst ist) im Prinzen Hoburg das Spiegelbild Kenserlings gegenüber. Aber beider Entwicklung führt sie schließlich seelisch aussammen. Renserling will eben schließlich irgend eine "Ginheit der Gegenfäge", während Flakes "Identität" nur das Einssein mit dem jeweiligen Augenblick kennt. Flake sieht seinen eigentlichen Gegner im Ratholizismus, aber einen Gegner, dem er nicht genug seine Uchtung bezeugen kann: "Was immer gegen den Ratholizismus gesagt werden kann. er hat Gott in jedem Augenblick in einer Fülle, die alle Gegenfählichkeiten umfaßt; der Protestantismus hat ihn nur als Prinzip, und dieses Prinzip nimmt die enge Form des Gögen an" (Neuantikes Weltbild 135). Doch der Protestantismus ist ihm der erste Durchbruch jener Geistesbewegung, die den Gott-Geschöpf-Dualismus schließlich auflöst, und dessen lektes Wort die radikale "Identität mit der gegebenen Situation" ist (ebd. 101).

In eiserner Folgerichtigkeit sieht Flakes Ruland das unerbittliche Entweder-Oder katholischen Gottesprimats und radikalen Triebprimats: "Ein Etwas, das ist, hat einen Grund, der es hervordringt, das war Hoburgs Idee vom Grund, er verstand ihn heute besser. Ein Kannibale konnte sich diesem Schluß nicht entziehen und nannte ihn Gott. Hier war zweierlei denkbar: Der Grund existierte entweder außerhalb dessen, was er erschuf, und dann war es wahrscheinlicher, daß er seine Geschöpfe überwachte, also eine Ubsicht hatte, als daß er sie völlig sich selbst überließ. Wann immer die Menschen in Gott den außer ihrer Welt liegenden Grund sahen, nahmen sie jenes väterliche Ver-

<sup>1</sup> Ruland, Roman von Otto Klake. (494 G.) Berlin 1923, G. Kischer.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Otto Flake, Das neuantike Weltbild. (227 S.) Darmstadt 1922, D. Reichl. G. M 9.—

hälfnis an und lehrten, Gott habe das Wiffen um feine Absichten der Rreatur mitgegeben, es am Unfang als Geset, öfter durch Eingriff, zulest wie in der Geschichte Chrifti fo direkt und erschütternd offenbart, daß fortan keiner fagen konnte, er wisse nichts mehr von Gott, der fich im Lauf der Zeiten habe vergeffen laffen. Wenn die Absichten Gottes feststanden, dann stand alles fest, das Verhalten der Kreatur zu ihm, dasjenige jum Leben, dasjenige zur Mitkreatur, — eindeutige, lehrhafte Moral war gegeben, benn fie war offenbart. Das heißt, daß bas Geschöpf im Ginklang mit Gott und dadurch mit sich felbst sein konnte -, daß es Identität besaß. Welch einfacher Begriff, er bedeutete Ubereinstimmung mit dem Mesen des Grundes. Dder aber, der Grund existierte nicht außerhalb dessen, was er erschuf, er existierte überhaupt nicht an sich, sondern nur manifestiert, als Erscheinung. Dann war er nicht Person, nicht Vater, nicht Urheber einer Offenbarung, und das Verhalten der Kreatur zu ihm und zur Welt konnte sich nicht auf Absichten berufen. Identität mit ihm hieß nun nicht, auslegen und kindlich das Gebot eines Vaters befolgen, sondern ohne Pädagogik dastehen, alles fein, alles tun und wollen dürfen, was in irgend einer Manifestation Gottes, also in irgend einem Geschöpf auftrat. Brauchte man darüber zu streiten, daß dieses Auftretende nicht das war, was man das Gute, Moralische, Ethische nannte, daß es mehr war, daß Die Triebe, Die Interessen, Die Ideen in Widerstreit lagen? Auch Diese Willigkeit gu allem, was fich untereinander in Todfeindschaft bekämpfte, war Gehorsam, Suche nach einem folden Ginn, der Idenfität mit dem Gein ermöglichte. Was aber ihrer Berkunft, ihrer Macht, ihrem Ziele nach waren denn die moralischen Ideen?" (158/59.)

Das ist auch unste Frage: Was soll bei der rückhaltlosen Triebhingabe das moralische Empsinden, das doch auch Flake wenigstens als Tatsache gelten lassen muß? Flakes Untwort ist, wenn wir richtig sehen, seine Lehre von Hygiene und Norm, deren Sinn die Lehre von der Distanz ist: man solle sich die Fähigkeit erhalten zum "ewigen Wanderer" und darum überall einen letzen Ubstand wahren. Aber liegt in diesem "Ubstand" nicht schon keimhaft die Aberwindung von Flakes Lehre selbst? Fordert nicht die Seelenhaltung des Ubstandes die Ehrfurcht vor der fremden Persönlichkeit und darum sene Ehrfurcht vor der Frau, deren Ausdruck nur die christliche Chelehre ist? Und liegt nicht in der geheimnisvollen Tiefe dieser Abstandhaltung sene über die Welt hinausweisende Chrfurcht, die in sich selber schon eine Art Vorzeichnung des "Gottes über uns und in uns" ist?

Der Abstandgedanke darum ist es, den Arthur Lieberts "Geistige Kriss der Gegenwart" zum Kern eines Heilungsprogramms macht: der Abstandsgedanke aber in jener schrossen Form, wie wir ihn in einem früheren Aufsag über den lutherisch-kantischen Gott gezeichnet haben². Liebert, der Vorsigende der Kantgesellschaft, will in seiner Schrift, wie die Selbstanzeige besagt, "die Kriss unser Zeit und der ganzen heutigen Weltanschauung und Lebensstimmung überhaupt und damit die gemeinsame Quelle aller Krisen auf religiösem, künstlerischem, wissenschaftlichem und politischem Gebiet ausdecken. Indem sie [Lieberts Schrift] bis zu den Wurzeln der Tragik und der geistigen Katastrophe unser Zeit vorzudringen sucht, bietet sie meine Auseinandersetzung mit dem Historismus, Relativismus, Psychologismus und meine Absage an sie, die in einem ebenso schriftalhaft unvermeidlichen als verhängnisvollen Prozeß die geistige Substanz unsers Daseins fast bis auf den legten Rest auf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die geistige Krisis der Gegenwart. Von Prof. Dr. Arthur Liebert. (210 S.) Berlin 1923, Pan-Berlag Rolf Hesse. <sup>2</sup> Diese Zeitschrift 105 (1923) 347 ff.

gelöst haben." "Aber", so urteilt Egon Cohn in der "Vossischen Zeitung", "was Liebert zur Lösung dieser Kriss vorbringt, ist nur ein Sehnsuchtsruf." Und in der Tat, Liebert tut nichts, als dem Relativismus das alte kantische Absolutideal entgegenstellen. Mit andern Worten, er erklärt den Zwiespalt zwischen einem in sich schwebenden Ideal und dem wirklichen Leben in Permanenz und gibt ihm nur die echt-lutherische Deutung der "Erbsünde".

Richt fteht ein absolut Geiender über der Welt im Ginne des altlutherischen "alleinwirklichen" und "alleinwirksamen" Gottes, noch weniger der "Gott über uns und in uns" der Patriftik und Scholastik, den Liebert nicht einmal kennt3. "Rein Seiendes, so hoch deffen Wert und Würde auch gesteigert werden mag, erfüllt die innern Bedingungen, die an die Idee des Abfoluten immanent geftellt werden. Die reine Burde des Absoluten wird geschmälert oder verkannt, sobald dieses in irgend einer Beziehung als ein Seiendes gilt. Jede Unnäherung an die Zone des Seienden beschwört die Gefahr der Relativierung des Absoluten herauf... Eine grundsägliche Überwindung der furchtbaren Not unfrer Tage, nämlich des Berfinkens in den bodenlosen Relativismus, können wir nur dann erreichen, wenn es gelingt, den reinen ideellen Sinn des Absoluten, d. h. seinen Sinn als Norm, als unbedingte Korderung, als unbedingtes Gollen, in tragischer Entschlossenheit zur Geltung zu bringen und ihn von jeder Berfälschung durch empirische Elemente und empirische Rücksichten zu befreien" (51/52). Darum ist das lette Wort aller Philosophie die Aufdeckung der "Antinomie und Problematik der Wirklichkeit überhaupt" (188). "Wir sehen und erleben nicht mehr nur eine einzelne unter den zahllosen, nach Ort, Zeit, Kultur verschiedenen und in abgestufter Heftigkeit auftretenden tragischen Untinomien, sondern unser Auge ist offen für die Antinomie als folche, für den übergreifenden Ginn aller Untinomie" (ebd.). Diefe Untinomie erfährt ihre Lösung nur durch die Religion. "Die unüberbrückbare Spannung zwischen dem diesseitigen, den empirisch-engen Gefeglichkeiten und den positiven geschichtlichen Berbänden und Ginrichtungen verflochtenen Leben auf der einen und dem jenseitigen, ewigen, freien, "nur' als Aufgabe und Idee lebenden Leben auf der andern Seite ift die Voraussegung der Religion. Auf dieser äußersten, außerordentlichsten Untinomie, auf diesem ebenso metaphysischen als kulturgeschichtlich bedeutsamen Untagonismus beruht fie. Ihre ungeheure Tat für das Leben befteht nun aber gerade darin, daß sie über alles Leben hinausgeht. Indem sie das tut, indem sie das zu tun vermag, erlöft fie das Leben aus seiner Untinomit und Problematit" (202; Schluß des Buches).

Deutlich blickt durch diese Lösung jene typisch lutherische Lösung, wie wir sie früher kennen gelernt haben: der unüberbrückbare Gegensatzwischen Göttlichem und Geschöpflichem<sup>4</sup>. Die lutherische, ins Sein des Geschöpfes hinabgreisende Erbsünde ist hier nur umgewandelt in den unüberbrückbaren Gegensatzwischen "Ideal" und "Wirklichkeit". Das "Ideal" ist aber wiederum nichts anderes als der alte lutherische Willkürwillensgott, indem die "absolute Forderung" des kantischen Systems nur die Umbenennung dieses absoluten Willens ist. Jener Umschlag aber von "Gericht" zu "Seligkeit" oder "Verzweiflung" zu "Heilsgewißheit", der das Kernstück lutherischer Geelenhaltung bildet, kehrt wieder in dem Liebertschen Umschwung aus der "Untinomie" in eine mystisch geahnte Einheit. Lieberts Lösung ist nichts anderes als die Dialektik des "Ubstandes", der infolge seiner Überspannung in sein Gegenteil

<sup>2</sup> Rantstudien 38 (1923) 188. 2 Vossische Zeitung 1923, Nr. 295, Lit. Umschau.

<sup>3</sup> Vgl. diese Zeitschrift 105 (1923) 344—355.

<sup>4</sup> Ebd. 5 Bgl. Max Scheler, Schriften zur Soziologie usw. II (Leipzig 1923) 164 f.

umschlägt, und darin wieder nichts anderes als jene Dialektik von Transzendenz und Immanenz, die wir früher als den tragischen Krankheitskeim der gesamten nachscholastischen Geistesperiode nachwiesen. Mit dem Abstandsgedanken allein ist keine Lösung zu sinden. Wir müssen heraus aus dem fürchterlichen Taumel von überspanntem Gegensag, der zu überspannter Einheit umschlägt, müssen einen Standpunkt gewinnen, der beide gegeneinander ausgleicht: weder eine Jdentitätsphilosophie, die allen Udel des Abstandes im Schmuß verliert, noch eine Transzendenzphilosophie, die alles Leben entwertet.

Einen sumpathischen Ausweg icheint Eduard Spranger zu weisen, wenn er in den edel geformten Auffägen seiner "Rultur und Erziehung" auf die jeweilige Reifung und Geschlossenheit der eigenen Individualität hinweist. Was ihm vorschwebt, scheint jener Begriff einer "typischen" Individualität zu sein, den Simmel als Mittelstück zwischen das Ich eines Auslebeindividualismus und den Standpunkt einer absoluten Wahrheit-an-fich stellt: "Es muß...im Menschen noch ein Drittes geben, jenseits ebenso der individuellen Subjektivität wie des allgemein überzeugenden, logisch-objektiven Denkens; und dieses Dritte muß der Wurzelboden der Philosophie sein; ja, die Eristenz der Philosophie fordert als ihre Voraussehung, daß ein solches Drittes da sei. Man mag dies — mit sehr ungefährer Charakteristik — als die Schicht der enpischen Geistigkeit in uns bezeichnen. Denn Typus ist doch ein Gebilde, das sich weder mit der einzelnen, realen Individualität deckt, noch eine Objektivität jenseits der Menschen und ihres Lebens darftellt." 3 In diesem Sinne spricht Spranger von einer Rlärung und Reifung des gegebenen, realen Individuellen zu seiner reinen Beistigkeit und findet gerade von hier aus Worte tiefer Weisheit über Erziehung zu innerer Geklärtheit. Die Bindung des Relativen und Zerflatternden läge also hiernach im jeweiligen Individuum, in jener "Personidee", die der metaphysische Reim und der metaphysische Sinn seiner realen Entfaltung ift. Die Fülle der Individuen, nicht ein sachliches Absolutideal, ist mithin das Wesen der Welt4.

"Alle Kulturarbeit, in welchen Leistungen sie auch bestehe, läßt sich unter den Gesichtspunkt des Ausdrucks fassen. Denn sie ist Ausdruck von Seele, von ihrem einsamen Erleben und ihrem Emporringen zum Geistigen. Je mehr Seele, desto mehr Ausdruck. Je mehr Individualität, um so stärker der Drang nach verbindenden Werken und Symbolen. Ja, man darf sagen: Erst da, wo aus dem Schlummer der Tradition und der Volksgemeinschaft der einzelne sich losgelöst hat zu Sonderwesen und innerem Sein, erst da entfaltet sich eine große Kultur nach allen Seiten. Politische Rivalität und seinere Sympathie, der Durst der Forschung und das Ringen um Gott, Reichtum an Gütern und Schöpferkraft der Kunst werden geboren nur aus dem beseligenden und verzweiselnden Erlebnis der Individualität" (231). Darum ist auch der "Eros", im Sinne jener Menschenliebe, die die Seele sucht, die schaffende und erhöhende Lebenskraft: am geliebten Menschen wächst der Mensch zur Erfüllung seiner eigenen Personidee. "Der tiesste Wertwille des lebenatmenden Universums schimmert durch die Seele hindurch, wie die Seele durch den Körper. Von einer solchen, ihrer selbst vielleicht

1 Diese Zeitschr. 105 (1923) 344-355.

<sup>2</sup> Kultur und Erziehung. Gesammelte pädagogische Aufsätze von Sduard Spranger. Zweite, wesentlich erweiterte Auflage. (252 S.) Leipzig 1923, Quelle & Meyer.

Sauptprobleme der Philosophie (Berlin 1913) 25.
 Tgl. Sprangers "Lebensformen". Halle 1914.

ganz unbewußten Geele sagen wir, daß in ihr der höchste metaphysische Wertgehalt Erscheinung gewonnen habe, deffen der Mutterschoß des Geiftig-Lebendigen fähig ift.... Wer vom Eros berührt ift, der zweifelt nicht, in diefem Buftand dem Ginn der Welt näher zu sein als in irgend einem andern Augenblick des Erhobenseins" (219). So bleibt denn auch der Frau, deren Wesen einer organischeren Geschlossenheit fähig ift, als es dem in Außentätigkeit verzettelten Mann möglich ift, die höchste Erziehungstätigkeit beschieden. "Die Frau ist metaphysischer als wir. Lebenwecken ist ihre eigenste Sache... Deshalb lebt und schafft die Frau in der Regel aus einem Einheitspunkt heraus, in dem die Einzelleistungen der Seele noch ungeteilt find .... Diese Totalität ift eine Erziehungskraft, weil fie jedes Mitwefen in die Ginheit feiner Natur guruckführt und ihm, auf welcher Stufe der Bewußtheit es auch stehe, ein beruhigendes Gesamtgefühl gibt. Echte Frauen wirken wie Musik: sie erzeugen ein Ethos ohne Worte. Jedem geben sie durch ihr Verstehen einen tieferen Zusammenklang seines Wesens. Sie nehmen damit gleichsam in den Mutterschoß der Natur zurud, was sie mit ihrer Seele umfangen .... Rein Menich, der fein Leben in eine vereinzelte, feelenlofe Tätigkeit zusammendrängen muß, ist noch zum Emporbilden anderer fähig, weil er ja selbst feine Bildung und feine befriedigende Ginheit mehr hat ... Nur die Gangheit des Innern bleibt zeugungsmächtig. Die echteste Erzieherin ift daher die Frau, Die, ohne es zu wissen, selbst ein tiefes Lebensprinzip darstellt und als Offenbarung des Berborgenen wirkt" (207-211).

Aber ist diese Bindung in der Einheit des Individuums die ganze Bindung? Bedeutet nicht auch die Zweiheit von Personidee und Verwirklichung dieser Personidee nur eine Zurückschiebung des Dualismus von Jdeal und Leben aus dem Makrokosmos in den Mikrokosmos des Menschen? Und muß nicht eine solche Zurückschiebung eigentlich die Tragik des Dualismus noch vergrößern? Denn nun ist ja diese Tragik, gerade weil sie in den Mikrokosmos des Einzelmenschen selbst hineingelegt ist, viel lebensnäher, ja im Herzpunkt des persönlichsten Lebens! Und ist nicht gerade dadurch die heutige Tragik entstanden, daß die eigenklichen Begründer der von Spranger angewandten Individualitätsmethode, Dilthen und Troelssch, und ebenso Simmel, mit ihren Systemen gescheitert sind und verhüllt oder unverhüllt vor dem Relativismus kapitulieren mußten?

Also "Untergang des Abendlandes"? — Aber da erhebt sich mit einer wahren Prometheusgeste die junge Phänomenologie. Man hat sie manchmal in katholischen Kreisen misverstanden, hat sie als Revolutionsbewegung innerhalb des eigenen katholischen Lagers aufgesaßt oder auch tatsächlich mehr oder minder dazu misdraucht — und dabei vergessen, daß sie gar nicht katholischen Denk- oder Seelenbedingungen entstammt, sondern der Sehnsuchtsruf der in lutherisch-kantischer Verfesselung fast erstickten außerkatholischen Denk- und Seelenart nach einer "Philosophie des Objekts" ist, wie Peter Wust es außerordentlich glücklich genannt hat ?. Phänomenologie ist in ihrem tiefsten Wesen Heimatsehnsucht und Heimwehruf, und ihr Wort von "Wesensschau" und "Unmittelbarkeit" tönt darum so fast aufdringlich und überschwenglich, weil es Sehnsucht ist, der es entstammt —, Sehnsucht nach einer wirklichen "Wesenheit" inmitten des alles überslutenden relativen Werdens, und Sehnsucht nach einem nun endlich einmal selbstwerständlichen Gott, nach einem Gott, der wirkeinem nun endlich einmal selbstwerständlichen Gott, nach einem Gott, der wirk-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Siegfr. Kracauer, Die Wissenschaftskriss. Hochschulbl. der "Frankf. Zeitung" 1923, Nr. 179. <sup>2</sup> Hochland 19 II (1922/23) 679 ff.

licher ift als diese aufdringlich ihn verhüllende geschöpfliche Wirklichkeit. Diese Herztöne der Phänomenologie muß man zu hören wissen, dann wird man Heilandsnachsicht haben für die Ungebärdigkeiten ihrer Sehnsucht, aber auch die harte Hand des Wächters, der nicht zuläßt, daß diese heilige junge Sehnsucht unter gefährliche Einflüsse gerate. Deutlicher als je sagt uns nun Paul Landsbergs Bekenntnisschrift "Die Welt des Mittelalters und wir", was der Herzschlag dieser Sehnsucht ist. Und wir müssen gestehen: beim Lesen dieser Schrift, die in ihrer wahrhaft adligen Sprache die besten Traditionen des George-Kreises atmet, spürt man erschauernd die Wende einer Zeit. Hier spricht eine Generation, die ganz in kantischer Luft aufgewachsen ist und die Tragik der relativistischen Krisis im Blute trug; hier spricht herrliche neue Jugend ihr glühendes Bekenntnis zu einem Gott, dessen heilige Ordnung Welt und Mensch durchwaltet.

"Aus der neuen Liebe zum Mittelalter, die als ungestümer Sturm durch unsre Herzen geht" (7), entspringt für dieses neue Geschlecht auch eine neue Unschauung der Zeiten: das Mittelalter als Zeitalter der Positivität, die Neuzeit als Zeitalter der Negativität. "Es gibt Zeitalter, in denen nur positive Bewegungen legten Endes Eigenständigkeit gewinnen, Leben aus ihrem eigenen Gesetz bestimmen können, Zeiten, in denen dasselbe von den negativen Bewegungen gilt.... Das ift... die Würde der mittelalterlichen Kirche, die in der Wahrheit ihrer Offenbarung wurzelt, daß im festesten Gefüge die bewegtesten Kräfte fließen können, und nur das verbannt ist, was nicht aus der Liebe kommt. . . . Im Gegensatz zum Mittelalter tragen nun, bis auf hoffnungsvolle Unfage der Gegenwart, alle entscheidend siegreichen, geistigen Bewegungen der Neuzeit das Gepräge der Negativität" (9). Mit klarem Blick sieht Landsberg den Unheilskeim, der zur Auflösung des Mittelalters führte, sowohl in jener "Gelbstmyftit", durch die "die Stelle, an der der Gelbstmustiker Gott findet, zur einzigen Stelle, in der Gott lebt, gemacht wird, und die Fülle Gottes an der Enge eigener Erfahrung gemessen wird" (74), weswegen er ihr mit sicherem Takt die "Christusmystik" entgegenstellt (75), als auch in der Auflösung der hochscholaftischen "Wesenheiten" durch den Nominalismus und Voluntarismus der Spätscholastik (76ff.). So ist denn konsequent der Gott, zu dem er fich bekennt, "die Ganzheit Gottes, der zugleich der Welt tranfzendent und ihr immanent ift" (74): also der "Gott in uns und überuns" im Begensag zum mustisch-nominalistisch-lutherischen, Gott in uns oder über uns".

Aus diesem Gottesbegriff heraus quillt dann ebenso folgerichtig Landsbergs Bekenntnis zur gottentsprungenen Weltordnung: "Die zentrale Unsicht, von der aus Denken, Weltanschauen und Philosophie des Mittelalters verständlich werden, ist die, daß die Welt ein Kosmos sei, daß sie ein sinnvoll und ziervoll geordnetes Ganzes sei, das sich ruhig bewege nach ewigen Gesetzen und Ordnungen, die, aus Gott ersten Anfanges entsprungen, auch auf Gott letzten Endes Beziehung hätten" (12). Und diese wieder ist der Grund für die Erneuerung des alten Erkenntnisweges: "Durch Weltschau zur Gottschau" (70/71). Die innere Einheit mithin zwischen dem Gottesgedanken und dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paul Ludwig Landsberg, Die Welt des Mittelalters und wir. Ein geschichtsphilosophischer Bersuch über den Sinn eines Zeitalters <sup>2</sup>. (125 S.) Bonn 1923, Fr. Cohen.

Gedanken einer Weltordnung ist das Zeichen der vollen Wahrheit, — und von dieser Erkenntnis aus huldigt Landsberg Thomas von Uquin als dem

Vollender Augustins, ja als dem Höhepunkt der Weltphilosophie:

"Hat bei Augustin der Ordnungsgedanke von der Antike hergenommen das Übergewicht, mindestens im Gefühl, so ist bei Thomas das volle Gleichgewicht zwischen Gottesidee und Ordnungsgedanken erreicht, um bei seinen zeitlichen Nachfolgern alsbald verloren zu werden. Zwischen langer Sehnsuchtszeit und langer Zersehung liegt ein Augenblick — man wäge diese letzten zwei Worte — der Erfüllung. Auf diesem schmalen Gipfelgrad steht die monumentale Gestalt des Thomas" (61/62).

Gewiß herrschen auch bei Landsberg noch die Migverständnisse über die Gottesbeweise, wobei er versichert: "Niemandem kann es ferner liegen als Scheler und seinen Schülern, die Bürde eines Beiligen und eines Werkes zu leugnen, die in sich eine ganze Welt verkörpern" (65), und den thomistischen Gottesbeweisen gegenüber nur von einem "Wachstum" und "Alärungsprozeß der werdenden philosophia perennis" spricht (ebd.). Aber weit deutlicher als Scheler bringt er (88) ihren metaphysischen Kern doch wieder unter der Form "wesenseinsichtiger Axiome", "nach deren erstem es ein Unendliches geben muß, da jede Grenze des Endlichen eine Grenze gegen' ift . . ., nach deren zweitem es nur ein Unendliches geben kann, weil jedes Unendliche allumfassend ift, schon begrenzt sein müßte, um etwas in sich zu begreifen" (ebd.). "Es ist also entweder die Welt unendlich, dann kann es keinen überweltlichen oder gar außerhalb der Welt unendlichen Gott geben, die Unsicht des modernen Pantheismus; oder ein nur überweltlicher Gott ift unendlich, dann kann es keine Welt geben, denn neben dem Unendlichen hat nichts Plag; oder schließlich, es gibt den Gott des echten Christentums, der, auch in der Welt allgegenwärtig, doch die Welt umgreift, wie eben das Unendliche Endliches" (ebd.). Das ist aber in optima forma der springende Punkt der Gottesbeweise: die analogia entis, deren Ausdruck der "Gott in uns und über uns" ift.

So berühren sich in einer Weise, die vor Jahrzehnten nicht zu ahnen war. Thomashuldigung der Kirche und Thomashuldigung der neueren Philosophie. Wir glauben, Thomas müsse nicht bloß der engelhafte Lehrer, sondern auch der gewöhnliche und allgemeine Lehrer der Kirche genannt werden", schreibt Pius XI. in der Thomasenzyklika Studiorum Ducem¹, und aus den Reihen der Phänomenologie könt ihm zustimmend entgegen: "Nicht umsonstisk Thomas bis heute der eigentlich bevorzugte Lehrer der kirchlichen Theologie geworden. Selbst unter Gestalten wie der natur- und geisteskundige Albertus und der gedankenreiche und gottinnige Franziskaner Bonaventura bleibt der Dominikaner-Philosoph einzig und überragend" (Landsberg 64/65).

In welchem Sinn aber kann Thomas der "Einzige" genannt werden? In welchem Sinn kann sein Geist die Erlösung der "tragischen Seele" bedeuten?

Die Thomasenzyklika weist auf die "Gesundheit" seiner Lehre, und Landsberg schreibt: "Ausgeglichenheit war das Kennzeichen seines heiligen Wesens, Maß und Ruhe die Grundqualitäten seines Denkens" (62).

Gewiß ist Augustinus für alle Zeiten der tiefe, unausschöpfliche Quell der Gottesweisheit, aber gerade darum ein Denker, in dem die Gegensäße, ja nicht selten die Widersprüche hart gegeneinander stehen. Gewiß strahlt bei ihm in unübertrefflicher Schönheit jener Gottesbegriff, der die leste Wurzel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acta Apostolicae Sedis 15 (1923) 309—326.

einer Philosophie des innern Ausgleichs sein muß: der "Gott in uns und über uns"1; aber daneben gehen doch, vom Neuplatonismus und vielleicht noch mehr von der lebensmuden Untike her, jene leidenschaftlichen Durchbrechungsversuche der Hüllen des Geschöpflichen, jene Sehnsuchtsflüge möglichft nahe in Gott hinein, die immer wieder und gerade heute ein unbesonnener Intuitionismus aus ihrer geschichtlichen Lebendigkeit löste, um sie zur Formel erstarren und darum schon unwahr zu machen. hier hat erst Thomas durch jene grandiose Lehre vom Eigensein und Gigenwirken der Geschöpfe, durch das Gesek der causae secundae, den Ausgleich vollendet, und das ist darum der eigentliche Ewigkeitswert seiner Gottesbeweise, daß sie dieses Gesetz im tiefsten Punkt verankern und damit aller schwärmerischen mustischen "Unmittelbarkeit" den legten Ausweg versperren. Damit aber ist Thomas in einem Ausmaß, wie es die Neuzeit nie anerkennen wollte, der eigentliche Schutgeist irdischer Betätigung und Kultur gegen allen fanatischen Eschatologismus und Welt- und Lebenshaß geworden. Es war ein Jrrtum, wenn moderne Soziologen Luther, und nicht Thomas die Urheberschaft der "Heiligung des Berufes" zuschrieben. Bei Luther klaffen vielmehr, Er aft seines areopagitischoccamistischen Gottesbegriffes, religiöser Mensch und irdischer Berufsmensch schroff aussammen. Alle irdische Betätigung fällt schon als Betätigung unter die ratio peccati. Menschen- und Weltleben sind eben nichts als unausrottbare "Sünde". Im innern "Ergriffensein" allein, im "Getriebensein" durch den alleinwirksamen Gott der Erwählung ift das "Religiöse" enthalten. Lebensfeindschaft und Rulturfeindschaft entspringen also einzig und allein lutherischer Geisteshaltung, und wo sie bei Katholiken auftreten, sind sie mehr oder minder das Zeichen unbewußt lutherischen Denkens. Wo aber die Geelenhaltung des Ausgleichs herrscht, die Geelenhaltung einer adeligen Lebensund Rulturfreude und Lebens- und Rulturbetätigung, einer Freude und einer Betätigung, die eben darum adelig ift, weil sie das Leuchten der Ewigkeit im Geschaffenen sieht und durch eigene Arbeit seiner schöneren Entfaltung dienen möchte, da lebt, wenn auch noch so unbewußt, Thomasgeist und darum Uugustinusgeist und darum katholischer Geist.

Die zweite Ausgleichsarbeit, der Thomas seinen Ewigkeitswert dankt, betrifft das Verhältnis von Seele und Leib. Gewiß hat auch Augustinus mit aller Kraft der christlichen Idee gegen die manichäische Zerspaltung von Geist und Fleisch gekämpst; denn allzudeutlich mahnte die Heiligung des Fleisches in der Menschwerdung Christi und die Verklärung alles Fleisches in der Auferstehung des Leibes. Aber allzusehr wirkte auch hier bei ihm der griechische Geist nach, der einst auf dem Areopag gerade an der Auferstehung des Fleisches Argernis genommen, sener Geist, der nur eine Flucht aus dem Fleische in den reinen Geist kannte, die platonische Flucht in das Reich der Ideen. Und ebenso wirkte allzusehr nach die kranke, sa faulige Luft der sterbenden Antike, für die das reine Gottesgeschöpf "Fleisch" nur noch Symbol des Lasters war. So herrscht denn bei Augustinus unleugbar noch sener unausgeglichene Dualismus von Leib und Seele, den auch späterhin unerleuchtete Mystik und Alzese immer noch mitschleppen sollte, wenn sie, in echt griechischem

<sup>1</sup> Diese Zeitschrift 105 (1923) 344 f.

Beift, vom Leib als Kerker der Seele sprach, ganz uneingedenk, daß die "Vollendung aller Dinge" gerade die Wiedervereinigung von Leib und Geele ift, — ganz uneingedenk, daß inzwischen gerade in dieser Frage Thomas zum Lehrer der Kirche geworden war, weil er eben allein hierin der christlichen Auffassung, im Gegensag zur griechischen, zum Siege verhalf. Was manche Philosophen der Neuzeit so gern bespöttelten, jene viel migverstandene, in ihren Konsequenzen auch von Katholiken wenig begriffene unio substantialis, "Substanzeinheit" von Leib und Seele, oder besser (wie die Quodlibeta schärfer sagen) "Eine Substanz" von Leib und Seele, in der der Leib (feinem gangen Umfang nach) der Ausdruck der Seele ift, weil eben die Seele vollständig und unmittelbar seine "Wesensform" ift, — dieses Wunderwerk eines Ausgleichs zwischen den hin und her taumelnden Spiritualismen und Naturalismen der sonstigen philosophischen Susteme -, wäre dieses Werk des Aguinaten nicht allein für sich Grund genug, in ihm wahrhaft den Doctor universalis zu begrußen? Denn aus diefer Lehre folgt mit wunderbarer Folgerichtigkeit jene allein "driftliche" Lebensanschauung und Lebenszucht, die aus Ehrfurcht vor dem Adel des Leibes, dadurch er leiblicher Ausdruck des Geistes ist, Leibwerdung des Geiftes und hierin ein ahnendes Gleichnis der Menschwerdung dessen, der schlechthin "Geist" ist, — es folgt jene christliche Usese, die aus liebender Chrfurcht vor dem Leib ihn zum ungehemmten Geistesausdruck heranbildet — nicht eine Uszese der Leibesknechtung, sondern ehrfürchtiger Dienst der Leibbefreiung, seiner Befreiung gur Auswirkung seines innern Wesens: zartbeweglicher Ausdruck des Geistes zu sein, ein leicht- und tiefschwingendes Instrument, durch das alle Rlangfülle des Geistes zittert, die ungeschriebene Symphonie des Geistes selber.

Endlich der dritte Ausgleich, vielleicht jener Ausgleich, der auch einem Thomas das heißeste Ringen gekoftet hat, wie ein Bergleich seiner Jugend- und Altersschriften zeigen kann: der Ausgleich zwischen Natur und Übernatur. Sier hatte ja bei Augustinus der legte Kampf seines Lebens getobt, und seine legten Schriften, die Werke gegen Julian, stehen noch da wie heißgelaufene Geschüße. Hier war Augustinus selber zu einem gefährlichen Arsenal geworden, daraus Protestantismus und Jansenismus ihre Waffen gegen die Kirche zu holen suchten, und erst eine ganz unparteiische, methodisch kühle Auseinanderlegung der geschichtlichen Zusammenhänge vermochte die Wahrheit über Augustins Gnadenlehre mühsam ans Licht zu bringen. Aber auch Thomas selbst, der Denker der Ausgeglichenheit, ist vom Schicksal Augustins nicht ganz verschont geblieben; fteht ja doch auch hier Schule gegen Schule, die alle fich auf Thomas als den Meister ihrer Gnadenlehre berufen, und es wird wohl auch hier lange Beit brauchen, bis auch in der Thomasforschung an die Stelle des kämpferischen "Entweder — oder" das kühl geschichtliche "Sowohl — als auch" tritt. Indes leuchtet doch, bei allen Einzelschwierigkeiten, eine durchgehende Linie in der Lehre des Heiligen heraus, oder besser ein, wenigstens angebahntes, Ausgleichsverhältnis zwischen zwei Reihen des Gedankens. Auf der einen Seite steht jene "historische" Formulierungsweise des Verhältnisses von Natur und Übernatur, wie wir sie an anderer Stelle genannt haben 1: die übernatürliche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Igl. unsre eben erscheinende Schrift "Religionsbegründung" (Max Scheler-J. H. Newman) Freiburg, Herder 204 ff. Hier auch das Nähere über die Struktur der Lehre Augustins.

Erhöhung des Menschen ift die tatfächliche Begabung der Menschennatur und insofern für diese historische Menschennatur "natürlich". Dieser Gedankenreihe verdankt die Summa des Heiligen ihre wunderbare architektonische Geschlossenheit: das "Schauen Gottes in Gott", die visio beatifica erscheint als die Krönung jener innigen Verwandtschaft zwischen Gott und Mensch, wie sie in der vita rationalis, der "Bernunftnatur", grundgelegt ift. Übernatur erscheint als innere Vollendung der Natur. Auf der andern Seite aber steht bei Thomas der flar betonte Gedanke einer Ungeschuldetheit dieser übernatürlichen Erhöhung und einer wahren Geschlossenheit der unerhöhten Menschennatur. Jene wunderbare "Spannung der Begenfäge", die schon im Besetz der causae secundae bei ihm in der Wurzel angelegt ist, kommt in dieser, wenigstens in ihren Grundzügen angedeuteten, Lösung des Verhältnisses von Natur und Übernatur zu einer höchsten Erscheinung. Thomas steht sozusagen in der Mitte zwischen der rein "historischen" Formulierungsweise des Verhältnisses von Natur und Abernatur, die die Patriftik beherrschte, und der rein "systematischen" Formulierungsweise, die im Jansenismusstreit zum Durchbruch kommen sollte, welche vor allem die Unabhängigkeit der abstrakten Wesenheiten der Natur und Abernatur hervorhob. Thomas' viel umstrittene Stellung birgt darum — wenn wir die Frage geistesgeschichtlich ansehen — wie im Reime den höheren Standpunkt eines Ausgleichs der beiden Formulierungsweisen, und damit ist er auch in dieser letten, schwierigsten Frage wahrhaft doctor universalis: der Denker desjenigen Ausgleichs, dem die nachjansenistischen Kontroversen unbewußt wenigstens zustreben.

So ist es nun klar, in welchem Sinne Thomas das Beil der "tragischen Geele" unsrer Zeit bedeutet, und in welchem Sinne er eine wahre Ewigkeitsbedeutung besigt und darum der doctor universalis heißen darf und muß. Das scharfumrissene Bild der "tragischen Geele", das uns Ludwig Marcuse gezeichnet hat, zeigt, daß die Lösung nicht in einer Berabsolutierung eines der Begenfäge beftehen kann, deren unausgeglichenes Begenfpiel gerade die Tragik in sich schloß. Die tieffte Frage der "tragischen Geele" geht nach einem Ausgleich, der den Reichtum der Gegenfäge unangetaftet läßt, aber feine zügellos auseinanderftürmende Fülle organisch, nicht gewaltsam, ineinanderbindet. Die tieffte Frage geht nach einer Einheit der Gegenfäße, nach einer "Spannungseinheit" 1. Damit ist die Untwort bereits gegeben. Thomas ist der Befreier der "tragischen Geele", weil und insoweit er der Denker der Ausgeglichenheit ift.

Die Külle der Gegenfäße, die das Leben in fich schließt, verlangt nach einem Ausgleich. Aber es genügt nicht jener perfönliche Ausgleich, den auch ein Eduard Spranger, nach Dilthey- und Troeltsch-Vorbild, in der jeweiligen Individualität sucht. Es muß vielmehr ein Ausgleich sein, der seine leste Wurzel im letten Wesen des Alls hat. Das All selber muß auf Ausgleich angelegt sein, damit der jeweilige Ausgleich in der Menschenseele zustandekommen könne. Diesen Ausgleich aber im letten Wesen des Alls gibt die eben entwickelte, dreifach gestaffelte Ausgleichslehre des Aquinaten.

Ein Doppeltes also wäre falsch: auf der einen Seite eine "Philosophie der Individualität", die diesen Ausgleich im Gesamtwesen des Alls vernachlässigte,

<sup>1</sup> Bu diesem Begriff als Grundbegriff einer driftlichen Lebenslösung vergleiche unsre Schrift "Kirchenjahr". Freiburg 1923.

auf der andern Seite eine "Philosophie des Alls", die fich mit diesem allgemeinen Ausgleich begnügte und nicht dazu überginge, die mannigfachen Ausgestaltungen dieses allgemeinen Ausgleichs in den verschiedenen Individualitäten wenigstens anzuerkennen. Es wäre falfch, Thomas zu verleugnen. Es wäre aber ebenso falsch, Thomas sozusagen zu vergöttlichen. Vor beiden Gefahren warnt sorgsam die Thomasenzoklika. Gegen ein Chaos von Theologenund Philosophenschulen ift ihr Wort vom doctor universalis gerichtet. Gegen einen engen Fanatismus aber richtet fich ihr "Wunsch nach einem Wetteifer (der einzelnen Schulen) in rechter Freiheit" (honestam illam quidem cupimus iusta in libertate aemulationem), ihre Mahnung zu gegenseifiger Liebe und Bermeidung aller Berkegerung (obtrectationem nullam). Entscheidend aber find die folgenden Säge: "Niemand foll vom andern mehr verlangen, als was von allen verlangt die Meifterin und Mutter aller, die Kirche. In den Fragen, in welchen die Lehrer der befferen katholischen Schulen auseinandergeben, darf keiner gehindert werden, der Unsicht zu folgen, die ihm als die wahrscheinlichere erscheint."

So also will die Kirche ihr ite ad Thomam, das die Thomasenzyklika ausspricht, verstanden wiffen, daß hierdurch in keiner Weise jene, alle Individualitätsverschiedenheiten umspannende Gottes- und Chriftusweite der Rirche beeinträchtigt werde, die in den Paulusbriefen ihren machtvollsten Ausdruck hat: in jenem Korintherbriefkapitel vom Einen Leib, der als Leib die Berschiedenheit seiner Glieder fordert. Aber das ist die große, heilige Gorge der Rirche, daß diese Berschiedenheit nicht zu Zügellosigkeit ausarte, sondern daß in jedem ihrer Glieder sich das formale Grundgeseg des ganzen Leibes abpräge: das heilige Maß. Wie Chriftus, die konkrete Einheit von Haupt und Leib, seiner Gottheit nach der unaussprechliche Ausgleich von Lebensfülle und Ewigkeitsunveränderlichkeit ift und nach seiner Gottmenschheit diesen Ausgleich gleichsam nur verbreitert, indem er den Werdefluß des Geschöpfes und die Ewigkeitsvollendung der Gottheit in sich bindet, — dieser Ausgleich im Saupte foll hineingebildet werden in die einzelnen Glieder, daß fie in ihrer persönlichen Ausgeglichenheit "Formen Christi" seien, wie der Apostel sagt. Hier, in der legten Tiefe ihres Wesens, liegt der Grund, warum die Kirche den Denker der Ausgeglichenheit als doctor universalis hinstellt. Sie folgt damit nur, wenn wir dieses Wort gebrauchen dürfen, ihrem göttlichen Instinkt.

Wohl, solange die christliche Menschheit steht, wird Augustinus der Denker der christlichen Tiefe bleiben, aber doch nur so lange, als Thomas, der Denker des christlichen Ausgleichs, ihm zur Seite steht. Jener Augustinus, dessen Reife Thomas ist, und jener Thomas, dessen Wurzel Augustinus ist, sie sind im Reiche der Philosophie und Theologie die "Säulen der Kirche", wie es Petrus und Paulus im Sakralbereich der Offenbarung sind. Und wie die Verschiedenheit der Apostelsürsten die göttliche Weite der einen Offenbarung verbürgt, so verbürgt die Verschiedenheit der beiden Fürsten der christlichen Philosophie und Theologie dieselbe göttliche Weite des christlichen Gedankens.

Was kann die Verschiedenheit schaden, wenn alle auseinanderflutenden Wasser den Stromschlag der einen Quelle in sich tragen? Wer kann den drängenden Reichtum der einen Quelle ahnen, wenn die Wasser nicht auseinanderfluten?

## Spiritismus, Wissenschaft und Religion.

Dem Manne der Forschung stellt er sich vor als Geisteswissenschaft und wahren Idealismus. Er buhlt um die Anerkennung durch die Wissenschaft und zeigt sich sogar bereit, seine Geister zurückzustellen, bloß von okkulten Menschenkräften, von Mediumität, Somnambulismus, Magnetismus usw. zu reden, wenn ihm nur im modernen wissenschaftlichen Weltbild ein Plaß zuerkannt wird. Vor den Christgläubigen aber zeigt er sein frommes Gesicht, empsiehlt sich als Bundesgenossen im Kampfe gegen den Materialismus, als Wegweiser zu Gott und zur Kirche, als Hort des Christentums und der Offenbarung. Es wird sich lohnen, seiner Besuchskarte nicht allzusehr zu trauen und seine Empfehlungsschreiben etwas näher zu prüfen.

### I. Spiritismus und Wiffenfchaft.

"Der Spiritismus", so belehrt uns F. E. Bilg im Jahre 1922, "ift keine religiöse Gekte, wie man oft sagen hört, sondern er ist eine hohe, ernste Wissenschaft, die durchaus auf experimenteller Grundlage beruht." Da drängt sich denn die Frage auf, auf was sich dieser Unspruch, Wiffenschaft zu sein, grundet. Wissenschaft ist eine Erkenntnis der Dinge aus ihren Ursachen, ihren Gründen. Ift vielleicht die Lehre des Spiritismus von ihm durch Beweise festgelegt? In keiner Weise. Seine eigensten Lehren über das Wesen des Menschen mit seinem Uftralkörper oder Perisprit, und seinem Geiste, der nur ein feinerer Stoff ift, find Phantastereien und Torheiten, seine Lehre von der ewigen Weiterentwicklung im Jenseits macht unser diesseitiges Leben sinnlos und wertlos, leugnet das Dafein einer ewigen Bergeltung von Gut und Bofe. Die Lehre vom Dasein eines Weltschöpfers gehört nicht zum Wesen des Spiritismus; der ift vereinbar mit der Alleinslehre des moniftischen Pantheismus und der Bielgötterei des Beidentums. Jedenfalls bringt der Spiritismus keinerlei Beweis für das Dasein eines perfönlichen Gottes, des Schöpfers aller Dinge, des unendlich weisen, gerechten und heiligen Leiters des Weltalls, unfres legten Zieles und Endes. Seine sittlichen Unforderungen begründet der Spiritismus nicht. Oder erbringt der Spiritismus für seine Lehren Mutorifätsbeweise, da ihm Bernunftbeweise fehlen? Much das nicht. Geine Beifter haben keine Autorität. Es ift dem Spiritismus nicht gelungen und fann ihm nach dem Geftandnis seiner eigenen Führer nicht gelingen, den Beweis zu erbringen, daß seine Geifter die Geelen find, für die sie fich ausgeben, daß es überhaupt Geelen verstorbener Menschen sind. Alles weift darauf hin, daß es entweder Gestalten sind, die erhigte Phantasie und menschlicher Betrug ichufen, oder aber verworfene Beifter, Dämonen. In feinem Falle können die Geister des Spiritismus sich ausweisen, daß sie genug Wissen und Wahrheitsliebe besigen, um auch nur rein menschlichen Glauben zu verdienen. Sichere Rennzeichen, an denen fie Lügengeister und Betrüger von Boten der Wahrheit unterscheiden könnten, besigen die Spiritisten nach eigenem Bugeständnis nicht, das gilt nicht nur von der Zeit des französischen Spiritiftenführers Allan Kardec, sondern auch von unsern Tagen.

Generalmajor a. D. Joseph Peter, selbst ein überzeugter Vorkämpfer des deutschen Spiritismus, kann im Jahre 1922 nicht genug vor dem "Offenbarungsspiritismus" warnen, der von den Geistern Aufschluß erwartet. "Eine Flut von Schriften, in welchen die unsinnigsten Behauptungen über die "Geister" und ihre Mitteilungen auftreten, hat die Welt überschwemmt." Un einer andern Stelle sagt er: "Sektenwesen, Fanatismus, Bigotterie, Betrug und Wahnsinn haben im Offenbarungsspiritismus ein Zerrbild des Spiritismus geschaffen, wie es abstoßender nicht gedacht werden kann."

Sat der Spiritismus vielleicht den Tatfachenbeweis für die zwei Lehren erbracht, die nach Peter den wissenschaftlichen Spiritismus kennzeichnen, die Lehre vom Fortleben der Geele nach dem Tode des Leibes und der Möglichkeit eines Verkehrs der Verstorbenen mit den Lebenden? Wohlgemerkt! Wir wiffen aus der Vernunft und aus dem Glauben, daß die Menschenseele geistig und unsterblich ist; wir kennen aus dem Katechismus die tröstliche Wahrheit von der Gemeinschaft der Beiligen, der streitenden Rirche auf Erden, der leidenden Rirche im Fegfeuer, der triumphierenden Kirche im Himmel. Aber die Spiritisten spotten über unfre Philosophie und unsern Glauben. Go sagt Dhlhaver: "Die Kirche lehrt ebenfalls ein Weiterleben, wenn auch in recht verworrener Form. Den Beweis bleibt sie schuldig." Die Spiritisten wollen ihn erbringen, den experimentellen Beweis. Tun sie es? Davon kann keine Rede sein, solange sie den Beweis nicht erbringen, daß die "Geister" des Spiritismus wirklich die Seelen der Verstorbenen sind, für die sie sich ausgeben. Es ist Stainton Moses nicht gelungen, auch nur in einem einzigen Falle die Identität darzutun und die Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit einer Täuschung durch Truggeister auszuschließen. Sie läßt sich nicht ausschließen. Und wenn man diesen Geistern nicht trauen kann, wenn sie Belehrung spenden über das Jenseits, wie schon Du Prel bemerkt, worauf beruht dann noch die "wissenschaftliche" Überzeugung der Spiritiften, ihre Toten lebten noch und könnten mit ihnen verkehren? Richt einmal Oliver Lodge ist es gelungen, zu zeigen, daß er durch spiritistische Medien wirklich mit seinem verstorbenen Raymond in Verkehr gefrefen war.

Ift wenigstens das spiritiftische Tatsachenmaterial, der Robstoff für allfällige Untersuchungen und Schluffolgerungen wirklich wissenschaftlich gesichert? Sind die spiritistischen Geisterscheinungen, die Materialisationen, die Gelbstbewegungen und Erhebungen schwerer Begenftande, das spiritistische Bellsehen in Raum und Zeit, die Fernwirkungen der Geele ohne Vermittlung des Körpers naturwissenschaftlich und philosophisch wirklich bewiesen? Wir leugnen die Möglichkeit solcher Dinge nicht. Wir leugnen nicht einmal, daß vereinzelt solche Dinge auch im Spiritismus vorkommen. Es gibt Kriferien aus der sittlichen und aus der übernafürlichen Ordnung, die ein gelegentliches Eingreifen verworfener Geister recht wahrscheinlich machen. Aber von einem naturwissenschaftlichen, philosophischen oder auch nur durch zuverläffige fremde Zeugniffe feststehenden Beweis, den die Spiritisten selbst erbracht, kann bis zur Stunde keine Rede fein. Die Taufende von Fällen, von denen sie fabeln, schrumpfen bei näherem Zusehen zu einem winzigen Säuflein kaum je nachgeprüfter Tatsachen zusammen. Ein paar Schmetterlinge machen noch keinen Sommer.

Ift der Spiritismus wenigstens fortgeschritten zu wahrhaft wissenschaftlichen Forschungs methoden? Auch dieses Zeugnis können wir dem Spiritismus nicht geben, selbst dann nicht, wenn wir die sog. metapsychischen Untersuchungen von Crawford, Durville, Flammarion, Gelen, Richet, Rochas, Schrenck-Noging, die Forschungen der Society of Psychical Research und das mediumistische Laboratorium des Ingenieurs Frig Grunewald zu dessen Gunsten buchen. Solange man mit Medien arbeiten muß, die des Betrugs überwiesen oder verdächtig sind, die Versuche unter Bedingungen anstellen muß, die eine genügende Beobachtung erschweren, ja unmöglich machen her Spiritismus nie ein wissenschaftliches Forschungsgebiet werden. Meistens weigern sich die Medien, auf wirklich exakte Untersuchungsbedingungen einzugehen. Wo hinreichende Prüfung stattsindet, verlaufen die Versuche sozusagen ergebnislos.

Professor Sommer in Gießen bot einem Materialisationsmedium einen Freiplag in der Universitätsklinik an?. Es hat meines Wissens nichts davon verlautet, daß das Anerdieten angenommen worden sei. Nach einer Studie von Graf Karl v. Klinkowstroem "über entsarbte Medien" in der "Umschau" vom 25. November 1922 suchte Heuze alle ihm bekannten Materialisationsmedien vor eine Prüfungskommission der Sorbonne einzuladen. Franck-Kluski lehnte ab, Stanislawa P. stellte Bedingungen, die eine hinreichende Kontrolle illusorisch machten, der inzwischen in Christiania entsarvte Sinar Nielsen konnte nicht mehr in Frage kommen, Kathleen Goligher war ebenfalls des Betrugs überführt. So blieb für die Versuchssigungen, die am 20. März 1922 in der Sorbonne begannen, noch die berühmte Eva Carrière. Sine "Teleplasmasubstanz", die nach dem gegenwärtigen Stande der physiologischen Forschung unerklärlich wäre, zeigte sich nicht. Nach Klinkowstroem läßt der offizielle Bericht durchblicken, daß man an der Sorbonne betrügerische Manipulationen des Mediums für die wahrscheinlichste Erklärung hält, und Paul Heuze hält den Betrug für so gut als erwiesen.

Was bleibt also von der ganzen spiritistischen Wissenschaft? Ein armseliges durchlöchertes Mäntelchen, ein paar wissenschaftliche oder pseudowissenschaftliche Ausdrücke, mit denen die Spiritisten um sich werfen. Als Reichenbach sein Od entdeckt zu haben glaubte, mußte das Od alles erklären, dann kam der Magnetismus und Somnambulismus an die Reihe. Die Entdeckung der dunklen Strahlen und der Radioaktivität war ebenso willkommen, und jest kann man Od, magnetische Kraftlinien, starre Strahlen und Effluvien nebeneinander und durcheinander aufgezählt sinden. Vor allem aber ist das Teleplasma und Jdeoplasma der metapsychischen Forschung unter den Spiritisten berühmt geworden. Für wahre Wissenschaft ist das allzuwenig und viel zu viel.

Aber — und jest kommt das schwere Geschüß der Spiritisten: Was könnt ihr gegen unsre Wissenschaft einwenden, wenn Männer von solchem wissenschaftlichen Rufe wie Russell Wallace und Hare, Crookes und Oliver Lodge, Zöllner und Fechner, Fr. W. Myers und Nichard Hodgson, Lombroso und Schiaparelli, Maxwell James und Hyslop, Flammarion und Richet, Crawford, Gelen und Schrenck-Noging und so viele andere die Latsächlichkeit der

<sup>1</sup> Nach der Opinion vom 1. Det. 1921 erklärte der berühmte französische Physiker Branly auf eine Anfrage Paul Heuzés frank und frei: "Ich meinerseits kenne nicht einen einzigen Bericht dieser Art, in welchem die Anzeichen einer genügenden Kontrolle vorlägen."

2 Agl. Deutsche Med. Wochenschrift 47. Jahrg. Nr. 23. Leipzig, 9. Juni 1921.

spiritistischen Phänomene nach langer, streng wissenschaftlicher Prüfung anerkennen und sich für die spiritistische Hypothese aussprechen? Das ift der Autoritätsbeweis, den die Spiritisten in allen Tonarten wiederholen, und mit dem neuestens auch der zum Spiritismus bekehrte Detektiv-Romanschriftsteller Conan Donle in aller Welt hausieren geht. Sehen wir etwas näher zu. Unter all den Genannten sprechen sich blog Wallace, Crookes, Sare, Zöllner, Lombroso und Dliver Lodge klar für den Spiritismus aus. Crawford hat 1920 durch Gelbstmord geendet, nachdem er jahrelang von seinem Medium Kathleen Goligher hintergangen worden war. Flammarion, der Uftronom und Vielschreiber, weiß selbst nicht recht, ob er sich als Spiritisten oder bloß als Metapfychiter betennen foll; nach "fechzigjährigem Studium der metapfychiichen Erscheinungen" behauptet er, über deren Ursachen noch nichts zu wissen. Sehr wahrscheinlich ift er ein in der Wolle gefärbter Spiritift. Crookes und Zöllner scheiden als Zeugen aus, da es feststeht, daß sie durch Vertrauensseligkeit mehr als einmal das Opfer ihrer Medien geworden sind, weil sie es an der nötigen Aberwachung fehlen ließen. Oliver Lodge ift in seinem Buche "Raymond oder Leben und Tod" ein neues Beispiel. Arglos scheint er seinen Medien zu trauen (vgl. diese Zeitschrift 104, 418 427). Von allen genannten wissenschaftlichen Autoritäten gilt die Bemerkung P. Roures, daß kein Band ihre allgemein anerkannten Leistungen mit den neuen Untersuchungen auf spiritistischem Boden verknüpft. Daher verbürgt ihre zweifellose Tüchtigkeit im eigenen Arbeitsgebiet nicht die Zuverlässigkeit ihrer Erfahrungen auf dem Sumpffeld des Spiritismus, wo eine wissenschaftliche Beobachtung sozusagen unmöglich war.

Die meisten von den Männern, die der Spiritismus für sich aufführt, wollen in keiner Weise als Spiritisten gelten. Doch tun die Spiritisten kein Unrecht, deren Erfolge für sich in Unspruch zu nehmen, soweit jene mit ausgesprochen spiritistischen Medien arbeiten. Aber gerade diese Erfolge, die sich auf die physikalischen Erscheinungen des Mediumismus oder besser des Spiritismus beziehen, stehen nach dem früher Gesagten unter dem dringenden Berdacht groben Schwindels von seiten der Medien Eusagia Palladino, Eva Carrière alias Marthe Beraud, Franck - Klufti, Rathleen Goligher und anderer. Es ift nun mehr als bloß interessant, zu wissen, daß Charles Richet schon in den Jahren 1904—1905 beim Hokuspokus in der Villa Carmen bei Algier von Marthe Béraud sich beschwindeln ließ, daß Guftave Gelen von Franck-Alusti in recht unanständiger Weise betrogen wurde 2, daß Schrenck-Noting das Vorleben Eva Carrières kannte und sie doch als geeignetes Versuchsobjekt betrachtete. Dr. Maxwell macht große Versprechungen und gibt Unweisungen zu erakten Beobachtungen, aber seinem Werk ist nicht abzusehen, daß er sie selber befolgt hat. Die Art und Weise, in der er über den Glauben sich äußert, gibt auch keine besondere Gewähr für Sachlichkeit im Urteil3. Fr. W. Myers und Richard Hodgson kamen zwar zur persönlichen Über-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Igl. 3um Folgenden Lucien Roure, Pour l'histoire du Spiritisme contemporain, in Études 170 (Paris, 20 Janvier 1922) 175 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. darüber einen Bericht von Paul Heuze, angeführt in der Umschau, a. a. D. 736.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Johannsen sagt in der Zeitschrift Les lettres (Paris, 1. Oft. 1922), Marwell teile die etwas dummen Vorurteile (les préjugements un peu bêtes) gegen den katholischen Glauben.

zeugung, besonders durch das Medium Mrs. Piper in Verkehr mit Verstrobenen getreten zu sein, aber wissenschaftliche Beweise, die andere zur gleichen Überzeugung zu bringen vermöchten, haben auch sie nicht erbracht. Der Autoritätsbeweis versagt. Jeder aber, der gezwungen ist, die spiritistische Literatur wissenschaftlich zu untersuchen, wird zur Überzeugung kommen, daß kaum eine Erscheinung innerlich so jeder wahren Wissenschaft feind ist wie der Spiritismus.

#### II. Spiritismus und Religion.

Obwohl der Spiritismus bei jener Wiffenschaft um Unerkennung bublt, die um den geoffenbarten Glauben sich nicht kummert oder ihm feindlich entgegentritt, so gebärdet er sich doch anderseits sehr erstaunt, daß die Gläubigen ihm nicht weit ihre Tore öffnen, oder vielmehr, daß sie sich nicht in Scharen aus der Kirche heraus in seine Versammlungen drängen und ihr Christentum mit dem Spiritismus verbinden und in Einklang bringen. Georg Gulzer, Raffationspräsident a. D. in Zürich, verlangt, daß die Kirche den Spiritismus als berechtigt anerkenne. Der frangösische Spiritist Léon Chevreuil findet den Spiritismus in der Beiligen Schrift und im Leben der Beiligen; er wundert fich, daß die Theologen, als die offiziellen Bertreter des Katholizismus, seinen spirifistischen Glauben nicht annehmen, und er stößt die Drohung aus: "Die religiösen Machthaber mögen sich in acht nehmen. Die Kirche lebt nicht von Unathemen, sie stirbt daran." 1 Daß der Spiritismus in Umerika frühzeitig einen pietistischen Charafter annahm, zeigt nach Joh. Peter beffen Geschichte; daß Familienzirkel in England fich gelegentlich ebenfo kennzeichnen, fieht man aus den Werken Conan Donles, deffen erftes den Namen trägt "Die neue Offenbarung". Gir Filson Young weiß uns von einer Privatsigung zu ergählen, die Donle mit der Abbetung des Vaterunsers einleitete. Much in Deutschland treibt man mit dem Spiritismus religiöse Propaganda. F.E. Bil3 appelliert an die Geiftlichkeit, deren Sache es doch fein muffe, die Aberzeugung von der Unfterblichkeit unter den Gläubigen zu ftügen.

Marré ladet alle ein, sich nicht mit dem bloßen Glauben zu begnügen, sondern durch eigene Erfahrung, die ihnen der Spiritismus biete, sich zu überzeugen. Unter den protestantischen Theologen haben sich schon einzelne für

Okkultismus und Spiritismus gewinnen lassen 2.

Richard Adolf Hoffmann, Professor der evangelischen Theologie an der Universität Wien, meinte im Jahre 1921 den Glauben an die leibliche Auferstehung Jesu Christi nicht besser begründen zu können als durch den Hinweis auf die spiritischen Materialisationen. Einer seiner Hauptzeugen ist Ohlhaver! Gelegentlich sucht sich der religiöse Spiritismus auch in katholische Kreise einzuschleichen. Man meint, es sollten wenigstens die rein religiösen Verbände im deutschen Spiritismus nicht schlankweg abgewiesen werden. Es sei zu hoffen, daß dort viele Seelen zu Gott geführt werden, die ihn auf anderem Wege noch nicht gefunden hätten. Eine solche Auffassung trägt aber der Tatsache nicht Rechnung, daß die kirchliche Lehrautorität den Spiritismus verwirft, auch wenn er unter dem Scheine der Frömmigkeit auf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le spiritisme dans l'Église, Paris 1922. Vgl. die Besprechung dieses Buches durch Lucien Roure in Études 174, 506, Paris, 20 Février 1923.

<sup>2</sup> Ngl. "Der Defultismus von heute" in diefer Zeitschr. 102, 345 f.

tritt, und daß man durch spiritistische Zirkel wohl seinen Glauben verlieren, nie aber wirklich durch sie zum übernatürlichen Glauben gelangen kann. Daß Gott aus dem Üblen Gutes ziehen kann, berechtigt nicht, die Sünde gegen den Glauben als Weg zum Glauben zu betrachten.

Es wird sich der Mühe Lohnen, die Stellung des heutigen Spiritismus zur

Religion etwas näher zu prüfen.

Eine Durchmusterung der reichen spiritistischen Literatur bei Aksakow zeigt uns, daß frühzeitig schon in Amerika die Bersammlungen einen frommen Ginschlag bekamen. Bu Beginn wurde gebetet, im Berlauf fromme Lieder gefungen, die Geifter hielten durch den Mund des Mediums religiöse Unsprachen und Belehrungen an die Teilnehmer. Geisterphotographen ließen ihre Runden beten und beteten selber, damit die Geister sich würdigen möchten, die eingesetten Platten zu "beeindrucken". Einleitungsgebet und fromme Lieder find heute noch im Gebrauch. In Frankreich entwickelte fich ber Spiritismus unter dem überragenden Einfluß Hippolyt Denisard Rivails (Allan Kardec) rasch zu einer neuen Religion, die als ein gereinigtes Christentum gelten wollte, aber die Hauptdogmen preisgab oder umdeutete. Gein Ginfluf reichte weit über die Grenzen Frankreichs hinaus und macht fich auch im religiöfen Spiritismus Deutschlands geltend. Auch in Deutschland laffen sich noch heute sonst gutgesinnte Ratholiken irreführen und meinen wirklich, Allan Kardec habe mit Beiligen des himmels in Verbindung gestanden und habe vom hl. Johannes dem Evangelisten, vom hl. Augustinus, Ludwig dem Beiligen und andern Offenbarungen erhalten. Nach den Beweisen für die Behauptungen haben fie jedenfalls niemals gefragt und scheinen keine Ahnung dabon zu haben, daß jene Beifter Rardecs die Sauptlehren des Chriftentums offen oder versteckt leugnen 1.

Kardec ging am weitesten mit seinem gottesdienstlichen Einschlag. Er schuf ein ganzes Rituale von Gebeten, die von Geistern eingegeben oder gutgeheißen sind. Sie richten sich an Gott oder an die Geister selber. Ohlhavers Geist J. Tomfohrde betont zwar auch im allgemeinen die Gottesverehrung und die Pflichten gegen Gott, ohne sie freilich näher zu bestimmen. Dann wird aber der Verkehr mit der Geisterwelt noch durch Gebet und öfteren Umgang eingeschärft; unter diesem Umgang sind wohl die spiritistischen Sigungen gemeint.

Ein zweiter kennzeichnender Zug des religiösen Spiritismus ist die gläubige Unnahme alles dessen, was die Geister als religiöse Wahrheit verkünden. Diese gläubige Unnahme der Geisterlehren geht viel weiter, als vernünftiger menschlicher Glaube gehen kann und darf. Es wird am Offenbarungsglauben des Christentums einschneidende Kritik geübt; das Christentum soll gereinigt, "vernunftgemäß" erklärt und weitergebildet werden. Diese Reinigung und Weiterbildung vollzieht sich entweder im Sinn einer Umdeutung der Glaubenswahrheiten, wie bei Allan Kardec, den Theosophen und Anthroposophen, oder im Sinne der Ausmerzung aller Geheimnisse und aller dem persönlichen Ermessen des einzelnen nicht zusagenden Lehren. So bei Ohlhaver. Die Endstationen sind ein dogmenloses Christentum, die Verehrung eines pantheistischen Allgeistes oder kosmischer Geister, zu denen dann auch Christus gezählt wird, an Stelle des persönlichen Gottes. Man glaubt sich zurückversest in die Zeit, wo der heilige Apostel Paulus die Christen warnen mußte vor einem falschen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. über die Glaubenslehre, die Sittenlehre und die Betätigungen Kardecs J. Bertrand, La Religion spirite (Collection Science et Religion). Paris 1904.

Engelkult, oder in die Zeit des ausgehenden 2. und beginnenden 3. Jahrhunderts mit seiner gnostischen Aonenverehrung. Diese Entwicklung ist eine innerlich natürliche, tritt aber nicht in allen ihren Teilen klar zu Tage, da leitende Spiritisten ebenso wie ihre "Geister" klug abmessen, was ihre Schüler im Einzelfall zu ertragen vermögen. Schon nach verhältnismäßig kurzer Zeit vertragen diese letzteren die stärksten Giftdosen, besonders wenn sie einmal so weit sind, daß sie dem Spiritismus treu bleiben, obwohl sie ihre "Geister" auf Widersprüchen, Abgeschmacktheiten sondergleichen, sa handfesten Lügen ertappen.

Sehr lehrreich ist das Gebaren der Spiritisten und ihrer "Geister" den Anfängern gegenüber. Es richtet sich nach deren seelischer Verfassung, ihren Anschauungen und Aberzeugungen. Andere Geister melden sich bei Katholiken, andere bei Protestanten und andere bei den Heiden. Handelt es sich um Katholiken, die aus bloßer Neugierde oder im Verlangen, mit verstorbenen Angehörigen zu verkehren, ins Garn gegangen, so sind die Geister bereit, für das

volle und ganze Chriftentum der katholischen Religion einzutreten.

So erzählt der 1905 im Rufe der Heiligkeit verstorbene Philibert Brau<sup>1</sup>, die Seele aller christlichen Liebestätigkeit in Lille und ganz Französisch-Flandern, aus der Zeit vor seiner Bekehrung, wie im engsten Familienzirkel ein Geist sich meldete, der sich als "Sokrates" ausgab. Als Apparat diente ein von einer Nadel durchquerter Hut, der vor einem Alphabet sich bewegte. Philibert fragt: "Über was soll ich dich befragen?" Antwort: "Über die Religion." "Was hast du mir über die Religion zu sagen?" Antwort: "Es gibt einen Gott, ein Paradies, eine Hölle, ein Fegfeuer. Schreib's!" "Ist das alles über die Religion?" Antwort: "Schau in der Geschichte des Messias nach." "Der Messias, ist das der Sohn Mariens?" "Ja!" lautete die Antwort. Dabei erhob sich der Hut fast vollständig, neigte sich dann langsam und legte sich auf den Tisch. Das geschah zweimal. Ein anderes Mal antwortete der Geist auf die Frage, welcher Religion er angehöre: "Es gibt nur eine Religion im Himmel." "Welche?" "Die christliche, römisch-katholische Religion."

Der Hut konnte es aber nicht leiden, daß man ihm Medaillen oder andere gesegnete Gegenstände zuwarf. In diesem Falle kehrte er sich um und schüttelte sie ab. Ludwig berichtet, wie im Salon des Barons v. Güldestubbe das Kruzisir des Kardinals v. Bonnechose in eine Ecke geschleudert wurde. Stainton Moses' Geist "Imperator" schrieb den Namen Gottes stets mit großen Buchstaben; die christlichen Dogmen aber bekämpste er in grimmigen Ausfällen.

Zwei Wahrheiten sind es immer, die der Spiritismus da, wo er Wurzel gefaßt hat, leugnet und bekämpft: die Offenbarungswahrheiten vom Dasein

der bofen Geifter und von einer ewigen Berdammnis.

So war es bei Davis und Allan Kardec. Beide haben nach Lehmann, einem hierin gewiß unverdächtigen Zeugen, die Lehre von der ewigen Verdammnis angreifen wollen, und ihr ganzes System war von vornherein darauf angelegt. Diese Aufgabe verfolgt der Spiritismus bewußt oder unbewußt noch heute.

Es ist eine Täuschung, zu meinen, man wolle nur den Verkehr mit Verstorbenen pflegen und alle neugierigen Fragen über das Jenseits fernhalten. Früher oder später stellt man diese Fragen an die Geister doch und erwartet von ihnen über das zukünftige Leben Aufschluß. Er ist erbärmlich genug und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Igl. Baunard, Philibert Vrau (Paris 1909) 28 ff.

für den denkenden Menschen trostlos über alle Maßen. Ein Jenseits, das ein Abklatsch des Diesseits ist mit Kleidern und Blumen aus irdischen Ausdünftungen, mit Ziegelhäusern und schmukigen Straßen, mit Wirtshäusern und Konzerten, Zigarren und Whisky mit Gelterswaffer und ungeahnter Weiterentwicklung, wo man sich rasch bessern, aber auch seine Leidenschaften jahrelang weiterschleppen kann. Das ist das Bild, das der angebliche "Raymond" vor dem Blicke seines Vaters entrollt. Die tröstlichen Züge fehlen fast gang oder find verschwommen und unfakbar. Aber die Spirififten nehmen den Aufschluß als zuverlässig hin, weil er von den "Geistern" kommt. Man mahnt uns, diese Aufschlüsse nicht zu verwerfen, wenn sie auch noch so sonderbar uns anmuteten, oder wie Oliver Lodge sich ausdrückt, unfinnig klingen. Wir mußten uns eben daran gewöhnen, das Jenseits als eine Fortsegung unfres diesseitigen Lebens und seiner Entwicklung aufzufassen 1. Gerade darin, daß die verschiedensten Medien in der Schilderung des Jenseits und seiner Weiterentwicklung übereinstimmen, liege eine gewisse Gewähr für deren Wahrheit. Als ob die Alltagserfahrung selbst ohne große Phantasie zu solchen Schilderungen nicht genügte und als ob die Medien nicht einander nachreden und aus dem Vorrat ihrer Meister schöpfen könnten!

Mit einem Worte, der Spiritismus ist ein Ersaß, ein recht bequemer, aber ein trauriger Ersaß für die von Gott geoffenbarte Religion. Er geht unangenehmen Wahrheiten aus dem Weg und sucht sich Lehrer und Leiter, die für dieses Leben freieren Spielraum gewähren. Nicht in Gott, sondern in "Geistern" recht verdächtiger Natur sucht er die Quelle der Wahrheit, erwartet von ihnen Erleuchtung, Führung und Glück. Daß die Spiritisten den Abgrund nicht sehen, dem sie zutreiben, ändert an der Tatsache nichts. Wäre der Spiritismus bloß ein spekulatives System, er verschwände bald aus der Welt. Er ist eine falsche Religion, darin liegt seine Anziehungskraft und

Stärke.

Julius Begmer S. J.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Dr. Vogl in der Bearbeitung von "Raymond oder Leben und Tod" 53 f.

# Von Ratholizismus und dichterischer Schöpferkraft.

Jegliche Kunst erwächst aus dem Schöpfertrieb. Seine allgemeinste, noch vor der eigentlichen Gestaltung liegende Offenbarung äußert sich im Lebensgefühl. Sturm und Drang, wie sie klassischen Spochen in der Geschichte vorauszugehen pflegen, kündigen auch im Individuum den schöpferischen Prozeß an. Sobald diese Auftriebe aus tieferen, rätselhaften Schichten der Seele ermatten oder gar ausbleiben, ist es um das Schöpferische geschehen. Breitet die Müdigkeit sich aus auf ganze Generationen, so werden von ihnen bedeutende Kunstleistungen nicht mehr zu erwarten sein. Es hat nun den Anschein, als ob durch die deutsche Literatur von heute ein beängstigendes Gefühl der Ermattung gehe. Erschöpfung statt Schöpferkraft. Wie ist das

gekommen und worin zeigt es sich?

Als nach der sterbenden Romantik das junge Deutschland lärmvoll in die Literatur einbrach, als Reflexion und Analyse den stillen Traum der Geele verdrängten, als die Dichtung anfing, sich stärker einzulassen mit Politik und Wirtschaft, nicht um wie Sterne über ihnen zu leuchten, sondern um wie Massenführung dabei voranzupeitschen, als mit dem mächtig anschwellenden Zeitungswesen Feuilleton und Journalistik Schillers ästhetische Briefe und Lessings Dramaturgie zu ersegen suchten, da konnte man sich schon sagen: Nun hat der Todesritt einer Literatur begonnen, man hat die Ewigkeit an die Beit verkauft, und was nur Zeit ift, wird fich erschöpfen mit ihr. Es folgte dann eine Schule der andern, nicht fo fehr dem großen Rhuthmus der Natur von Sterben und Auferstehen entsprechend, als vielmehr den launischen Ginfällen der Mode. Weil aber noch eine Urt von Lebensgefühl vorhanden war, weil immerhin politische Ziele lockten und kulturell fich eben einen neuen ungeheuren Fortschrittsapparat zusammenftückten, weil in einem riesigen Ausmaß Fabriken und Städte wuchsen, Theater und Runftftatten aus dem Boden schossen, weil es so unglaublich viel zu tun, zu erforschen, zu beschreiben, zu arrangieren gab, weil die vorausflatternde Phantasie noch weitere Zukunftsmöglichkeiten in endlosen Reihen märchenhafter Entwicklungen vor fich fah, konnte Skepsis nicht aufkommen. Einzelne Riefen, die einsam ihren Weg gingen, wie etwa Hebbel, blieben eben allein. Gefellschaftskritiker, wie Ibfen, wurden bewundert und doch nicht begriffen. Niemals wird ja Raffandra gehört, solange Troja nicht brennt. Was sollte man auch von der Poesie verlangen? Nur die Not erzwingt Forderungen. Der Bourgoisie, die das breite Publikum ftellte, fehlte aber wirklich nichts. Sie faß immer an gedeckten Tifchen, hatte ein Dach über fich und einen gut funktionierenden Staat um sich, Gesellschaft, Rlatsch, Ball, Konzert, Sommerreise, pünktlichste Lieferung von allerlei Güdfrüchten und immer frische Tafelbutter, das war doch alles zu haben, und wer auch einiges davon entbehren mußte, die Zeitungen hatten die große Kunft erlernt, den Menschen von einem Frühftud jum andern auf das Interessanteste zu unterhalten, und eine liebe- und luftselige Romanliteratur gab ihnen das Geleit. Weltkrieg, Revolution, Hunger und Urmut mußten erft einmal gründlich ernüchtern. Mit Blut und Gifen mußte geschrieben und in Tod und Untergang es flar werden, was nun ichon drehorgelhaft auf allen Gaffen leiert, daß nämlich ein Unterschied besteht zwischen äußerer Zivilisation und innerer Rultur. Nun ift also der Zug ins Stocken geraten, pfeift armfelig auf der öden Strecke, und aus allen Kenstern schauen die Leute: Ja. was nun?... Die Möglichkeiten scheinen erschöpft. Naturalismus, Symbolismus, Expressionismus, was kann es darüber noch geben? Gewiß läßt sich das Material des Interessanten vergrößern. Es gibt noch Dinge in Indien und China, am Nordpol und in der Himalajagegend, die wir nicht kennen. Man kann noch erfolgreich wühlen in vergangenen Kulturen. Man fann aus all dem prachtbolle Bücher machen mit den feltsamften Alluftrationen. Aber das alles ift höchstens anregend, nicht schöpferisch quellend. Undere und wohl die Besten - sammeln sich zu Gemeinden um Dichter der Vorzeit, die in immer neuen Ausgaben herauskommen. Gichendorff, Unnette v. Drofte, Wilhelm Rabe, Stifter und andere kleine und große, in- und ausländische wirken so in der Stille fort. Aber das ift mehr Schöpfen aus früher Beschaffenem, als lebendige Weiterbildung. Natürlich erscheinen noch tüchtige Werke. Es fehlt nicht eigentlich an Dichtern. Uber sie sind nicht verbunden mit der Volksgemeinschaft. Sie sinnen irgendwo und werfen Bilder auf die Leinwand. Publikum geht vorüber, bleibt ein wenig stehen und fragt dann schon gähnend: Wann kommt das nächste? Gin richtiges Literaturleben, ein gemeinsames Weben in einem gemeinsamen Lebensgefühl, das will sich nirgendwo zeigen. Manche der neueren Werke, ich denke da etwa an Bertrams Niegsche, sagen eben in ihrer bis zur "Ebelfäule" - bekanntlich eine felten geschätte Qualität - gereiften Schönheit, daß in dieser Form ein nicht mehr zu überbietendes Legtes vor uns fteht. Wie Endglieder eines alten Geschlechtes muten sie an, die alle ursprüngliche Kraft in Feinnervigkeit und blaffe Vornehmheit umgesett haben, aber starken Nachwuchs nicht mehr verheißen. Gine deutliche Sprache fpricht auch die Aberproduktion an Literaturgeschichten. Mehr als ein Dugend sind in den legten Jahren erschienen und wohl ebensoviele in Bang oder in Vorbereitung. Bewiß fesseln fie durch immer neue Gesichtspunkte, durch Spiegelung der Tatsachen in eigenartigen Röpfen, werden immer reicher, immer zuverlässiger, immer verlockender, bleiben aber doch eben Geschichte, schmerzooll andeutend, daß die Taten geschehen, daß man abschließen kann.... Wohl hat die allgemeine Lage unsres Volkes die Stimmung auch in der Literatur beeinflußt. Wir find eben alle mude geworden. Wo soll auch die Schaffensluft herkommen, wenn die Erhaltung des nackten Lebens so viel Kräfte verschlingt? Aber es erscheinen doch noch Bücher die Menge, es find doch gang neue Rlaffen ins literaturfähige Publikum eingetreten, und dann war ein Nachlaffen der Schaffenskraft schon festzustellen, ehe äußerste Not uns drückte.

Ja, was nun?

Tiefere Geister wittern, wo es fehlt. Nachdem die äußere Welt zerschlagen, mußte man sich unwillfürlich der innern zuwenden. Das lag schon im Expressionismus, der so gewaltig seinen Fluch über die seelenlose Zivilisation hingeschleudert. Seine Hoffnung, im Menschengeiste neue Schöpferkraft mobilisieren zu können, scheiterte. Es blieb bei einer ganz undichterischen "Uktivität". Jede Uktion sest eben Ideale voraus, und Ideale produziert man nicht, sondern nimmt sie entgegen. Wohl oder übel mußte man sich also

mit alten Idealen wieder einlassen. Mustik, Rirche, Religion überhaupt traten in den Vordergrund des Interesses. Und hier berühren sich die literarischen Grundfragen mit denen der gegenwärtigen Philosophie, nur daß man von Literatur wegen nach neuen Quellgrunden sucht. Von innen heraus mit dem Endziel des Rosmischen. hier sei erinnert an die Hölderlinforschung. Gerade fie steht mitten im Ringplat der Geister. Ahnlich wie man in der Philosophie über die Kantischen Kategorien hinausstrebt, weil man in ihnen eine Verengerung des Daseins empfindet, so auch in der Literatur aus den Grenzen des Individuums in die Strombetten des Universums. Weiter wurde schon eingesehen, daß es nicht bloß um neues Erkennen und Schauen geht, sondern um Leben und Tragik. Werdet tragisch! so ruft Frank Thieß im "Gesicht des Jahrhunderts". Es darf und muß Scherben dabei geben, ja Tod und Untergang. Sollte das allgemeine Sterben überhaupt einen Sinn haben, so konnte er ja nur im Tragischen gefunden werden, d. h. in der Erkenntnis und Erfahrung, daß physisches Leid zu sittlicher Läuterung unerläßlich ift. Dieses Gefühl des Tragischen schließt aber schon in sich die Notwendigkeit eines Glaubens. Der Held der Tragodie, foll er sterben für eine Idee, muß an sie alauben. Sier liegt letten Endes die Entscheidung. Das ift auch der Grund, warum führende Beifter des Abendlandes fo fehnfüchtig nach dem Dften schauen, als nach dem Mutterland ursprünglicher Religion. Ex oriente lux! Merkwürdig bleibt dabei allerdings, daß sie dort nicht sehen, was einmal Dostojewifi, das innerste Geheimnis menschlicher Schöpferkraft damit enthüllend, fo unnachahmlich tieffinnig und einfach feinen greifen Goffima fprechen läkt: "Dieles auf Erden ift vor uns verborgen, als Erfat dafür ward uns aber ein geheimnisvolles, heimliches Uhnen gegeben eines lebendigen Bandes zwischen uns und einer andern Welt, einer erhabenen und höchsten Welt, ja, und auch die Wurzeln unfrer Gedanken und Gefühle find nicht hier, vielmehr in andern Welten. Das ist es auch, weshalb die Philosophen sagen, man könne das Wesen der Dinge auf Erden nicht erfassen. Gott nahm Samenkörner aus andern Welten und säte fie auf dieser Erde, und es erwuchs sein Garten, und es ging alles auf, was aufgehen konnte. Das Aufgegangene lebt aber und ift lebendig nur dadurch, daß es mit andern geheimnisvollen Welten in Berührung zu fteben sich bewußt wird; wenn aber dies Gefühl in dir schwach wird oder gar stirbt, dann stirbt auch das, was in dir aufgegangen war. Dann wirst du gegen das Leben gleichgültig werden und es sogar haffen! Go denke ich darüber ... "

Es ist bezeichnend, daß der hochbegabte, so früh verstorbene R. J. Sorge gerade in dieser Richtung den Weg zum Katholizismus gefunden und daß er gerade dieses Problem, wenn auch in anderer Strahlenbrechung, etwa im Guntram, so ergreisend gestaltet hat. Es ist ebenfalls charakteristisch, daß ein so typisch katholischer Dichter, wie Leo Weismantel, ganz im Religiösen wurzelt und da mit Vorliebe der Tragik des Todes nachgeht. Und ebenso, daß der Weiße Reiter seinerzeit sich in eben diesem Vorstellungskreise bewegte und daß der Einzige von den damaligen, der große Erfüllung keils schon geworden, teils verspricht, Johannes Weinrich, so selig berauscht die Verbindung mit jenen andern Welten feiert. Über es geht hier nicht so sehr um das Gestaltete, als um die Voraussetzungen jeder Dichtung. So kommt

es denn auch auf die Zahl der Dichter nicht an, wenn auch eben hervorgehoben sein mag, daß Namen wie Peter Dörfler, Lev Weismantel, Franz Herwig, Handel-Mazzetti, Jakob Kneip, Ernst Thrasolt, Paul Keller, Hermann Bahr, Richard v. Schaukal, R. Knies, Juliana v. Stockhausen, Heinrich Federer, Franz Sichert, Ottokar Kernstock, M. Herbert, Ise v. Stach, Conrad Weiß, Christoph Flaskamp, Hans Roselieb, J. G. Oberkoster — es sind wohl noch nicht alle und Rangunterschiede lasse ich hier außer acht — im Gesamtbilde deutscher Literatur weit über unsre eigenen Kreise hinaus, ja drüben oft mehr als bei uns, wohl beachtet werden. Auch auf ständig regeres Leben im Borromäusverein, in Bühnenvolksbund und Calderongesellschaft, sei nur eben hingewiesen. Was hier betont werden soll, ist die Tatsache, daß im katholischen Volksteil stärkstes Lebensgefühl noch ungeschwächt vorhanden ist, daß es sich sogar merklich steigert, ja, daß in ihm Tod und Untergang im tiefsten Sinne überwunden und immerfort in neues Leben verwandelt werden.

Rein äußerlich betrachtet findet dieses Lebensgefühl schon Nahrung in allerlei "Erfolgen", die man nicht überschäßen soll, die aber ihre Wirkung auf die allgemeine Stimmung doch ausüben. Es ist durchaus nicht gleichgültig, ob Ratholiken in wissenschaftlichen, politischen und wirtschaflichen Fragen Kührerstellen einnehmen oder nicht, durchaus nicht gleichgültig, ob etwa in einer Stadt fich auch einige Familien befinden, die treu katholisch und zugleich angesehen und einflugreich find. Man konnte ja oft genug beobachten, daß die ganze gesellschaftliche Lage, in kleineren Orten besonders, sich sogleich änderte, als eine etwas paritätischere Behandlung des katholischen Volksteils sichtbar wurde und etwa am Gericht oder am Gymnasium oder in der Verwaltung plöglich auch katholische Beamte auftauchten. Es hat auch seine Bedeutung, wenn einmal in allen Zeitungen von Rom und seiner moralisch-politischen Geltung die Rede ift. Auch die Beimkehr großer Männer, wie etwa des Rembrandtdeutschen, zur Mutterkirche wirkt tief und nachhaltig. alles besagt aber wenig der Tatsache gegenüber, daß das Interesse breiter Schichten für religiöse Fragen und für ihre Rirche zusehends wächst. Dafür gibt es fehr sichtbare Zeichen. Goll man hinweisen auf die steigende Zahl religiöser Schriften, vom einfachen Erbauungsbuch bis zum funstvollen Essay? Gewiß ist viel Mittelgut darunter, aber sie erscheinen doch und kommen offenbar einem heißen Verlangen entgegen. Die religiöse Welle, die durch die Akademikerkreise geht, ist gewiß noch lange nicht überallhin gedrungen, aber sie ist doch da, und wer nur sehen will, kann beobachten, wie Arzte und Studienräte, obwohl mit Arbeit überladen, ihre Mußestunden religiöser Fortbildung und hingebendster Laienarbeit im Dienste ihrer Rirche widmen. Die katholischen Sonderhefte der "Tat" und ähnliche Versuche konnte man freilich von verschiedenen Seiten aus werten, wird aber immerhin den Idealismus bewundern, der hier so feingebildete moderne Menschen für das heiligste Interesse ihrer Seele in die Offentlichkeit drängt. Vor mir liegt eben der Brief eines neueren Schriftstellers, der in leuchtenden Farben von seinem Besuch in Beuron erzählt. Gine neue Welt ist ihm da aufgegangen, und seine ganze Schaffensfreude hat sich neu belebt. Für wie viele find folche ehrwürdigen Abteien in unsern Tagen und Leben und Ideen, die sie ausstrahlen, eine wirkliche Erneuerung geworden. Man kann es schon wieder wagen, auch Laien zu ein- oder gar vierwöchigen Ererzitien einzuladen, um dem ernften Drange, der aus innerfter Geele kommt, zu genügen. Dann hört man wieder, wie irgendwo eifrige Apostel Gruppen von Arbeitern um sich sammeln, wie fich unter ihrer Leitung religiose Arbeitsgemeinschaften bilden und in ihrer Wirkung bis in die fiefften Gruben und die rotesten Biertel dringen. Das Leben gibt da einen Stoff an die Sand, von dem man in keinem Buch erfährt. Hier erzählt mir einer, wie er das Wirken der Barmberzigen Schwestern verfolgt. Bang still hatte er sie beobachtet. Es hatte ihn das alles so ergriffen. In Chrfurcht blieb er auf den Märkten stehen, wo immer die weißen Schleier über dem Gewoge der Großstadt wehten. Drei, vier Jahre lang haben manche von ihnen Nacht für Nacht, fast ohne je Erholung zu fordern, gewacht. Das weiß ich gang genau, sagte er, ich habe mich bei ihnen felbst erkundigt. Sie finden nicht so viel Gegenliebe, als man glaubt, bei Katholiken oft weniger als bei andern, und sie tun ihr Werk, und sie behalten ihr Lächeln, und das alles mit einer so selbstverftandlichen Bescheidenheit, mit einer so entzuckenden Unbewußtheit, daß man es inne wird: Hier wandelt ein Wunder unter uns, wie konnte ich es so lange übersehen... Ein anderer war dabei, wie irgendwo eine Volksmission schloß. Er kam mehr als Zuschauer denn als Teilnehmer, und es war ihm wie am Ufer eines rauschenden Meeres. Diese gewaltigen Worte, die den elementaren Stürmen gleich über die ergriffen Lauschenden hingingen, diese Menschenschar, die gang gelöst schien von jedem irdischen Ballaft, nur hingegeben an eine Wahrheit nicht von diefer Welt, die doch wie keine andere erschüttert und erhebt ... so etwas gibt es ja einfach nicht mehr. Da muß doch etwas sein! Und wieder einer berichtet mir, wie er irgendwo auf dem Lande eine Prozession mit angesehen. Es waren nicht die Fähnlein, die ihn fesselten, wie sie zwischen saftigem Grun die blumenbestreuten Wege fäumten, es waren nicht die geschmückten Altarchen und die Beiligenbilder, die aus Gebusch und lauschigen Winkeln heraus die Wallenden grußten, es waren nicht die Gewänder der Priester, nicht die Musik, nicht der Baldachin, getragen von den Alfesten der Gemeinde - potenten Männern, das fah man ihnen an — nein, es war das Unaussprechliche jenes Augenblicks, wo unter dem Gegen der strahlenden Monftrang diese derben Männer und Frauen in den Staub fanken, diefer in der ganzen Haltung fich ausprägende tiefe Glaube. Wohl keiner von diesen Knienden hätte restlos aussprechen können, was ihm geschah. hier ist seelische Ursprünglichkeit, die nicht angewiesen ift auf Reflexion und Illusion, schlichte, einfache Wirklichkeit, aber tief wie das Meer, weit wie der himmel, Geheimnis aus Geheimnis .... Stellen Gie sich vor, so redete ein anderer auf mich ein, es schwiegen auf eine Stunde das Geraffel der Wagen und das Geklingel der Schellen und alles Gejohl und Gerede der Menschen. Stellen Sie sich bor, Gott ließe es zu, daß man in dieser Stunde überall auf Erden den Choral vernehmen könnte, der in gabllosen Chören immer alt und jung zu ichweigenden Gewölben emporfteigt. Was ift das für ein Gesang? Wer hört ihm zu? Wer klatscht Beifall? Wer bringt Blumensträuße? Wer gibt die Motive? Wer unterhalt die Kapelle? Wer macht es, daß diefer Gruppe von Runftlern, die nun ichon Jahrhunderte den gleichen Sang pflegen, ihre Runft immerfort reinfte Schwingung der Geele bleibt? Dag koftbare Menschenleben fich im Dienfte dieser Runft verzehren,

wie die keusche Wachskerze auf schimmernden Altären? Sagen Sie selbst, wenn alle Menschen Tag für Tag auch nur ein wenig solchem Gesange lauschen könnten, mußten nicht alle heilig und rein und gut werden? Da ift ein Geheimnis, gang anders als die Geheimnisse jener Runft, von denen unfre Opern erfüllt sind. Da ift Echo anderer Welten, und wenn es wahr ift, daß die Sterne singen, es muß von der Art solcher Chorale sein... Ja, das ift das Echo anderer Welfen, und nun erklären Sie mir, wie das doch möglich ift: Diese Welten liegen fo fern, fie überfteigen all unser Denken, und dennoch lösen sie Wirkungen aus, wie keine Menschenkraft sie jemals hervorgebracht.... So sprach ich mit vielen noch, und wenn es im Vergleich mit den Allzuvielen immer auch nur wenige find, es gibt doch diese wenigen, die es inne geworden, daß in einer einfachen fatholischen Segensandacht, in einem furzen Gruß an das Kreuz am Wege, bei irgend einer liturgischen Feier, in jeder Dorffirche, wenn früheste Morgensonne den Relch der Wandlung vergoldet, bei jedem Ungelusläuten eine Welt offenbar wird, die sich nicht erschöpft, so viele auch daraus schöpfen, die geradezu mit magischer Gewalt einen jeden immer tiefer

in ihre Kreise zieht, der sich einmal mit ganzer Liebe ihr hingegeben.

Run konnte sich der Vorwurf erheben, diese neuerwachte Liebe sei ftark ästhetischer Natur und darum nicht sonderlich zu bewerten. Ich antworte: Wenn freilich auch schon das Afthetische, soll es nicht bloge Spielerei sein, wirkliche Ideale voraussett, so ift es allerdings in Gefahr, Phantasiesache zu bleiben und nur einen neuen Reig zu andern verbrauchten zu fügen. Aber hier haben wir es schon mit etwas Echtem zu tun. Was nämlich bewundert wird, ift keine bloße Gefte, nicht nur Farbe oder Melodie. Es ift ein abgrundtiefes Leben, das darum wirkend wieder auf das Leben selber zielt. Horchen Sie nur hin in die Jugend. Sie ift in ihren führenden Bertretern radikal. Darin find alle Jugendbewegungen einander gleich, daß sie religiös radikal find. Gie haben von allen Geiten hören muffen: Eure Rirche ift erftarrt, das Chriftentum hat im Weltkrieg verfagt, es ift ein Baum ohne Früchte. Gie wußten wohl, daß dies alles — selbst wenn man es einmal gelten lassen will nicht das Chriftentum selber, sondern nur seine Bertreter treffen könne, und haben deshalb in richtiger Gelbsterkenntnis begonnen, diese Bertreter in sich selber ihrer Idee würdig zu gestalten. Sobald aber jemand so beginnt, sest auch sogleich eine wundervolle Wechselwirkung zwischen Denken und Leben ein. Was nämlich in der Erkenntniskraft bleibt, verschwindet auch wieder daraus, nachdem es von allen Seiten betrachtet worden, und wenn eben eine solche Befrachtung zu Ende ift. Die Fruchtbarkeit eines Gedankens beruht darauf, daß er als Wert erkannt wird, daß er sich umsest in die Tat, daß er die Freude des Opfers zeitigt und von da aus zu neuen Fragestellungen vordringt. Mag auch manches Unreife zu Tage getreten sein, es bleibt doch einzig icon, wenn junge Menschen im erften Ernft der reiferen Jahre gusammenkommen und überlegen, wie sie ihr Chriftentum etwa im modernen Bankwesen oder in der Politik zur Geltung bringen. Das ift ichon keine Afthetik mehr. Geradezu wird hier der Schauplag der Tat von der Peripherie weg ins Zentrum, von den Ginrichtungen ber in den Menschen verlegt, indem er fich als Berr diefer Ginrichtungen gebardet und fie gu formen fucht nach feinem Bunfch. bild. Da beginnt denn auch fogleich das ichopferische Berfahren. Man beachte

nur, wie es kriselt in so vielen Bereinen. Es geht nicht so sehr gegen die Bereine an sich, als vielmehr gegen die Beräußerlichung, wenn sie das Echte überlärmt. Neue Bildungen ichieben fich zwischen die alten, und fie find wieder erfüllt von dem gleichen Feuer, das einstmals glühte, als jene ins Leben trafen. Man mag die verheerenden Wirkungen von Freidenkerei und Demoralisation, die selbst auf dem Lande sichtbar werden, noch so nüchtern in Rechnung stellen, es regt sich doch an hundert Stellen ein frischer Beift, und das ift um so auffallender, als die Welt fortfährt, Trümmerfelder zu schaffen, und als schon ganze Rabenschwärme ihr krächzend Lied vom Untergange Europas anstimmen. Ja, es ist geradezu parador, daß eben unter all diesen unfre Eriftenz selber erschütternden Vorgängen ringsum immer weitere Rreise von Ratholiken von der Erkenninis durchzuckt werden, daß sie und nur sie das Geheimnis besiken, die Welt zu verfüngen, daß in ihnen die Berantwortung immer eindringlicher mahnt, dieses ihr Geheimnis nugbar zu machen. Daß ein Eroberertrieb erwacht ist, der nicht nur daheim wirkt — ich nenne nur den Winfriedbund, und ich weiß, daß man dort Menschen und Ereignisse seben fann, die an die Bunder der erften Chriftenheit erinnern - fondern auch über alle Erdteile hinausstrebt. Waren Sie einmal Zeuge bei einer Missionstagung? Haben Gie es miterlebt, wie diese Gedanken heute gunden? Das haben sogar Außenstehende beobachtet, die über all dem von einer seltsamen Chrfurcht vor der katholischen Kirche ergriffen wurden. Ins Reich jener Geftirne schien sie ihnen versett, die mit ihrem stillen Licht den Reisenden begleiten, während Landschaften an ihm vorüberfliegen, Berge und Täler, Fluffe und Wälder, Städte und Weiler, gleich als ftürzten fie in schwindelnde Ubgründe. Tatsächlich ift aber diese Kirche kein Gestirn über uns, sondern eine Macht, mitten unter uns, in das Sterben der Rulturen verflochten und ihnen dennoch entzogen. In der Tat, hier sind Tod und Untergang überwunden, und es muß ja auch fo fein, je mehr wir in die innerften Zellen der Geele vordringen.

Ins Leben jedes aufrichtigen Chriften, der fich einmal der Bedeutung feines Namens bewußt geworden, tritt einmal eine Stunde, in der über allen Werten der Wert Christus aufgeht, in der das Wort erkannt wird: Ich habe alles wie Kot erachtet, um Chriftus zu gewinnen. Damit hat der Schwerpunkt des Lebens sich endgültig auf etwas geftügt, was heute und gestern und in Ewigkeit ift. Eine feste Achse ist gegeben, um die nun alles andere kreift und die selber unberührt davon bleibt, was immer um sie herum sich bewegt. Ein gänglich neues Leben hat angefangen, das, wie immer in den äußern Formen dem alten ähnlich, doch innerlich einer neuen Sonne zustrebt. Es wird schlechthin alles seines endgültigen Charakters entkleidet, weil alles Endgültige in Chriftus beschlossen liegt. Geht etwas zu Grunde, was nicht Chriftus ift, und wäre es das mächtigste Raiserreich und wäre es die höchste aller Rulturen, so ist im Grunde gar nichts untergegangen, weil der Aberwert Christus davon nicht betroffen wird. Darum kennen wir nicht die moderne Stimmung des Unterganges. Wohl wirken auch auf uns Ruinen aus alter Zeit, wohl empfinden auch wir das Schmerzliche im Kreislauf von Frühling und Herbst, vor allem, wenn es unser eigen Volk betrifft — auch Chriftus weinte über Jerusalem — aber der Eckstein, an den unser Haus sich lehnt, wird dadurch nicht verrückt und erschüttert. Es kann auch unfre Arbeit niemals ihren Ginn ber-

lieren, weil sie in der Richtung eines immerfort winkenden Zieles vor sich geht. Es wird auch kein Mißerfolg uns niederzwingen, weil ja doch der eigentliche Erfolg uns gesichert bleibt. Ja, es verhält sich sogar fo, daß, je weniger Scheinwerte und relative Größen uns verwirren, wir unser eigentliches Ziel nur um so klarer erfassen und um so energischer anstreben. Es kann auch niemals der Augenblick eintreten, wo dieses Ziel erreicht wäre, denn es ift unendlich: Seid vollkommen, wie euer Vater im himmel vollkommen ift. Schon darum laffen uns Bücher wie der Untergang des Abendlandes kalt: denn mag auch das Abendland untergehen, unser Christus wird leben. Freilich bleiben wir Kinder der Scholle und der irdischen Mutter. Das Reich der Natur ift unser gegebenes Arbeitsfeld. Das Haus, das wir uns gebaut, wird uns lieb. Die Reiche, die wir begründet, möchten wir erhalten. Die Rulturen, die das Werk unsrer Mühen sind, werden uns teuer. Es wird ein Ringen geben um unfre Geele, und ein Magnet fteht wider den andern. Go muffen wir allerdings leben, indem wir immerfort sterben, und sterben wir den Dingen nicht, so sterben sie doch uns, ein Entrinnen aus dieser Lage gibt es nicht. Je mehr wir aus dieser Notwendigkeit heraus erkennen, wie geschöpfliches Sein nur immer ein beschränktes, ein über sich hinausweisendes ift, daß sich gerade im Sterben und in jeder Verwandlung fein eigentlicher Beruf erfüllt, uns nämlich auf das Unendliche hinzurichten, um so mehr wird Sterben für uns Gewinn bedeufen.

Gerade bei diesem Gedanken lohnt es sich noch etwas zu verweilen. Er führt in das heimlichste Geheimnis der Schöpferkraft. Instinktiv fühlten schon die Alten, wie gerade im Tragischen die höchstgesteigerte Offenbarung alles Menschlichen liegt. Es gibt vielleicht in der ganzen vorchriftlichen Zeit überhaupt keine Schöpfungen von so gewaltiger Wucht und Erhabenheit wie die griechische Tragödie. Man hat behauptet, das Christentum kenne diese Tragik nicht; aber diese Behauptung, so einleuchtend sie bewiesen zu werden scheint, wird doch immer bei uns einen gewissen Widerstand herausfordern. Wenn es auch wahr ist, daß die griechische Tragik durch eine düstere Kärbung charakterisiert wird, was sich leicht aus den religiösen Vorstellungen jener Zeit ableitet, so ist doch die Frage, ob gerade hierin ihr tiefstes Wesen liegt. Es waren doch an dem dunklen Schicksalshimmel nicht alle Strahlen der Erlösung ausgelöscht. Unter ber geprägten Sprache einer Dichtung verbirgt fich immer noch eine ungeprägte, Ursprache und Urempfinden der Menschenngtur, die in ihren letten heiligsten Regungen ein Echo Gottes bleibt. Der Glaube an eine sittliche Weltordnung, eine Vergeltung, einen endgültigen Triumph des Guten bricht bei allen Genien der Menschheit irgendwo und irgendwann einmal hervor. Auch in der griechischen Geisteswelt zittert die älteste Offenbarung der Menschheit nach, wenn auch nur wie blasse Dämmerung nach Sonnenuntergang oder bor fernem Morgenrot. Gewiß ist inzwischen die Oftersonne aufgegangen, und die dunklen Gespenster fliehen vor ihr in die noch finstern Gegenden der Welt. Aber hier ist nicht bloß die Frage nach dem objektiven Dasein dieser Sonne, sondern nach ihrer Stellung an den Horizonten und in den Gezeifen der Geele. Und da ift das Gesetz nicht durchbrochen, daß die sinnfälligen Dinge stärker auf uns wirken als die geistigen und die natürlichen wieder unmittelbarer als die übernatürlichen. Wenn wir auch wissen, daß die

Sonne da ift, so kann dieses Wiffen doch in seiner Wirkung auf unfre Stimmung weit zurudtreten bor den Gindruden der uns umgebenden Welt, namentlich wenn die Geschehnisse mit besonderer Gewalt auf uns eindringen. Go können wir am Rarfreitag weinen, gang versenkt in die Schauer der Paffion, und an Ofterfagen triumphieren, als follte ewig Oftern fein. Es gibt Zeiten, die mehr verhangen sind und dufter wie der Rarfreitag, und es gibt andere Beiten, in denen Ofterglang auf allen Bergen liegt. Worauf es hier ankommt, ift nur, daß einmal die Berbindung von beiden erkannt wurde, daß alles als Stufe und Weg begriffen wird, der schließlich endet im leuchtenden Ziel. Ift dies der Fall, so ift kein Untergang ein endgültiger mehr, und es gibt keinen Berbst, der nicht den Frühling noch ahnen ließe. Schon die führenden Romantiker haben um diese Zusammenhänge gewußt und ihr Weltbild als Drganismus entrollt. Im Grunde entwickelt sich dies alles wie selbverständlich aus Philosophie und Offenbarung. Denn wenn die Philosophie uns sagt. daß die Dinge nur Cbenbilder Gottes find, und daß darin ihr Wesen ift, daß fie auf der andern Seite doch endlich und begrenzt, fo ift es klar, daß ihr inneres Ziel nur die möglichft individuelle Ausstrahlung des göttlichen Bildes fein kann, daß aber die einzelne Geftalt nur immer einen Teil des unendlichen Lichtes wiedergibt. Was von jedem Sein gilt, das läßt sich auch anwenden auf das Kollektive einer Kultur und ihre Geschichte. Es ist ja, wie immer man über die oft willfürlich aufgestellten Signaturen einer Zeit urteilen mag, gewiß, daß ein Unterschied besteht, ob ich zwischen ägnptischen Pyramiden, altassyrischen Palästen, buddhiftischen Tempeln, auf der Akropolis oder auf dem Forum Romanum wandere. 200 dies hat ein verschiedenes Gesicht, und in einem jeden spaltet sich in neuer Weise Licht vom ewigen Lichte. Wie von selbst fest der Prozeß sich fort ins Geschichtliche. Formen erstarren und neue wachsen empor. Dieses Nacheinander fann wiederum feine andere Aufgabe haben, als die Fülle des Unendlichen in herrlicher Abfolge zu offenbaren. Ift nun Chriftus der Abglang des Baters und damit das Urbild der Schöpfung, fo ift alles im besondern Sinne sein Abbild und alle Geschichte nur die allmähliche Entschleierung seines göttlichen Untliges im Spiegel der Kreatur. Im schmerzlichen Wandel der Geftalt nur kann diese Enthüllung geschehen, und so muffen Wehmut und Gehnsucht alle Dinge umwehen, und gerade dann, wenn sie zu neuen Offenbarungen fortschreiten. Wehmut und Gehnsucht muß auch jedes Runftlerschaffen bedrücken und beglücken zugleich, denn gerade in ihm vollzieht sich Bedeutsamftes in der Wandlung der Erscheinungen. Bersucht man einmal unter diesen Symbolen, die sich nur schwer zu scharf umgrenzten Begriffen formen, kosmisches und geschichtliches Werden zu schauen, fo ordnen sich auf einmal gewaltige Perioden zu sinnvollem Ganzen, durch die Geschichte leuchtet die Danielische Vision, und Christus feiert noch einmal Auferstehung im bebenden Schmerz seiner Schöpfung. Auf jede Spanne der Zeit aber fällt die Herrlichkeit des Ganzen; in Tälern wandelnd, fühlen wir schon die Nähe neuer Berge; Untergang einer noch fo gewaltigen Rultur ift nur Erwartung eines neuen Lächelns im Angesicht des ewigen Sohnes. Gleichgultig, wo deine Wiege ftand, ob in den Tälern, ob auf den Bohen, du bift Glied in einer wunderbaren Rette. Auch deine Zeit webt am Gewande des Herrn, und auch dein Werk, fo gering es sein mag, nimmt teil an einem Gotteswerk. Keine Zeit ist geringer als die andere, denn in allem erfüllt sich die

gottgewollte Stufe zur Vollendung. —

Vorhofgespräche sind dies alles, erwachsen aus Unterhaltungen mit den vielen, die heute im Vorhofe weilen, nicht beherzt genug, die Schwellen zum Beiligtum zu überschreiten. Wie Strindberg, der Riese an Schöpferkraft, so gibt es ihrer Ungählige, die nach diesem verborgenen Leben dürften, wie der Birsch nach der Wasserquelle; aber wie bei Strindberg, so scheint es ihr Los, daß sie über die Zisternen des Vorhofes nicht hinauskommen. Und so bleibt verschlossenfürsie, was in der neuen Ordnung des Christentums zum Schöpfungsmittelpunkt des Lebens geworden. Jenseits dieser Schwelle, hinter den seidenen Vorhängen des heiligen Zeltes wohnt das Geheimnis des lebendigen Lebens. In der Wandlung wird es geboren, in jener selig-schmerzlichen Stunde, wo fich göttliches Leben der Erde schenkt und wo zugleich die Erinnerung an bitterstes Leiden und Sterben gefeiert wird: Leben aus Tod und Tod zum Leben, das Befeg der gesamten Schöpfung, erhoben in übernatürliche Sphären. ein Lebensfest und eine Todesfeier zugleich. Der Gläubige findet hier die Kraft zum Siege über sich selbst und damit die wichtigste Voraussegung jeglicher Rultur, denn was kann fie anders fein als immer neuer Gieg des Beiftes über den Stoff, der Erlösung über die Sünde, und was ist dafür wiederum grundlegender und unumgänglicher als der Wille und die Kraft zum Kreuze. Sat einmal eine Dichtung dieses Geheimnis entdeckt, dann kommt ein neuer Ton in ihr Werk. Etwas von der unaussprechlichen Musik, die in der Liturgie, dem gewaltigften Lied vom Leben und Sterben, durch die Jahrhunderte rauscht. Wer ihn einmal gehört, der vergißt diesen Ton nicht mehr, so wenig er der Beimat vergeffen kann in fremder Fron. Und wer ihn niemals vernommen, der träat eine Sehnsucht nach ihm, weiß er auch selber nicht, wohin sie zieht. Es ift die Tragif der Zeit, daß fie diese Gehnsucht fühlt, und doch ihren innerften Sinn nicht begreift. Gine doppelte Tragit für die Dichtung, die weder im Religiösen noch im Profanen jemals wieder zum Vollklang großen Menschentums werden kann, solange ihr das Idealbild verloren und solange sie fern den Stätten weilt, wo es Fleisch wird in immer neuen Geburten.

Friedrich Muckermann S. J.

# Besprechungen.

### Religionsphilosophie.

- 1. Graf Kenserlings Erkenntnisweg zum Ubersinnlichen. Von Paul Feldkeller. (192 S.) Darmstadt 1922, Otto Reichl.
- 2. Reichls Philosophischer Almanach 1923. Herausgegeben von Paul Feldfeller. (262 S.) Darmstadt 1923, Otto Reichl.
- 3. Graf Herrmann Renferling. Ein Vortrag von Renatus Hupfeld. (48 S.) Bonn 1922, Fr. Cohen.
- 4. Graf Renferling und feine Schule. Bon Wilhelm Vollrath. (48 S.) Leipzig-Erlangen 1923, A. Deichert. G. 1.20

Die Methode Paul Feldkellers, den Leser in die Gedankenwelt Renserlings 1 einzuführen, mag im Unfang recht umständlich erscheinen. Gie bewegt sich sozusagen in konzentrischen Rreisen um denselben einen Mittelpuntt des tenferlingichen Grundbegriffes eines "rotierenden Gedankenkosmos", der, nur von anderer Seite gesehen, dasselbe ift wie feine "Plastizität der Seele". Aber diese Methode hat den Vorteil, daß am Schluß des Buches in wenig Strichen das Wesentliche sich flar bietet. Diefes Befentliche ift turz gefagt eine Synthefe transzendentalen Idealismus mit nietsschescher Lebensphilosophie. Aus Niegsches Geist - man wird noch Dilthen und Bergson hinzunehmen muffen - ftammt die eine Grundlage des "rotierenden Gedankenkosmos", namlich die Auflösung aller bestehenden Philosophien und Religionen in personbedingte Fragmentintuitionen, die darum in ihrem legten "Ginn" keinen Gegensag zueinander bedeuten, wenngleich ihre "Begriffe" einander widersprechen, so daß ein "idealer" Mensch denkbar ift, der diese Fragmentintuitionen in eine einzige Gesamtintuition zusammenschaute. Echt nietsschisch und echt dilthenisch ist aber eine solche Gesamtintuition durch ein "höheres Gein" dieses Menschen bestimmt. Der "Ubermensch" Rietssches erlebt im kenserlingschen "wesentlichen" oder "höheren Menschen" oder "Weisen" eine intellektualistische Umgeburt (vgl. hierzu bei Feldkeller G. 46 f.; im 211manach 134 ff.). Aus einem, über Kant noch hinausgehenden, transendentalen Idealismus aber stammt dann Renserlings Gleichsetzung Diefes "boberen Geins" mit dem "Erkennen"

selbst: der freischwebende, alle einander gegenfäglichen Erkenntniffe in sich integrierende. "plastische" und "proteushafte" Erkenntniszustand selbst ist der ganze "wesentliche" oder "höhere Mensch". Der Menschtyp Renserlings hat weder Realität als sein Gegenüber noch ist er selbst Realität. Er ist nichts als in sich schwebende Bewußtseinsfülle und Bewußtseinshelle (vgl. hierzu bei Feldkeller 170 u.a.). Un Stelle des vitalistischen "Mensch-Gott" Nietssches, des "Ubermenschen", tritt Renserlings "Weiser". Wie bei den Marburgern gipfelt auch bei ihm der Kantianismus in einem "idealen Bewußtsein". Aber diefes "ideale Bewußtsein" ift nicht ein über dem menschlichen empirischen Bewußtsein schwebendes absolutes "tranfzendentales" Bewußtsein, das, wenigstens bei Windelband, die Ahnung eines wahren Gottes aufdämmern läßt. Renserlings Bott ift vielmehr der "Weife" felbft, d. h. jene in fich felbst schwebende "Gesamtintuition", in der (mit Feldkellers Worten) nicht "wir Gott erkennen, fondern ... fich Gott in uns erkennt" oder beffer (mit Renferlings Worten) "wir rund um die Welt der Gedanken zu uns felbft ... gelangen" (191).

Supfeld, der freilich diese lette erkenntnistheoretische Grundlage nicht herausstellt, betont diefer Menschvergötterung gegenüber mit dem ganzen herben Ernst des Lutheraners die Bentralität des transzendenten Gottes: "Die driftliche Religion ... ift gang und gar von dem Bewußtsein erfüllt, daß im Grund auch das gespreizteste menschliche Gelbst vor der Majestät des Ewigen nichts bedeutet" (41). Auf das Problem des Zusammenschauens gegenfählicher Standpunkte hat er darum nur die. kalvinisches Ethos atmende, Untwort: "Die eigentliche Frage, die uns beschäftigen muß, ift ... überhaupt nicht die Frage: Wie verwirkliche ich mich selbst, wie komme ich zur Vollendung? sondern: Was will jest für die Gesamtheit in den Nöten der Gegenwart Gott bon mir getan haben ?" (48).

Vollraths Schrift ist schon von Anfang an mit geistwoller Ironie gegen Kenserling erfüllt, wie die Parallelen mit Herders Reisetagebuch und vorab mit dem zweiten Korintherbrief zeigen (7, 14 28). Die Worte "Persönlickkeit", "Verstehen", "innere Freiheit" sind ihm ein Greuel, wobei, gegenüber Kenserlings Internationalismus, freilich eine starke nationale Note scharf miteinklingt. Auch er hat

<sup>1</sup> Bgl. diefe Zeitschrift 101 (1921) 161 ff.

teine Einstellung für die kenserlingsche Frage einer "Gesamtintuition". Aber sehr gut betont er das Ungesunde seiner "Bewußtseinshelle" und das Entnervende eines rein in sich ruhenden Wissens, für das alles übrige zu einem "Mittel" entwürdigt wird. Es "fehlt die Verantwortung für die Wirklichkeit, der Respekt vor der Substanz und die Chrfurcht vor den Dingen neben dem Glauben an Gott. Nur mit Gott im Bunde wäre der Weise stärker als das Schicksal und gewönne den realistischen Weltblick", meint Vollrath abschließend.

In dem, was Vollrath in diesen Worten mehr andeutet als ausspricht, scheint uns in der Tat die Hauptsache zu liegen. Renserlings Problem einer "Gesamtintuition" scheitert an seiner Realitätsleugnung und Gottleugnung. Es ift in gewissem Ausmaß wahr, daß alle menschlichen Philosophien nur enge Fenfterblicke find in das Geheimnis des Seins, und daß die Fülle des Seins erft von einem erkannt und umgriffen werden könne, der selber erhaben ift über alle Bewußtseinsenge und Gegenfäglichkeit menfchlicher Beschauer. Aber dieses Ideal fest erstens eine mahre, bewußtseinsunabhängige Wirklichkeit voraus und zweitens - Gott als denjenigen, ber das Gein und das Erkennen ift als ein und derselbe. Denn diese lette Identität in Gott ist sowohl der legte Grund für eine allgemeine Zuordnung von Sein und Erkennen wie auch für jene angeftrebte "Gesamtschau", die in idealer Vollendung Gott allein hat und ift, die aber, fraft der Gottähnlichkeit des Menschen, auch für ihn ein wahres Ziel ist, das freilich erst durch übernatürliche Erhöhung seinen höchsten Sinn erreicht: das Schauen des All mit Gottes Augen und das Schauen Gottes "in Gott" in der visio beatifica. Die stellenweise Rirchenfeindlichkeit der Bücher Feldkellers und seine unglücklichen Versuche einer Dogmenumdeutung dürften wohl im Grunde einer unbewußten Uhnung diefer Berhältniffe entspringen.

- 5. Die Transzendenz des Erkennens. Von Frau Dr. Edith Landmann. (292 S.) Berlin 1923, Georg Bondi.
- 6. Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre. Bon Max Scheler. 1. Band: Moralia. (XII u. 175 S.) Leipzig 1923, Der Neue-Geist-Berlag. G. M 5.—
- 7. Probleme der Erkenntnis. Gesammelte Vorträge und Abhandlungen von Prof. Dr. W. Switalski. (Bd. 1: 135 S.; Bd. 2: 164 S.) Veröffentlichungen der Albertus-Magnus-Akademie Band 1, Heft Stimmen der Zett. 106. 1/2,

- 1—2. Münster 1923, Aschendorff. G. M 4.25 u. M 5.10
- 8. Einführung in die moderne Religionspsychologie. Bon D. Dr. Georg Bunderle. (150 S.) Kempten 1923, Kösel-Pustet (Sammlung Kösel 96).

Erscheint die Welt Kenserlings im Grunde wie ein lettes Abendrot der descartes-kantischen Philosophieperiode, so sind die Bücher Landmanns und Schelers wie ein Fanal der immer sieghafter vordringenden "Philosophie des Objekts" als einer bewußten Neugeburt patriftischer und icholaftischer Ginftellung. 3mmer deutlicher tritt so die beherrschende Stellung der beiden Schulen hervor, denen beide angehören: des George-Kreises und der Phänomenologie. Aber sie tritt auch hervor in jener Eigentümlichkeit, die Ernst Troeltsch feiner Zeit im dritten Band feiner Gefammelten Berte zeichnete: in ihrer eigentümlichen Berbindung von Wesensforschung und Entwicklungsftandpunkt. Dilthens Schatten steht hinter Landmann und Scheler gemeinsam. Das Lebensproblem Ernst Troeltschs hat sich verbreitert zur entscheidenden Auseinandersetzung von Phänomologie und Historismus.

Landmanns Buch darf man wohl, ohne Übertreibung, noch mehr als "Markstein" ansehen als seinerzeit Nikolai Hartmanns Neubegründung einer realistischen Erkenntnistheorie. Das Eigene ihres Standpunktes liegt gunächst in der prinzipiellen Abkehr vom kantischen Standpunkt: "Da, woRant das Problem vorfand und durch seinen abstrusen Gedanken in die Sachgaffe führte, in der es noch heute steckt, beffer noch: da, wo Descartes es vorfand. ist es aufs neue aufzunehmen" (72). Ihre Lösung ift die durchgehende und prinzipielle Aufstellung der Transzendenz der Erkenntnis als Upriori der Erkenntnis: "Erkennen ift feinem Wesen nach die Richtung des Bewußtseins auf Tranfzendentes" (65). Alle Funktionen des Ertennens, Sinneserkenntnis wie Begriffserkenntnis, geben auf tranfgendente Realität; die Sinneserkenntnis auch in Bezug auf die Sinnesqualitäten (Farbe, Ton ufm.), wobei Berf. zwar einen Mittelftandpunkt zwischen ftreng objektiven und ftreng subjektiven Qualitäten zuneigt, aber doch schließlich auch hier einem Standpunkt ftrenger Abbildlichkeit den Borzug zu geben scheint (83 132 158 ff.); die Begriffserkenntnis nach der Urt des scholaftischen Aristotelismus, indem Verf. entgegen Sufferl eine Erkenntnis des "Allgemeinen" (universale) im "Ronfret-Eristierenden" behauptet (98 123 178). Huch das lette Stück des alten scholaftischen Standpunktes findet sich bei ihr: die ideae ante rem, die Ideen der realen Dinge als diesen vorausgehend, wobei sie freilich (wie auch Hertling) keinen ordo metaphysicus neben einer Seinsordnung will (147 ff.). Intellectus est universalium, sensus autem singularium, dieses altscholastische Axiom samt seiner Bedeutung einer wahren Abbildung der Realität (162) ist der Sinn dieser neuesten Erkenntnistheorie.

Aber dieser Standpunkt verbindet sich nun in eigentümlicher Weise mit dilthenschen Unschauungen. Ginneserkenntnis wie Begriffserkenntnis sind nach L. nur "Teilerkenntnisse". die der "Gesamterkenntnis" des einmalig Ronfreten zu dienen haben. Diefe "Gefamterkenntnis" allein erfaßt erft die eigentliche Realität, die Substanz. Es ist keine reflerbeweisende Erkenntnis, feine Erkenntnis, die sich nach Urt mathematischer Gäge gewiß machen läßt, keine Erkenntnis, die allen unterschiedslos zugänglich ist, sondern eine einfach schauende Erkenntnis nach Urt Husserls und eine Erkenninis, die die Frucht hohen perfönlichen Lebens ist. L. übernimmt Dilthens Perfönlichkeitsstandpunkt ohne seinen Relativismus; ihre Auffassung ist, "daß man Erfenntnis von der gesamten Perfonlichkeit des Erkennenden abhängig segen und dennoch den transzendenten Ginn der Wahrheit aufs ftrengfte festhalten kann" (281). Go zeigt fich auch bei ihr die Renserlingidee von einem "höheren Gein" als der Bedingung höherer Erkenntnis, aber ohne die Renferlingsche Gleichsegung von Gein und Erkennen, und ohne den kenferlingschen Relativismus. Es schwebt ihr das "Bild des mahren Weisen" vor, "der aus der menschlichen Mitte heraus denkt wie handelt, der nicht leben kann, wie er lehrt, weil er nur lehrt, wie er lebt, beffen Größe primär im Gein, nämlich darin liegt, daß er fo ift, wie er ift, und beffen Ginficht als selbstverftändliche Frucht aus seinem Gein hervorgeht" (292). Die notwendige Ergänzung diefer Verknüpfung von Gefamterkenntnis mit höherer Perfonlichkeit des Erkennenden ist dann der Autoritätsstandpunkt: "Was mahr ift, gilt absolut, also auch für alle; daß aber alle es anerkennen, ist unmöglich, es sei denn, sie werden durch Autorität dazu gezwungen oder durch Erziehung dazu herangebildet" (284). Freilich muß diefer Autoritätsglaube "Einsicht in das höhere Wiffen einer andern Person oder Gruppe von Personen" einschließen und den Glaubenden die "Augen öffnen, daßsie selbst sehen, was jener sieht" (274).

Bergleicht man diesen Standpunkt mit dem der Scholastik, so dürfte zu sagen sein, daß

jene Erkenntniffe, die nach der Scholaftit gum Bestand des "gefunden Menschenverstandes" gehören, nach L. "Teilerkenntnisse" sind (279), fo daß L.s "Gesamterkenntnis" jene "komprehensive" Weise des Erkennens betrifft, die in der Tat nicht jedermanns Sache fein kann und schon nach Aristoteles allein den wenigen Befähigten zukommt. Konnte fo L.s Theorie einer "Gefamterkenntnis" eine glückliche innere Aberwindung Dilthens bedeuten, zumal in ihrer letten Ronfequenz auf die Persönlichkeit Gottes als "lebendige Norm von Wahr und Falsch" und "ideales Gubjekt der Erkenntnis" (278 280), fo haben wir doch unfre ernften Bedenken in Bezug auf ihre Stellung zu Glauben und Beweis, die nicht wenig mit ihrer Theorie von der "Gesamterkenntnis" zusammenhängt. L. lehnt (mit Scheler) den eigentlichen Beweis einer Realität ab, da sich nur "Sosein", nicht "Dafein" beweisen laffen; Dafein fei nur schaubar. Auf dasselbe "Schauen" führt sich dann auch das Glauben zurück, auch in der Form des Autoritätsglaubens, indem Glauben nur die innere Form dieses Schauens ist: "Nur die vollendete Erkenntnis . . . fordert und erzeugt ... den absoluten Glauben an das Erfannte. Und Glauben felbst (ift) nichts anderes als ein vollendetes Erkennen" (270). Darum muß auch der Autoritätsglaube zu einer Ginsicht in die Objekte führen, wenn er nicht "ein Verzicht auf Erkennen und Erkennenwollen und eben deshalb auch kein Glaube sein soll" (274).

Sier fteht L. gang im Bann bes phanomenologischen "Schauens" und des Kampfes Schelers gegen Beweise des Daseins Gottes (vgl. 268) mit all seinen Migverständnissen und Gefährlichkeiten, auf die wir an anderer Stelle zur Benüge hingewiefen haben. Diefe Theorie des "Schauens", wenn sie nicht eine gründliche Rlärung erfährt, dürfte allzuleicht in theosophischen Mustizismus und Leugnung aller übervernünftigen Geheimniffe des Glaubens führen, und so auf anderem Wege in den befämpften Rantianismus gurud. In der besonnenen Form L.s freilich könnte dieses "Schauen" als jene "natürliche Form" der Erkenntnis sich fassen lassen, die auch Rleutgen seinerzeit der Form des Gottesbeweises gegenüberftellte (Theologie der Borzeit II 34 ff. u. a.). Aber auch dann bleibt bestehen, daß diese "unwillkürliche" Erfenntnis, wie Rleutgen fie nennt, einer nachträglichen Verifizierung fähig, ja (für die Wissenschaft) bedürftig ist, da sie eben einschlußweise jene Rechtsgrunde enthält, die das Beweisversahren ausdrücklich herausstellt. Jedenfalls aber gibt es eine obere Schicht von Wahrheiten, die eigentlichen Glaubensgeheimnisse, die aus ihrem Wesen heraus eine schauende Einsicht nicht zulassen, da sie, wie Newman einmal sich ausdrückte, das "Heraustreten des unendlichen Gottes" darstellen, d. h. die Erscheinung seiner Unschaubarkeit und Unbegreisslichkeit. Soll die neue, freudige Bekenntnisbewegung zur Wirklichkeit der Dinge nicht in die Abgründe des Mystizismus abstürzen, so wird sie diese unüberschreitbaren Grenzen des "Glaubens, der nicht Schauen" ist, heilig halten müssen.

Schelers Schrift, die zum Teil eine erweiterte Wiedergabe von Auffägen seines "Rrieg und Aufbau" darftellt, berührt fich natürlich sehr eng mit Landmanns Persönlichfeitsstandpunkt und Schauenstheorie. Deutlicher als sonst geben sich hier die letten Uriome seines "Personalismus", so wenn er schreibt, daß nur die "Personform des Erkennens Welttotalität zu geben vermag und nur für Personform die absolute Daseinsstufe aller Dinge überhaupt zugänglich ist" (11), "daß immer nur das relativ Wahre und Gute allgemeingültig fein kann; das abfolut Wahre und Gute aber nur die nicht allgemeingültige, personhafte, individuelle Wahrheit und Gutheit fein kann; das heißt Wahrheit und Gutheit, die fich innerhalb der Grenzen des Nurallgemeingültigen über das bloß Allgemeingültige als geistiger Aberbau erhebt" (12), wobei man natürlich wissen muß, daß für Scheler wie für Landmann "allgemeingültig" nicht mit "an sich gültig" zusammenfällt, sondern den kantischen Ginn des "faktisch von allen Unerkanntseins" hat. Schelers wie Landmanns Personalismus wurzelt legtlich im Zusammenfallen von Wahrheit und Gutheit mit Gott, der als Gott Persönlichkeit ift. Die historischen Partien des Buches sind entsprechend der Eigenart Schelers natürlich mehr als Paradigmata seines eigenen Systems zu nehmen, vorab was die Kennzeichnung Augustins und Thomas' Für Augustin liegt, wie wir an anderer Stelle gezeigt haben, nicht die "Liebe" in der Zentralstelle seiner Auffassung, sondern material die "Wahrheit" und formal der "Gott über uns und in uns" 1. Für Thomas ist, wie die Abhandlungen der Quaest. disp. zeigen könnten, die Liebe nicht ein "Streben nach", sondern durchaus ein "Einssein mit"; die unio, das unum esse ist seine kurze Formel

der eigentlichen Liebe. Erkenntnis aber geht

für beide der Liebe voraus, da gerade

Augustin auf dieser vorausgehenden Ertennt-

nis seine Trinitätsspekulation aufbaut. Geine

Liebesformel heißt nicht "Liebe, die Erkenntnis erzeugt", sondern "Erkenntnis, die durch Liebe wächst" (In Io. tract. 96, 4). Wie

wir an anderer Stelle dargelegt haben und

in einer bald erscheinenden Schrift noch aus-

führlicher dartun werden, ift vielmehr Sche-

lers Wert-Liebe-Theorie, die den eigentlichen

Sinn seines nicht felten migberftandenen Ron-

gruenzsustems bildet, noch ein letter Reft der

fantischen Philosophieperiode, die Religion und Ethik der Emotionalsphäre zuwies, und

muß in der echten Ronfequenz des phano-

menologischen Standpunktes entweder in Rant

zurückfallen oder zu jener Theorie der "natür-

lichen Induktion" sich klären, die Newman

vorbildlich entwickelt hat. Die Zeichen dieses

noch unentschiedenen 3wischenstadiums trägt

darum auch diefes Buch, das in feinen neuen Partien mehrfach die Lehre des "Ewigen im Menschen" wiederholt oder gar prononciert (33 ff. 50). Auch darin zeigt sich der Charatter seiner Ungeklärtheit, daß hie und da rationalisierende Tendenzen spürbar sind, die mehr oder minder Chriftentum als eine Urt philosophischen Typus aufzufassen scheinen (96 136 u. a.). Gerade hier läßt fich dann auch der gefährliche Gebrauch jenes phänomenologischen "Schauens" beobachten, der fast unwillfürlich die Grenzen zwischen Natur und Abernatur zu verwischen strebt. Go gewinnen wir auch von diesem Buch den Gindruck, daß die geniale Unalysierungskunft Schelers, die vorab in der Typisserung der verschiedenen Leidensüberwindungen (41 ff.) und öftlicher und westlicher Chriftlichkeit wahre Triumphe feiert, die fast feptische Kritik und Vorsicht eines Newman zum Ausgleich brauchte. Landmann und Scheler können die Urt bezeichnen, wie katholischer Beift als Reaktion auf die kantische Philosophieperiode aus dieser selbst durchbricht. Es ist nicht "katholischer Geift", wie er gerade dogmatischem Ratholizismus genau entspräche. Es ist auch nicht "katholischer Geist", wie er tatfächlich im empirischen Ratholizismus herrscht. Es ist "tatholischer Geift" in gewiffen allgemeinen Formen, die der Theolog etwa als "natürlich gefunde" Philosophie bezeichnen würde, "tatholischer Geift", weil tatsächlich nur der Ratholizismus noch diese Philosophie vertritt: die Philosophie eines Wirklichkeitsprimats gegenüber bem Bewußtseinsprimat,

<sup>1</sup> Diefe Zeitschrift 105 (1923) 344 ff.

eines Gliedschaftsprimats gegenüber einem Berselbstungsprimat. Es darf darum nicht Wunder nehmen, daß die tatsächlich von eingesessenen Katholiken ausgehende Literatur mit dieser obigen Literatur "katholischen Geistes" recht wenig übereinstimmt. Diese Literatur ist vielmehr geradezu umgekehrt eingestellt: nicht strebt sie aus neuzeitlicher Not ins Katholische, sondern sucht vom Katholischen aus den Verständigungsweg ins Neuzeitliche.

Das zeigt sich typisch an den Büchern Switalskis und Wunderles. Die Ausgangspuntte des Ringens Switalftis um eine Erkenntnistheorie liegen einmal in der durch den Neukantianismus angestrebten Beranferung des "Gültigen" in einem "abfoluten Bewußtsein". Un Stelle diefes Bewußtseins tritt bei Switalsti das augustinische "theologische Apriori": "Der Platonismus augustinischer Färbung gibt nach unfrer Unsicht eine den Forderungen der Allgemeingültigkeit und Objektivität in gleichem Mage genügende Ertlärung der apriorischen Glemente, indem er fie auf die ideale Befeggebung der absoluten Intelligenz zurückführt" (I 59). Auf der andern Seite aber ift ihm doch das Erkennen nicht eine einfache Vereinigung realer Erfahrung mit a priori festen und unwandelbaren Begriffen. Er übernimmt vielmehr Grundgedanken eines Unnäherungsrealismus, dem alle Begriffe nur recht unvollkommene Deutungen der realen Dinge find : "Unfre Begriffe find nicht Abbilder der Dinge, sie ,bilden' nicht einmal die Erlebniffe ab. Gie find funftgemäß geformte Gebilde, in denen unfer Beift mit wachsender Genauigkeit sich Rechenschaft ablegt von der Eigenart des Meeres der Wirklichkeit, deffen Wellen an der Schwelle unfres Bewußtseins branden" (I 50 51). Darum zieht Switalfki auch die lette Konsequenz dieses Unnäherungsrealismus, nämlich die Bindung der Erkenntnisbreite an die Individualität: "daß wir als empirische Erkenntnissubjekte gunftigenfalls nur Teilansichten der Wahrheit und nie die ganze Wahrheit in ihrer vollen Reinheit zu erschauen vermögen" (II 112). Diese Ginsicht erzeugt bei ihm aber nicht die Scheler-Landmannsche Theorie eines Sich-Integrierens der einzelnen Erkenntnissubjekte, sondern einen unmittelbaren Returs auf Gott als die Einheit von Idee und Gein: "die absolute, göttliche Wahrheit, die uns als der allein befriedigende Erklärungsgrund, Stug- und Richtpunkt für die Entfaltung unfres Wahrheitssinnes erscheint" (ebd.), fo daß der Erkenntnisdrang der "idealen Bewältigung des Realen" direkt feine "reale Rraftquelle" in diesem leibnizisch aufgefaßten

Gott hat, "aus der jene Spannung und unfre Unftrengung zu ihrer Uberwindung ihre Stärke und Lebendigkeit erhält" (II 126). Go wird der rein erkenntnismäßige "Wille gur 3dee" selber "zu einer eminent sittlichen, ja religiösen Pflicht. Birgt er doch als treibendes Motiv das Bedürfnis in fich, dem objektiv und abfolut über unfrem Beiftesleben wie über dem Weltgeschehen überhaupt maltenden Beifte Gottes sich innerlich anzugleichen. . . . Der platonische Eros, driftlich geläutert und vertieft, gibt fich fomit für unfer Muge in jenem Willen gur Idee fund" (II 126 127). Go ift es dann auch fein Bunder, wenn Switalsti mit Scheler den "religiösen Urtrieb" als Urtrieb aller Erkenntnis lehrt und "in der metaphysischen Ginftellung nur eine Besonderung des religiöfen Urtriebes" erblickt (II 140) und auch die Intuitionsform dieser Urtriebe zugibt, den "ursprünglichen intuitiven Charafter des geistigen Erkennens" (II 144). Aber er sucht, entgegen Schelers Wertlehre, diesen "Urtrieb" ontologisch zu begründen, als "Refler der objektiven Gebundenbeit aller Kreatur an Gott als ihren Schöpfer und Erhalter" (II 140), und wehrt fich entschieden gegen eine "unmittelbare Intuition"1. Wir gewinnen also das eigenartige Bild eines zwischen transzendentalem Idealismus und Scholaftik vermittelnden Syftems. Vom tranfzendentalen Idealismus ift der Bedanke einer ideellen "Bearbeitung" und "Bewältigung" im Individuum als Individuum übernommen, von der Scholastif die Absolutgeltung und Realitätsgeltung der Begriffe. Das verbindende, selbständige Mittelftuck ift die Theorie der steigenden "erarbeiteten Unnäherung". Es ist lettlich weder die transzendentale Alleingültigkeit der die Wirklichkeit "schaffenden" Rategorien noch die scholastische Abbildlichteitstorrelation zwischen Begriffen und Dingen, die die "Wahrheit" verbürgt. Es ift vielmehr die dynamische "Unnäherungsarbeit" selbst, insofern sie in Gott als der Einheit von 3dee und Wirklichkeit wurzelt und zu ihm als ihrem Ideal hinftrebt. Go zeigt sich — geistesgeschichtlich gesehen — bei Switalsti eine Verbindung der platonischen "Teilnahme" mit Gedanken, wie sie der Entwicklungsmetaphysik Ernst Troeltsche eigen sind.

Wunderles ungemein reichhaltige "Einführung in die moderne Religionspsychologie" versucht eine ähnliche Verständigungs- und Klärungsarbeit gegenüber der Religionswissenschaft. Er zeigt in dankenswerter Weise die Begrenztheit der einzelnen Methoden und

<sup>1</sup> Vgl. diese Zeitschrift 105 (1923) 123 f.

den gefährlichen Punkt in ihnen, wo fie aufhören, objektive Methoden zu fein, und anfangen, in aprioristische Religionsphilosophie überzugehen, sei es rober Pragmatismus, sei es moderniftische Erlebnislehre, fei es kantischer oder neukantianischer Apriorismus. Giner einseitigen Theorie "freischwebenden Erlebens" gegenüber betont er die erlebnisunabhängige Wahrheit und Wirklichkeit, ber gegenüber alles "Erleben" nur ein tieferes gegenständliches Erfennen ist (cognitio experimentalis). Entgegen der Einfeitigkeit phänomenologischer "Wesensschau" verlangt er den langsamen Weg vorsichtiger Induktion, und der Allmacht des naturwissenschaftlichen Experiments stellt er eine freie "Ermittlung von Regelmäßigfeiten und Typen" gegenüber. Nur wäre es uns fraglich, ob Verfaffer der eigentlichen Absicht der Phänomenologie ganz gerecht wird, wenn er fie dem Ontologismus naheruckt (85); denn Ontologismus besagt doch eine unmittelbare Schan des Realen, Phänomenologie aber klammert das Reale ein und lehrt ein Reduktionsverfahren vom empirisch Unwesentlichen gum "Wefen". Gie rudt die "Wefenheiten" in diefelbe Reihe wie die letten logischen Prinzipien (Widerspruchsprinzip usw.), die nicht direkt bewiesen werden können, sondern nur einfach eingesehen. In kantischen Termini gesprochen, will die Phänomenologie eine Erweiterung der "funthetischen Urteile a priori" und ihren ichunabhängigen Dbjettcharakter. Ihre Widerlegung könnte also mithin nur fo geschehen, daß das Unberechtigte einer solchen Erweiterung der letten, allein in fich einsichtigen, Prinzipien gezeigt werde.

Cbenfo möchten wir, was den Begriff der experimentalen Eraktheit betrifft, eber dem Sternichen Begriff einer relativen Erattheit zuftimmen, d. h. relativ zu den immanenten Graftheitsmöglichkeiten des zu untersuchenden Gegenstandes. Was aber die legte pringipielle Schwierigkeit einer Religionspsychologie betrifft, die Verfasser mehrfach streift (117 135), nämlich das, natürlicher Beobachtung unzugängliche, Wirten der Gnade, fo schiene uns diese, insofern sich Religionspsychologie rein defkriptiv verhält, nicht fo schwerwiegend. Gnade im Sinne der "Teilnahme an göttlicher Ratur" besagt ja überhaupt teine Gingriffe ins Bewußtseinsleben, fondern ift nur die innere ontologische Geite ber Bewußtseinsatte. Gnade aber im Ginne "fittlicher Silfe" (gratia sanans ufw.) ift eben eine Bilfe gu Bewußtseinsatten und verhält fich im Grunde, in Thomismus wie Molinismus, zu diesen methodisch nicht anders als die "Wahlfreiheit", d. h. läßt feine naturgefetliche Raufalitätserklärung zu. Denn die thomistische praemotio physica gilt für alles geschöpfliche Wirken, begründet alfo feinen Unterschied zwischen Menschlichem und Untermenschlichem; wenn sie also Naturwissenschaft zuläßt, muß fie auch Religionspfnchologie zulaffen. Die unterscheidende Modifikation liegt also in der "göttlichen Hilfe" zur freien Handlung, mithin in den Grengen, die die menschliche Freiheit felber schon aller ftrengen Raufalitätserklärung steckt. Aber auch der strenge theologische Ginn der gratia sanans schiene uns feine prinzipiell weitere Ginschränkung zu bedeuten. Denn diese gratia sanans wird nach theologischer Lehre unfehlbar allen gegeben, die "beten", ist also eine faktische (wenngleich nicht "aus sich" notwendige) Funktion des "religiöfen Gebetslebens". Mithin dürfte eine deskriptive Religionspsychologie tatsächlich feine andern Grenzen haben als eine Pfychologie des Menschen überhaupt, d. h. die Wahlfreiheit; denn die Grenze des "Wunders" ift ihr mit der Naturwiffenschaft gemeinsam. Es fame so ein religionspsychologisches Programm zustande, wie es 1872 bereits die streng neuscholastische Dublin Review aufstellte (Aprilheft).

Erich Przywara S. J.

#### Philosophie.

Rern aller Philosophie. Von Guenther Schulemann. fl. 8° (176 S.) Habelschwerdt 1923, Franke.

Diese schöne Ginleitung in die Philosophie vom Standpunkt der philosophia perennis ist zugleich ein philosophisches Brevier in knappfter Korm und ungewöhnlich reichem Inhalt. Man findet hier weit mehr, als man erwartet, also nicht bloß einen Aberblick über die Beschichte und die philosophischen Musgangspunkte, nicht bloß die Lehre von den erften Prinzipien und von den Ursachen des Werdens; auch Gott und Welt, Rraft und Stoff, Leben und Geele. Gittlichkeit und Schönheit, des Lebens und des Ubels Ginn, die Gemein-Schaft in Familie und Staat, alles das fommt in verdichteter Geftalt zur Behandlung. Manchmal ift der zusammengedrängte Stoff fo umfaffend, daß man fehr viel wiffen muß, um ihn zu umspannen, so zumal in den chemisch-physifalischen und den biologischen Abschnitten über Natur und Leben. Dagegen ift g. B. die Abhandlung über das Wirtschaftsleben, die Rechtsordnung und den Staat ein treffliches Beifpiel für die Runft, eine reiche Fulle tlar zu entfalten. In der Lehre von Gott ift diefe

Jusammenfassung vielleicht weniger vollkommen gelungen. Ganz schön stellt sie sich
dagegen dar in der Beurteilung des Ubels
und des Lebenssinnes. Seine besondere Eigenart zeigt der Verfasser recht charakteristisch im Abschnitt über die Kunst. Überall schickt er
freundliche Ausblicke nach dem Osten, nach China und Japan, überall ist er weitherzig in
der Beurteilung. Die großen einheitlichen
Grundideen sähe man gern schärfer hervortreten. Jedem Studenten, jedem Freund der
Philosophie sei das Büchlein angelegentlich
empfohlen.

Die Realisierung. Ein Beitrag zur Grundlegung der Realwissenschaften. Von Dswald Külpe. Dritter Band. (Aus dem Nachlaß herausgegeben von August Messer.) 8° (XVI u. 362 S.) Leipzig 1923, Hirzel.

Das sind die gründlichsten Arbeiten zum kritischen Realismus: Nicolai Hartmanns "Metaphysik des Erkennens" und Külpes "Realisierung". Nur daß N. Hartmann, treffsicher in der Abwehr Kants, vielfach im positiven Aufbau manchmal versagt, während Külpe in diesem dritten Band schöpferisch denkt, meist glücklich. Nur schade, daß es eben ein Nachlaß ist. So bleibt vieles unvollendet, als Bruchstück unklar, weil es der letzten Teile entbehrt. Eine außerordentliche Fülle sest aber in Erstaunen.

Die Sezung der Realitäten wurde in andern Bänden begründet. In diesem handelt es sich um Bestimmung des realen Seins; subjektiv wird sie festgelegt durch eine ausführliche und sehr wertvolle Theorie des Denkens, objektiv durch eine Sonderung, Einteilung und Schilderung aller möglichen Gruppen von Objekten.

Die Theorie des Denkens leidet wie alle ähnlichen Arbeiten an der Berschiedenheit der philosophischen Fachausdrücke bei uns. Wir sind noch unendlich weit entfernt von einer auch nur annähernden Einheitlichkeit. Man muß immer wieder fürchten, den Verfasser mißzuverstehen, weil jeder, selbst bei grundlegenden Dingen, als A bezeichnet, was ein anderer B, ein dritter C nennt. Ich erinnere beispielsweise an die Unterscheidungen von Realem und Wirklichem, Objekten und Geschehenem.

Im allgemeinen drückt sich Külpe klar aus. Seine Unterscheidungen von Denken und Wahrnehmen, nach den Beziehungen zum Bewußtseinsinhalt gesondert, sind sehr fruchtbar. Aber die Bestimmung des Denkens als "Hinweisen" und als "Meinen" (eine leider um sich greifende Terminologie) und das Verhältnis des Denkens zum Begriffe-haben

bleiben zum Teil unklar. Mit großer Gründlichkeit wird die "objektive" Treue des Denkens troß Abstraktion und Kombination behandelt.

Gleich eingehend und wertvoll ist auch die Untersuchung der Magstäbe, die wir anzuwenden haben, um die Realitäten richtig zu bestimmen. Die empirischen und Denkkriterien find nur von untergeordnetem Wert. In diefen Erörterungen vermisse ich bei Külpe manchmal die Gabe, wirklich einfache Dinge auch einfach zu ordnen und auszudrücken. Vom dritten Rapitel an kommen "gemischte Kriterien" in der Bestimmung des Realen zur Sprache. Was da über die Beobachtung und die Folgerungen aus ihr gesagt wird, ift für die Methodit des Experimentes und seiner philosophischen Musbreitung gerade fo ergiebig wie das fünfte Kapitel über die Schlüsse auf Realitäten von Erscheinungen und von Realitäten aus Realitäten für die Methodik der Seinslehre, und das siebte Kapitel, "die realistische Deutung von Symbolen" für die Methodik der Beschichtswissenschaft.

Das sechste Kapitel dagegen über die Kombination von Realem ist, wenigstens in ihren beiden letzten Teilen (3 u. 4), leider zu bündig und unvollständig, um eine Methodik der Naturphilosophie einzuleiten. Oft wünscht man mehr Literaturangaben. Sie sind ungemein spärlich, und es ist demnach bei der ungeheuren Fülle meist unmöglich, Külpes neue Erkenntnis von den überkommenen zu sondern. Jeder aber, der dieses Werk durchstudiert, ist des reichsten Gewinnes sicher. Dem Herausgeber, August Messer, gebührt großer Dank

Die psychische Dingwelt. Von Dr. Wilhelm Haas. 8° (216 S.) Bonn 1921, Coben.

Es ift lehrreich, diefes Buch nach Rulpe zu lesen. Auch bei Dr. Haas findet man eine zeraliedernde Kleinarbeit von tiefem wissenschaftlichen Ernft und ftarter Denkkraft. Aber die Methode ist weniger sicher und die Klarheit läßt zu wünschen übrig; so allein schon die Ginftellung zu Rant. Den gültigen Beweis, daß neben der "physischen" Welt eine "psychische" von gleichem objektiven Bestand vorliegt, erbringt der Verfasser zweifellos, aber den Charafter diefer Realität baut er trog feiner Gegenanstrengungen zu sehr nach der Unalogie des Physischen auf. Auch die Formen und Begiehungen dieses Pfychischen untereinander und mit dem Körperlichen werden in feiner Una-Inse auseinandergefaltet; wie weit sie sich bewähren, fonnen erft fpatere Bande offenbaren. Uberhaupt gehören Ginzelbeobachtungen zum Wertvollsten im Buch. Ich erwähne nur die trefflichen Schlaglichter auf die Psychologie der Heiligen und Märtvrer.

Folgende Bände werden ja gewiß Alärung bringen. Aber auch in dieser Grundlegung hätte betont werden müssen, daß die meisten Ergebnisse nur vorläusige Hypothesen sind. Manche Ausdrücke entsprechen mehr einem Bild als einem philosophischen Begriff, so z. B. "psychischer Leib"; das sollte vermieden werden. Vielleicht wird später auch ein Weggefunden zur Realisserung des psychischen Wesens, nicht bloß der psychischen Erscheinungen.

Mit dem ganzen ersten Kapitel "Die Entdeckung der psychischen Welt", kann ich wenig anfangen. Sie ist mir zu dogmatisch gehalten. Sie sest manches voraus, was unerwiesen ist, so zumal die Behauptung, daß die physische Welt im Gegensaß zur psychischen sich vollkommen und endgültig festgesest hat (das Gegenteil scheint mir wahr), daß es eine Materie und echte Käumlichkeit des Psychischen gibt (vgl. Dlivi). — Troß allem ist dieser Versuch, einepsychische Dingwelt aufzubauen, aller Berücksichtigung und Einfühlung wert.

Das Wort und die geistigen Realitäten. Pneumatologische Fragmente. Von Ferdinand Ebner. 8° (245 S.) Innsbruck 1921, Brenner-Verlag.

Rur scheinbar ist der Inhalt dieses Buches mit dem des vorhergehenden verwandt. Ebner geht vom wertvollen Gedanken aus, daß das Wort, die Sprache den Menschen aus der Icheinsamkeit herausreißt und ihm ein "Du" gegenüberftellt; aus diefem Bund geht bann eine Wechselbeziehung hervor, die einen großen Teil der wichtigsten Menschheitsfragen erhellt und erklärt. Mus den geiftreichen Gedankengängen Chners herausließen fich einschneidende foziale Wahrheiten entwickeln, die geiftigen Realitäten in dem ihnen eigentumlichen Gehalt ausbreiten, die Schwächen des philosophischen Idealismus ableiten. Nur müßten dann ftatt der Behauptungen und dem fühnen Denkfeuerwerk geordnete Reihenvon Beweisen und Begründungen aufziehen. Gie fehlen in diefem Buche fast gang. Dazu verderben gewaltige Abertreibungen das Bild. Das "Du", welches uns die Sprache als Gegenstück des 3ch aufdrängt, erscheint dem Verfaffer als der Gott des driftlichen Glaubens, als Gott allein, deffen einleuchtende Rraft fo wirken muß, daß jeder Versuch eines Beweises ein Unding ift, deffen allumfaffendes Wesen den Menschen fo bezwingt, daß jede Liebeserklärung zwischen den Geschlechtern eine "Blasphemie" ift, deffen Einzigkeit so alles beherrscht, daß alle Philosophie, Theologie, Kunst, Kultur und Mystik zum alten Eisen zu wersen ist. Jesus als Gott und Heiland ist alles. "Es gibt keine christliche Kultur — daß man das erst sagen muß! — es gibt keine christliche Weltanschauung, aber auch keine christliche Lebensweisheit; denn der Christ wird immer der "Narr in Christo" sein und ein Tor in den Augen der Verständigen und Weisen dieser Welt" (233).

Die Gotik steht vor dem Verfasser als das "doppelte Vergehen am Geist der Schönheit und am Geist des Christentums" (234).

Ebner ist von Kierkegaard inspiriert. Die meisten übrigen Gedanken der Menschheit erscheinen ihm offenbar ziemlich belanglos. Wir haben es mit einem geistreichen, aber nicht mit einem gesunden Buch zu tun.

Des Urseins Dreifaltigkeit. Von Max Valier. (Faustbücher, 1. Reihe. Metaphysische Probleme. Dritter Band.) 8° (172 S.) München 1921, Faust-Verlag.

Das Buch handelt zunächst von der Urbewegung, und die Untersuchung gipfelt in einer neuen Schwerkrafthypothese, eine Frucht großer Gedankenarbeit, die aber, um zu überzeugen, aus dem Stiggenhaften in die flare Welt des streng mathematischen und wissenschaftlich - physikalischen treten müßte. Im zweiten Teil, der Dreifaltigkeit des Geienden, der alles in ein geheimnisvolles Syftem von Dreieden preft und aus dem verstandesmäßig gedeuteten Dreieinigkeitsgeheimnis abzuleiten sucht, fühlt man keinen Boden der Wirklichkeit und faßbarer Philosophie mehr unter den Fugen; fo geistreich und fruchtbar manche tiefdurchdachte Unalogien auch sind. Die metaphysischen Probleme des dritten Teiles, die von Tieren und Untermenschen, Menschen und Geiftern, bom Weltplan und der Sünde, himmel und hölle handeln, find eher Dichtungen als Metaphysik. Dem Philofophen bieten fie tein Wiffen und teine Unregung, und den philosophischen Laien können fie nur berwirren.

Das Buch vom Herrschen. Ein moderner Regentenspiegel. Von Paul von Bergdorf. 8° (222 S.) München u. Kempten 1922, Kösel & Pustet.

Bergdorf ist ein Deckname. Der Verfasserspricht und schreibt offenbar aus Erfahrung. Alls Fürstenerzieher wäre er gewiß vorzüglich geeignet. Sein Buch ist vor dem Zusammenbruch fertiggestellt. Er hat recht daran getan, es unverändert herauszugeben. Denn es hat jedem Erzieher, jedem Führer, jedem Staatsmann, Minister und Präsidenten viel zu sagen.

Die pädagogischen und geschichtlichen Teile sind weit besser als die philosophischen. Ich denke beispielshalber an die Entstehung der königlichen Gewalt und die Toleranz. Dennoch behandeln wir es unter Philosophie in Erinnerung an die vielen ähnlichen Bücher, die im 16. und 17. Jahrhundert über diesen Gegenstand erschienen sind. Es ist zu bedauern, daß Bergdorf diese nicht mehr herangezogen hat. Ich werde das am Schluß dieser Besprechung nachholen.

Bergdorfs Buch ist besonders interessant und wertvoll durch die Fülle geschichtlicher Beispiele und Erinnerungen. Hier und da hätte man sie wohl kritischer behandeln dürfen. Auf S. 92 sind offenbar zwei spanische Philippe miteinander verwechselt.

Bielleicht wäre der Reichtum der Beispiele durch tiefere psychologische und eingehendere philosophische Behandlung noch wirksamer geworden. Über auch so ist das Buch ungemein

lehrreich und anregend,

Ich füge eine bibliographische Auswahl weniger bekannter Fürstenspiegel bei :

Aquivivus Bellisarius, De principum liberis educandis. Basel. — Wilh. Ferdin. ab Effesen-Maubach, Manuale politicum de ratione status seu Idolo principum. Frankf. 1662.

L'alcoran de Louis XIV. Rom 1695.

De la première éducation d'un prince depuis sa naissance jusqu'à l'âge de sept ans. Rotterd, 1654.

Franc. Patricius, Enneas, de regno et regis institutione. Paris 1581, 1582, Straßb. 1594. Stan. Orichovius, fidelis subditus seu de institutione regia. Krakau 1584. Hadr. Saravia, De imperandi authoritate lib. IV. Lond. 1593. De l'instruction du Dauphin à Mr. le Card. de Richelieu, Paris 1640. Hier. Mengozzi, Discorsi a eruditione d'illustri et nobili giovanni. Ven. 1614. (Solche Bücher gab es die Menge.) Theod. Jaquemot, Le tableau des princes et personnages illustres, Genève 1628. — Le Prince, Paris 1631. Joh. Chr. Wagenfeil, Bon Erziehung eines jungen Prin-

zen, der vor allem Studieren einen Abscheu hat, Leipzig 1705. Reinh, Lorichius, De institutione principum loci communes, Frankf. 1538.

Marco de la Trato et Mont'Albano, Discorsi de Nobiltà della vita del nobile et del Principe et del regimento di se stesso, Vincq. 1549.

Seb. Foxius, De regni regisque institutione libri IV, Antw. 1556 et 1566.

Vinc. Castellanus, De officio regis libri IV. Marp. 1597.

Melch. von Ossa, Prudentia regnantium, Frankf. 1607.

Lael. Zechius, Libri III de principe et principatus administratione, Frankf. 1612.

Math. Lopez, De rege et regendi ratione libri II, Madrid 1616.

Nic. Reusnerus, Aureolorum dogmatum de Principe et principis officio sylloge, Jena.

Corona virtutum principe dignarum in usum D. Caroli Britanniae principis, London 1613. Iacobi I Regis Angliae βασιλικόν δώρον ad

Henricum filium, Hannover 1607.

Speculum boni principis Alphonsus Aragoniae etc.... ex edit. Joh. Santes, Amsterd. 1646.

Desid. Crescentius, Artes reconditae regendi respublicas et dominandi, Utrecht 1657.

Reinh. Faustius, princeps christiano-politicus, Herbipoli 1667.

J. Franc. Senault, Le monarque ou les devoirs du souverain, Paris 1662.

Princeps in compendio, Wien 1668.

Casp. Barlaeus, De bono principe adversus Mc. Macchiavellum oratio, Baruths 1672.

L'escole des princes ou Alexandre le Grand, Amsterd. 1671.

Propylaeum sapientis et felicis principis, Leipzig 1708.

Georg Schönborn, Politicorum libri VII, Amsterd. 1642 (u. ff.).

Didacus Saavedra, Idea Principis christianopolitici, Amsterd. 1651.

I. Lipsius, Monita et exempla politica, Amsterd. 1688.

Stanislaus v. Dunin-Borkowski.

# Umschau.

### Ratholisches bei protestantischen Romanisten.

"Gie reden über den fatholischen Gottesdienft im Mittelalter, wie fie auf Grund unzulänglicher Dokumente über Ginrichtungen eines längst verschollenen Volkes reden könnten. Diese Unklage erhebt Maximilian Lewels gegen manche protestantische Vertreter der romanischen Philologie, und er erhärtet die Unklage durch eine Blütenlese aus Arbeiten über die altfrangösische Literatur, die von namhaften Bertretern der romanischen Philologie verfaßt oder zustimmend begutachtet und von deutschen Universitäten als wissenschaftliche Leistungen anerkannt worden sind. Mit Recht gibt er seiner Schrift "Neuphilologische Theologie" (Hamburg 1922) den Untertitel "Rritische Ratechesen für Studenten der altfranzösischen Literatur"; gemeint sind akatholische Studenten, die hier eine bewunderungswürdig klare Richtigstellung der meisten Mißverständnisse finden, denen die katholische Glaubenswelt immer wieder ausgesett ift.

Wertvoll sind diese Katechesen auch für uns Katholiken, weil sie uns ins Gedächtnis zurückrufen, wo wir im Verkehr mit Nichtkatholiken sast unasweichlich auf fehlendes Verständnis oder, was schlimmer ist, auf irrige Auffassungen stoßen müssen. Wenn selbst Männer, die gewohnt sind, mit philologischer Genauigkeit zu arbeiten, sich mancher Vorurteile nicht erwehren können, darf man dies von weniger kritisch Eingestellten schon gar nicht erwarten. Man wird also gegebenenfalls solche Dinge des katholischen Glaubens und Lebens als etwas gänzlich Unbekanntes einfach und klar beschreiben müssen.

Daß die Arbeiten über altfranzösische Literatur ein besonders ergiebiger Fundort solcher Mißwerständnisse sein mußten, war von vornherein zu erwarten, da diese Literatur ganz vom Geiste katholischen Christentums getragen ist. "Die Gemeinschaft der Heiligen, das Fegfeuer, das Gebet für die Verstorbenen, die Verehrung der Heiligen, ihrer Reliquien und Vilder, der Ablaß, Wallfahrten, Prozessionen, Bußübungen, Fasten und Abstinenz, der Alerus vom Papste die zum Kaplan, die geistlichen Orden, die Einsiedler und Klausnerinnen, das katholische Kirchenjahr mit seinen festlichen und ernsten Zeiten, der Gottesdienst mit Messe und Offizium, die Sakramente und Sakramentalien,

kurz alles, was im Mittelalter katholische Lehre, katholische Einrichtung oder katholische Brauch war, ist an tausend Stellen in die altstranzösische Literatur verwoben." Da ist es unvermeidlich, daß derjenige, der diese Dinge darstellen und beurteilen will, ohne als Katholik praktisch mit ihnen vertraut zu sein oder ohne gründliche theoretische Kenntnisse aus Werken der katholischen Theologie geschöpft zu haben, bald da, bald dort danebengreift.

Von vornherein ift man auf allerlei Schiefheiten gefaßt, wenn etwa Transsubstantiation, Ablaß, Beiligen- und befonders Marienverehrung zur Sprache kommen. Aber auch das Dogma von der Gottheit Chrifti gibt Unlag zu abwegigen Behauptungen. Go folgert P. Pfeffer (Beiträge gur Kenntnis des altfrangofischen Bolkslebens, meift auf Grund der Fabliaux, Rarlsruhe 1900) aus den Stellen, die von Gott als dem Gohne Marias fprechen, von Gottes Leiden, feiner Todesangft, feinem Tod und seiner Auferstehung, dem Rreuz, das Gott trug, an das Gott geheftet wurde, daß im Volksbewußtsein eine völlige Verschmeljung des Gobnes mit dem Bater eingetreten sei. Richtig ift vielmehr, daß die folgerichtig und eifrig angewendete communicatio idiomatum einmal gegen die Irrlehre des Urius gerichtet war, der Jesus zu einem Geschöpf machte, dann aber auch gegen den antitrinitarifchen Iflam, dem gegenüber Jesus immer wieder als zweite Person in der heiligsten Dreieinigkeit bekannt wurde.

Auf eigentümliche Weise legt sich Eugen Benninger (Gitten und Bebräuche bei der Taufe und Namengebung in der altfranzösischen Dichtung, Salle 1891) die Entstehung des Gatraments der Firmung zurecht. Golange die Taufe an Erwachsenen vollzogen worden sei, habe fich unmittelbar an diefelbe die Feier des erften heiligen Abendmahls angeschlossen. Nach Einführung der Taufe neugeborener Rinder habe sich allmählich der Genuß des Abendmahls von der Taufhandlung getrennt, und so sei - das Sakrament der Firmung entstanden. "Die Konfirmation leitet also ihren Ursprung her von der Spendung des Leibes und Blutes Chrifti unmittelbar nach der Taufe." - Sier werden Kommunion, Kirmung und protestantifche Ronfirmation miteinander verwechfelt. Immerhin beruft fich henninger bei diefer Belegenheit feierlich auf Martene, De antiquis ecclesiae ritibus, den er freilich gründlich miß-

versteht.

Großes Ropfzerbrechen machten die Musdrücke matines und messe Georg Büchner (Die Chanson de geste des Loherains und ihre Bedeutung für die Rulturgeschichte. Gießener Differtation, Leipzig 1886); er meint, bei festlichen Gelegenheiten feien zwei Frühmeffen gehalten worden, von denen die erste, die bald nach Mitternacht gelesen wurde, matines, die andere, die in den erften Morgenftunden gefeiert wurde, messe genannt wurde. Go ist also die Matutin, der erste Teil des kirchlichen Stundengebets, zur Frühmeffe geworden; dafür trug nach Büchner der Beiftliche, der "die Meffe zu singen" hatte, unter Gefang Pfalmen und Lieder vor. - Den Jrrtum, die Lehre von der Transsubstantiation sei erst 1215 (durch das dritte Laterankonzil unter Innozenz III.) aufgekommen, erhebt Gottfried Reutel (Die Unrufung der höheren Wesen in den altfranzösischen Ritterromanen, Marburg 1886) zu einem Textkriterium: in die Romane, die vor 1215 abgefaßt find, könne diefe Lehre nur durch spätere Überarbeiter eingeführt fein.

Nach Albert Burchardt (Beiträge zur Renntnis der frangofischen Gesellschaft in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts auf Grund der Werfe Rutebeufs, des Roman de la Rose, des Renart le Nouvel und des Couronnement Renart, Roburg 1910), dem fich Reutel anschließt, reichen Reue und Buge oft nicht aus, um Vergebung der Günden zu erlangen; erft die Teilnahme an einem Kreuzzuge kann dazu verhelfen. In Wirklichkeit liegt den zum Beweis angeführten Stellen die Lehre der Rirche zu Grunde, daß zeitliche Gündenstrafen, die nach der durch Reue und Buße getilgten Gundenschuld und ewigen Strafe noch zu bugen find, durch Bußwerke, auch durch Teilnahme an einem Rreuzjug gelöscht werden können.

Wunderliche Dinge lesen manche Philologen über die Gemeinschaft der Beiligen aus den altfranzösischen Dichtungen heraus. F. M. Forfert (Beitrage zu den Bilbern aus dem altfranzösischen Bolksleben auf Grund der Miracles de Nostre Dame par personnages, Bonn 1901) wurden aus den liturgischen Bebeten für die Heiligen, die es doch eigentlich nicht mehr nötig haben, Gebete zu den Beiligen. Die Beiligen werden zu Untergöttern, denen man fehr bald göttliche Ehre erweise, zu denen man bete. Mus dem Schatz von guten Werten, den die Beiligen aufgespeichert haben, schöpfe die Kirche tarifmäßig. Um diesen Schat beständig zu vermehren, erhöhe die Rirche die Zahl der Heiligen von Jahrhundert zu Jahrhundert.

Die Behauptung, Maria werde angebetet, findet sich natürlich auch. Derselbe Forkert stellt eine ftets wachsende Berehrung der Mutter Gottes fest, die zulegt in völlige Unbetung übergehe. Maria throne als Herrin und Rönigin des himmels an der Seite der Dreieinigkeit und erfahre gleiche göttliche Verehrung. Und R. Schröder (Glaube und Aberglaube in den altfrangösischen Dichtungen, Hannover 1886) behauptet, Maria werde vom Volk prinzipiell als Gott gleichstehend, in der Tat aber fehr häufig als Trägerin der gefamten driftlichen Gottesanschauung verehrt. - Die Unklage gegen den Marienkult gründet sich also nicht allein auf das Bittgebet zur allerseligsten Jungfrau, sondern enthält den Vorwurf eigentlicher Unbetung. Das Wundervollste in dieser Richtung hat aber ein Unglift geleiftet. B. Corsdreß (Die Motive der mittelenglischen geistlichen Lyrik, Münfter 1913) behauptet, die überschwengliche Verehrung habe Maria Gott gleichgestellt, habe sie zur beata virgo dei para gemacht (dei para = Gott gleich)!

Fast selbstverständlich ist, daß die Unbefleckte Empfängnis mißverstanden wird. Bald wird sie als die jungfräuliche Empfängnis und Geburt Christi ausgelegt — so von Richard Busch und von Heinrich Becker —, bald als Empfängnis ohne concupiscentia carnis seitens ihrer Eltern — so von Eduard Wechsler.

Forkert, der es mit so rührenden Worten bedauert, daß die Kenntnis der Bibel im Volke so mangelhaft war, wo die Heilige Schrift doch lebensvoller Besig des Volkes sein müßte, wird wenig später von der Nemesis ereilt. Er bezeichnet es als erwähnenswertes Kuriosum, daß man den Apostel Petrus verheiratet sein läßt. Der Bericht von der Heilung der Schwiegermutter Petri scheint also nicht in seinen lebensvollen Schriftbesit eingegangen zu sein.

Mit Recht fordert Lewels zum Schluß, daß den Studierenden der romanischen Philologie in Vorlesungen und Einleitungswerken zuverlässige Literatur über die für Romanisten wichtigen Katholika namhaft gemacht werde. Was zum eisernen Bestand gehört, sindet sich in seinem eigenen Werke in ruhiger, vornehmer Polemik mit vollständiger theologischer Korrektheit beisammen. Er hat so in überaus verdienstlicher Weise daran mitgearbeitet, die Vorurteile auszuräumen, die seit Jahrhunderten die Beziehungen zwischen den deutschen Volksgenossen vergiften.

Sigmund Stang S. J.

#### Gottesbeweise und Gotteserkenntnis.

Wie kommt es, daß die Gottesbeweise auf Beift und Bemüt oft nicht den Gindruck machen, den man bei ihnen sucht und von ihnen erwarten follte, ja daß apologetische Darftellungen geradezu Zweifel und Widerspruch wecken? Der Grund liegt, wenn wir von Ungeschicklichkeiten in der Beweisführung absehen, wesentlich in der Eigenart der wissenschaftlichen Methode. Die Wiffenschaft kann, um zu bewußter Erkenntnis zu gelangen, nicht anders verfahren, als die Gründe einer Behauptung ifolieren, um ihreTragfähigkeit im einzelnen genau zu prüfen. Damit zerreißt fie aber den innern Busammenhang der Beweismomente, zerhackt und zerfasert, was organisch verbunden ift. Go hat sie schließlich die Teile in der Hand, aber es fehlt das unsichtbare geistige Band, das sie in der Wirklichkeit zusammenhält.

Huch die Gottesbeweise bilden ein geschloffenes Suftem, einen Kompler konvergierender Beweise, die, gesamt genommen, eine guberlässige, untrügliche Gewißheit begründen. Gie schöpfen ihre Kraft aus der Betrachtung des Mafrofosmos der großen Welt außer uns wie aus der des Mikrokosmos unsrer Innenwelt; es fließen in sie hinein die sittlichen Erfahrungen des Lebens und die garteften Regungen unfres Gemüts. Aber bei jedem einzelnen Punkte, den die Wiffenschaft gefondert unter die kritische Lupe nimmt, haben wir das Gefühl, daß er allein den ganzen Bau der theistischen Weltanschauung wohl nicht zu tragen vermöchte. So entsteht leicht eine gewisse Unsicherheit, ein Eindruck, als sei es doch schwer, das Dasein Gottes mit voller einleuchtender Rlarbeit zu beweifen.

Unders das natürliche, urwüchsige Denken. Ihm eignet eine Runft und Rraft der Busammenschau, die der Wiffenschaft nicht gegeben ist. Obschon es sich von aller Uberstürzung und aller Schwärmerei fernhält oder doch fernhalten kann, erfaßt es mit einer erstaunlichen Sicherheit die objektiven Sachverhalte und ihre Zusammenhänge, ohne sich jedoch der Verschlungenheit und Reichweite der einzelnen Gründe gang bewußt zu werden. Deshalb reden wir wohl auch von einem Gefühl, einem Instinkt für die Wahrheit, das Recht, das Schöne und Gute. Es ist aber in Wirklichkeit nicht ein Gefühl oder ein Instinkt, sondern nur die naturhafte Leichtigkeit und Empfänglichkeit unsres Verstandes für die Beurteilung dieser Dinge. Go tann es tommen, daß einer suchenden Geele, die in einsamer Studierstube

vergebens nach Rlarheit über die Gottesbeweise gerungen hat, beim Unblick einer gewaltigen Gebirgslandschaft plöglich alle Zweifel verfliegen. Es ist die Zusammenschau, die den Geist der isolierten Betrachtung der Einzelgründe entreißt. Dort in dem tiefen Schweigen der Alpenwelt erkennt der Mensch zugleich wie in einem ergreifenden Bilde die Größe, Drdnung und Schönheit der Natur, feine eigene Rleinheit und Dhnmacht und den Ruf nach Vollendung, der durch die gange Natur geht; furz, die Geschöpflichkeit der Dinge mit all ihren Eigenschaften tritt ihm derart unmittelbar entgegen, daß der Schluß von diefer endlichen Welt zum unendlichen Schöpfer sich fast unwiderstehlich aufdrängt, wenn er es auch vielleicht nicht vermag, diesen ganzen Knäuel bon Gründen und Eindrücken ordnungsgemäß aufzulösen und einem andern lichtvoll klarzulegen.

Im legten Juniheft Diefer Zeitschrift (G. 208) haben wir ein Beispiel einer derartigen "Bekehrung" zum Gottesglauben gebracht. Es war der Dichter Mar Dauthenden, dem im fernen Java, 6000 Kuß über dem Meere, plöglich beim Lefen der Pfalmen die gewisse Erkenntnis von Gottes Dasein nach langen Jahren des Zweifels aufleuchtete. Wir brauchen bei solchen Vorkommnissen durchaus feine übernatürliche Offenbarung anzunehmen, wenn auch der Ginfluß der göttlichen Gnade, der sich indessen der menschlichen Nachprüfung entzieht, nicht geleugnet werden foll. Die Erklärung liegt nach der Seite der Erkenntnis darin, daß eine lebenswichtige Wahrheit, deren Einzelgründe schon tausendmal erwogen und gewogen worden find, unter dem Untrieb eines innern erhebenden Erlebniffes fich freie Bahn bricht und alle entgegenstehenden Bedenken siegreich abstreift.

Ahnlich steht es um die Gotteserkenntnis, die durch gewaltiges Leid erzeugt wird, durch "das große, gigantische Schicksal, welches den Menschen erhebt, wenn es den Menschen germalmt". Da fommt dem Menschen die gange Hinfälligkeit des Irdischen, die tiefe Tragik des Lebens und das heiße Glücksehnen des Herzens mit fo elementarer Wucht zum Bemußtsein, daß der Schrei nach Gott fich unwillfürlich feiner Bruft entringt. Er fühlt im Grunde feiner Geele, wie unfre gange Natur auf Gott angelegt ift und ohne Gott der Berzweiflung, der Sinnlosigkeit preisgegeben ift. Das ist natürliches Denken, das durch Einwände der grüblerischen Vernunft nicht beiert wird, auch wenn es sie in wissenschaftlicher Form vielleicht nicht widerlegen kann.

Freilich kann auch das natürliche Denken verwirrt und um feine urfprüngliche Busammenschau gebracht werden. Das geschieht dann, wenn ein betrübendes Ereignis die ganze Geele einnimmt und finftere Nacht über fie ausbreitet. Go fann g. B. die tiefe Trauer einer Frau über den plöglichen Tod ihres Gatten und Ernährers ihren Gottesglauben erschüttern: "Warum hat Gott das zugelaffen? Es gibt teinen Gott; denn sonst wurde er mich nicht fo leiden laffen!" In folcher Lage wäre es völlig aussichtslos, mit Gottesbeweisen helfen gu wollen. Die Geele muß erft dem verftorenden, erdrückenden Bann des Erlebniffes, das fie gang beschättet, entzogen werden. Erft bann ift fie wieder fachlichen Grunden zugänglich und fähig, die gange Torheit des engen Menschenherzens einzusehen, die darin liegt, das Urteil über das Universum nach einem dunklen Puntt im eigenen Leben einzuftellen.

Diese Erwägungen mögen ein Fingerzeig fein für die Behandlung jener Geelen, die unter den furchtbaren Ereigniffen der legten Jahre am Gottesglauben und, wie sie fagen, an allen Idealen Schiffbruch gelitten haben. Die einen find im Rriege oder gar in Rriegsgefangenschaft gewesen und haben dort so viel "gesehen", daß sie von Gott und Rirche nichts mehr wissen wollen. Undere leiden unter der entseklichen wirtschaftlichen Not der Gegenwart; fie haben fich mit Aufbietung aller Rrafte gegen das hereinbrechende Berhängnis geftemmt, nun aber feben fie teinen Ausweg mehr. Daher ihr Jammerruf: "Ull unfer Beten und Arbeiten hat nichts genügt; es gibt keinen Bott, fonft hatte er uns erhort." Dem in feinem Glauben festgegründeten Chriften, der wie ein Epprian in seiner Schrift über die Sterblichkeit von der Sohe des Ewigkeitsgedankens auf die geringe Bedeutung von Reichtum und Urmut, Freude und Leid, Leben und Tod herabschaut, mag es leicht sein, in solchen Rlagen innerer Berbitterung das Migverhältnis zwischen Voraussegung und Folgerung blogzulegen. aber mit dieser Erkenntnis ift den Urmen nicht geholfen. Nicht Logit, fondern Liebe heilt franke Geelen. Liebe ift der Balfam, der jeden Schmerz lindert und jede Wunde schließt.

Wer also mit leidgeprüften und leidverwirten Menschen zu tun hat, lege alles Vertrauen auf seine Disputierkunst ab. Er lasse sie ruhig die Not ihrer Seele ausschütten und glaube nicht, durch aufdringliches Zureden sofort eine Anderung ihrer Gesinnung herbeiführen oder gleichsam mit Gewalt erzwingen zu können. Alle Kranken brauchen Zeit zur Genesung.

Bemühen wir uns, durch Wort und Tat ihr umdüstertes Gemut aufzuhellen, und zeigen wir durch unfer Beispiel, daß es in unfrer haßerfüllten und selbstsüchtigen Welt noch echte Liebe gibt. Durch schonende Burudhaltung werden wir mehr erreichen als durch unzeitigen Gifer, der meift nicht frei ift von Rechthaberei und Ungeduld. Wenn Gott fo viel Rachficht und Langmut mit den Irrenden hat, follten wir da nicht seine Milde nachahmen? Wer immer Verirrte gum Vater der Erbarmung zurückführen will, greife alfo zum Stabe des Hirten, nicht zur Peitsche des Treibers. Erft wenn der Sturm in ihrem Innern fich gelegt hat, kann man auch mit Verstandesgrunden auf ihren Beift wirken. Golange das Berg widerftrebt, ift jeder Versuch einer Belehrung vergeblich, verfängt auch nicht der flarfte, glanzendfte Beweis.

Muß man somit bei der Kührung der Gottesbeweise immer auf die subjektive Stimmung des zu Belehrenden und auf das Einfließen fubjettiver Momente achten, so ist anderseits bei der Prüfung der einzelnen Gründe für das Dafein Bottes die dem natürlichen Denken eigenartige Fühlung mit den andern parallelen Gründen nicht zu vernachlässigen. Much von diefer. mehr intellektuellen Geite kann ber Gottesertenntnis Gefahr erfteben. Bedenten und Refte von Zweifeln, die im Rahmen des gangen Beweisganges von untergeordnetem Belang find, werden bisweilen zu entscheidender Bedeutung aufgebauscht und nehmen die ganze Aufmerksamkeit derart in Beschlag, daß dem Forschenden die andern wichtigen Wahrheitsmomente völlig aus dem Auge verschwinden. Wir kennen alle die Typen von Gelehrten, die sich so in die Einzelheiten ihres Faches verlieren, daß fie den Blick für das Bange einbugen und schließlich vor lauter Bäumen den Wald nicht sehen. Nicht als ob die Erkenntnis der Ginzelheiten notwendig der Erkenntnis des Bangen hinderlich mare, aber unfer Beift hat nicht Raum für allzu viele Dinge. Bei dem Ausbau einer Weltanschauung ist es daher unbedingt erforderlich, auf die großen Linien ju schauen und auch die Teilstücke des Wiffens ftets im Zusammenhang des Ganzen zu werten. Denn sonst wurde auch für das Gebiet der Erkenntnis das Wort zu gelten haben: Was nütt es dem Menschen, wenn er Schäge naturlicher Weisheit sammelte, aber feine Augen dabei erblindeten für den legten und tiefften Grund aller Weisheit?

Max Pribilla S. J.

#### Der hl. Franz Borgias als Romponift.

Man möchte gerade bei diesem Heiligen, der wie wenige andere als strenger Aset in unsere Vorstellung lebt, am wenigsten eine so außergewöhnliche Vorliebe für Musik vermuten, wie sie uns urkundlich bezeugt ist. Sind wir es doch gewohnt, das Musikantenvolk mit mehr oder weniger Recht als eine besonders leichtfertige und lockere Abart des homo sapiens zu betrachten, und lassen wir und darin nicht einmal durch die Heilige Schrift irre machen, in der die glorwürdigen Männer gepriesen werden, welche neue Musikweisen erfanden (Sir. 44).

P. Vasquez erzählt in seinem unveröffentlichten Leben des hl. Franz Borgias (1585), daß der Beilige im Alter von gehn Jahren Musikunterricht genommen habe. Gein Lehrer fei der Kanonikus Alonfo de Avila gewesen. Später habe er fich mit Raifer Rarl V. fleifig in dieser Kunft geübt. Auch P. Ribadeneira weiß in seiner Lebensbeschreibung, die 1592 erschien, zu berichten, daß der Heilige ein ausgezeichneter Musiker war, sich nach seiner Berheiratung mit Feuereifer dem Studium der Musik gewidmet habe, und daß eine Messe und andere Rompositionen von ihm in verschiedenen spanischen Rirchen gefungen worden seien. Ahnlich äußert sich später P. Nieremberg († 1658). Kardinal Cienfuegos († 1739) fügt die nicht weiter verbürgte Nachricht hinzu, daß der Heilige noch als General der Gesellschaft Jesu in den Mußestunden einer langen Rekonvaleszenz den 118. Pfalm Beati immaculati in via in Musik gesetzt und damit große Bewunderung gefunden habe.

Da die Kompositionen des Heiligen weder gedruckt noch sorgsam abgeschrieben und gebunden wurden wie die Werke anderer berühmter Komponisten, vielmehr in losen Blättern herumwanderten. da ferner in der Folgezeit der reine klassische Vokalstil immer mehr und mehr durch die Orchestermusst verdrängt wurde, konnte es kommen, daß die musikalischen Werke des Heiligen aus den Archiven verschwunden schienen.

Der spanische Benediktiner Guzman hat indes im Archiv der Stiftskirche von Gandia eine Messe gefunden, vierstimmig ohne Gloria und Credo, und acht Motetten, die so ziemlich sicher als Werke des hl. Franz Borgias betrachtet wurden. Die Messe wurde in der Stiftskirche zu Gandia an bestimmten Gonntagen des Advents und der Fastenzeit immer gesungen und galt stets als Werk des heiligen

Herzogs. Ludwig Bonvin hat fle jungst bei Coppenrath in Regensburg neu herausgegeben mit leichten Ergänzungen und Verbefferungen, die als solche deutlich kenntlich gemacht find und die geschickte Sand des Berausgebers verraten. Wenn er im Vorwort meint, es erscheine damit wohl erstmals eine mehrstimmige Romposition eines kanonisierten Beiligen in Druck, fo ift das allerdings ein Jrrtum. Denn im Jahre 1899 erschien im Verlag von Lethielleur in Paris ein Werk des hl. Alfons von Liguori in Partitur, Chant de la Passion, für Violine, Klavier und zwei Singstimmen, das auch dem Buch S. Alphonse de Liguori musicien von P. J. Bogaerts C. SS. R. als Anhang beigegeben ift.

Sind nun die Gründe einer fortlaufenden, nicht näher bezeichneten Tradition so beweisfräftig, daß wir die Messe ohne Bedenken dem hl. Franz Borgias zuschreiben dürfen? Sowohl M. Bairauli, der in der spanischen Zeitschrift Razón y Fe (Okt. und Nov. 1902) einen Doppelartikel über unste Frage unter dem Titel Las obras musicales de San Francisco de Borja geschrieben hat, wie auch Pierre Suau, der sich in seinem Buch Histoire de Saint François de Borgia (Paris 1910) auf ersteren stügt, glauben unbedenklich Ja sagen zu dürfen.

Stutig machen könnte einen die Mitteilung, die Guau ohne weitere Quellenangabe macht, daß Orlando di Lasso diese Messe durch ein Gloria und Credo erganzt, das Sanktus und Agnus leicht überarbeitet und das Ganze dann unter seinem Namen als Missa sine nomine herausgegeben habe. Man ist vorerst versucht, es unglaublich zu finden, daß ein Komponist von der Genialität eines Laffus folche "Unleihen" macht, zumal die Messe durchaus nicht fo überragend in ihrem Behalt ift, daß ber Ruhm des Meisters dadurch hätte gewinnen können. War die Messe aber vielleicht eine Jugendarbeit des Meifters oder eine flüchtig hingeworfene Gelegenheitskomposition, dann ware eine Aufnahme unter feinen eigenen Werken verständlich. Ich wandte mich mit diefer Frage an den bedeutenoften Drlandoforscher der Gegenwart, der auch die monumentale Gesamtausgabe der Werke des Meisters redigiert, Prof. Sandberger. Er ist der Meinung, daß ein folches Berfahren bei Drlando di Laffo grundfäglich nicht auszuschließen wäre. In der Tat dürfen wir bei der Zuschreibung alter Runftwerke nicht moderne Maßstäbe anlegen. Auch in der bildenden Runft haben ja vielbeschäftigte Meister nicht selten Werke unter ihrem Namen ausgeben laffen, denen fie nur die legte Feile gegeben haben. Herrn Prof. Sandberger ist aber unste Messe unter den Werken Orlandos überhaupt nicht bekannt; die beiden Messen des Meisters sine nomine, die ihren Titel übrigens zu Unrecht führten, hätten mit der in Frage stehenden Messe nichts zu tun. Wie P. Suau zu seiner Angabe gekommen ist. läßt sich kaum mehr ermitteln; im Jahre 1916 gestorben, hat er sein Geheimnis mit ins Grab genommen. Sine weitere Untersuchung der Angelegenheit in Frankreich verlief bislang ergebnissos.

Sehen wir von dieser Tatsachenfrage ab und betrachten wir die Messe nur nach dem Grad ihrer technischen Gewandtheit und ihrem fünstlerischen Geist, so könnte es einen allerdings wahrscheinlicher dünken, daß die Messe von einem gut geschulten Dilettanten geschrieben ist als von einem so überragenden Meister wie Orlando. Die Form ist schulmäßig gewandt, bewegt sich ganz in dem damals üblichen musikalischen Gedankengut, ein genialer Sinfall blist auch nicht ein einziges Mal auf, dagegen sind Leeren keine Seltenheit; die schlimmste — das gloria tua im Sanktus — hat Bonvin mit glücklicher Hand ausgefüllt.

Db aber der Komponist nun gerade der hl. Franz Borgias gewesen ist, wird sich mit Sicherheit erst entscheiden lassen, wenn man die einzelnen Glieder der Traditionskette bessertennt, als es durch den Artikel der Razón y Fe ermöglicht ist. Es ist dort allerdings noch ein Beweismoment beigefügt: die Stilähnlichkeit mit den Motetten, über die wir noch zu sprechen haben. Indes ist diese Ahnlichkeit allgemeiner Art, in der Kunst der Zeit begründet, und läßt keinerlei Merkmale so individueller Art erkennen, daß der Schluß Beweiskraft für solche besigt, die nicht von vorneherein guten Willens sind.

Um einige Grade günstiger scheint der Fall bei den Motetten zu liegen. Es ift nämlich urkundlich verbürgt, daß Franz Borgias 1550, im Begriff, Gandia für immer zu verlaffen, eine Stiftung machte, um die Feierlichkeit der eucharistischen Prozession, die alljährlich am Oftersonntag früh von der Stiftskirche gur Rirche der Rlariffinnen zog, zu erhöhen. Die Befänge für diese Belegenheit, eine Urt Auto sacramental, sind noch vorhanden und gelten als Werk des Heiligen. Das ist gewiß nicht unwahrscheinlich, wenn man einerseits die musikalischen Fertigkeiten des Beiligen in Betracht zieht, anderseits seine besonders warme Fürsorge für die Prozession. Der Gedanke liegt nahe, daß er selbst seine Runft in den Dienst des heiligsten Sakramentes gestellt hat. Daß diese Motetten eigens für diese Gelegenheit komponiert wurden, ist in der Stiftungsurkunde ausdrücklich hervorgehoben, ohne den Aufor zu nennen.

Auch diese Motetten (zwei-dis siebenstimmig) zeigen, daß der Komponist die Technik der Jmitation und des Kanons beherrschte. Das beste Stück ist wohl das dreistimmige Quis revolvet nobis lapidem mit seinen geschickten und fortreißenden Steigerungen. Undere Motetten sind homophon gearbeitet, so das siebenstimmige, lang ausgesponnene Alleluja, in dem zwei Chöre mit wirksamen Einsägen wetteisern.

Die älteste Tradition liegt auch hier im Dunkel. Die Abschrift, die Guzman gefunden hat, ist aus dem Jahre 1697. Im Gegensatz zu den übrigen Werken des Archivs, die stets die Namen der Komponisten tragen, sind diese Werke anonym. Baixauli glaubt darin einen besonders heroischen Bug von Demut erblicken gu fonnen. Diefer Schluß mare aber nur dann berechtigt, wenn die Abschrift aus der Hand des Heiligen selbst stammte. Go aber erscheint es vielmehr auffällig, daß in einer Abschrift aus einer Zeit, wo Borgias bereits heiliggesprochen war, der Name des Komponisten fehlt, wenn anders damals die Urheberschaft des Beiligen feststand. Man möchte doch lieber annehmen, daß er mit befonderem Stolz beigefügt worden wäre. Möglich wäre freilich auch, daß die Tradition so lebendig war und die Urheberschaft des Heiligen als so selbstverständlich galt, daß die Nennung des Namens als überflüssig unterlassen wurde.

Nehmen wir aber als gegebene Tatsache an, daß die genannten Werke, die Meffe fowohl wie die Motetten, auf den Heiligen zurückgehen, so bleibt immer noch eine andere fritische Frage übrig, die bei fürstlichen Runftdilettanten nicht umgangen werden darf: Wie weit erstrecken sich die Korrekturen, die etwa ein ins Bertrauen gezogener hoffunftler an der ursprünglichen Fassung vorgenommen hat? Undenkbar wäre freilich, daß ein Franz Borgias fremdes Gedankengut als eigenes ausgegeben hätte. Aber die Sachen waren ja anonym, und die Buschreibung auf seinen Namen konnte gang gut ohne seine Absicht und ohne sein Wiffen oder seine Zustimmung von anderer Seite geschehen sein. Ich glaube darum nicht, daß das lette Wort in unsrer Frage schon gesprochen ift. Fest steht nur, daß der Beilige eine gute musikalische Ausbildung besaß und daß einige feiner Rompositionen bekannt waren und gesungen wurden. Das ift durch glaubwürdige historische Zeugniffe belegt.

Josef Rreitmaier S. J.

### Zur Vollendung der Neuausgabe der Tiergeschichte Alberts d. Gr.

Die nach der Rölner Urschrift neu herausgegebene Tiergeschichte des Albertus, über deren erften Band wir 1917 berichteten (92, 591 ff.), liegt nun fertig vor 1. Der zweite Band dieses für die Renntnis der mittelalterlichen Zoologie monumentalen Werkes umfaßt die dreizehn legten Bücher der Tiergeschichte und die forgfältig ausgearbeiteten Register. Von den vierzehn Büchern dieses Bandes behandelt das XIII. die innere Anatomie der Tiere, das XIV. die äußere Morphologie, das XV.—XVIII. die Fortpflanzung und Entwicklung, das XIX. die Sinnesorgane, das XX. die Bestandteile des tierischen Körpers, das XXI. die verschiedenen Stufen der Bollkommenheit im Tierreich, das XXII. den Menschen und die Vierfüßer, das XXIII. die Bögel, das XXIV. die Wassertiere, das XXV. die Schlangen und andere Kriechtiere, das XXVI. endlich die "Würmer", die allerdings eine fehr gemischte Gesellschaft bilden, in welcher die Infekten überwiegen.

Der biologisch wertvollste und originellste Abschnitt ist wohl die Naturgeschichte der Falken, welche vierundzwanzig Kapitel des XXIII. Buches einnimmt (S. 1453—1493). Alberts hervorragende Erfahrungskenntnis dieser Vögel ist schon öfters rühmend anerkannt worden. Gelbstverftändlich haften seiner Systematit viele Mängel an. Go erscheint die Rrote (Bufo) nicht unter den Rriechtieren im XXV. Buche, sondern unter den Würmern im XXVI. Die Beschreibung der von ihm Borax genannten Kröte, welche ihre Jungen auf dem Rücken trägt, erinnert fehr an die Wabenfröte (Pipa americana); auch ihre bedeutende Körpergröße, welche von Albertus eigens hervorgehoben wird, könnte diese Vermutung bestätigen. Immerhin bleibt es zu unwahrscheinlich, daß er vierhundert Jahre vor der Entdedung der Neuen Welt diese im nördlichen

von welcher er sagt, sie lebe in terris calidis. Seine Angaben über die Ameise (Formica) im XXVI. Buche sind recht dürftig, muffen aber nach ihrer biologischen Geite ergangt werden durch seine schon früher (fiebe die se Zeitschrift 92 [1917] 593) erwähnten Ausführungen im VIII. Buche. Daß er die im Bolksmund "Umeifeneier" genannten Bebilde, die er dort ebenfalls als solche bezeichnet hatte, jest nicht mehr für wirkliche Gier anfieht, geht aus seiner Bemerkung hervor, daß aus den Giern der Umeisen madenartige Larben kommen, welche von einem Säutchen umhüllt seien. Wir durfen hieraus schließen, daß er Umeisenlarven selbst gesehen hat, die im Begriffe waren, ihren Kokon zu spinnen. Was er über den Umeisenlöwen (Formicaleon) fagt, beruht jedenfalls auf eigener Unschauung. Er habe felber oft feinen Gefährten diefe mit Rlauen bewehrten Tierchen gezeigt, die einen halbkugelförmigen Erdtrichter graben und die in denselben geratenden Umeifen fangen und verzehren. Der Jertum, daß dieses Tier selbst eine Umeise sei, wird von ihm nachdrücklich berichtigt. Chenfo bemerkt er gu dem Briefe Alleranders über Ameisen in Indien, die fo groß wie Sunde oder Füchse seien, goldene Berge bewachen und die sich ihnen nahenden Menschen zerreißen: sed hoc non satis probatum est per experimentum. Überhaupt zeigt sich bei Albertus der selbständige Forschergeist darin, daß er an vielen Stellen Wahrheit und Dichtung in den älteren naturgeschichtlichen Ungaben zu scheiden sucht auf Grund eigener Beobachtung und ber Mitteilungen anderer zuverlässiger Beobachter. "Was ich hier schreibe, habe ich teils selber erfahren, teils verdanke ich es Leuten, von den ich überzeugt bin, daß sie nur das vorbringen, was sie selbst erfahren haben."

Von besonderem Interesse sind auch in diesem Bande die tierpsychologischen Unsichten Alberts des Großen (vgl. diese Zeitschrift 92 [1917] 592 f.). Die noch heute umstrittene Frage, ob die Fische hören, obwohl fie kein äußeres Hörorgan haben, wird von ihm bejahend beantwortet auf Grund verschiedener Gebräuche der Fischer, die er felber beobachtet hat; auch für den Beruchsinn der Fische spricht er sich aus, auf tatsächliche Beweise gestügt. Die Wanderungen der Bugvögel und der Fische, welche gegenwärtig noch den hauptgegenstand bei Erforschung des Drientierungsvermögens der Tiere bilden, bespricht er in einem eigenen Rapitel über "die Ortsveränderungen der Tiere". Die Brutpflegeinstinkte der Vögel und das Nach-

hervorgehoben wird, könnte diese Vermutung bestätigen. Immerhin bleibt es zu unwahrscheinlich, daß er vierhundert Jahre vor der Entdeckung der Neuen Welt diese im nördlichen Südamerika heimische Kröte gekannt habe,

1 Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Terte und Untersuchungen. In Verbindung mit †Georg Graf v. Hertling, Franz Chele S. J., Matthias Baumgartner und Martin Grabmann sperausgegeben von Clemens Baeumker. Band XVI: Hermann Stadler, Albertus Magnus, De animalibus libri XXVI. Nach der Kölner Urschrift. II. Bd., Buch XIII—XXVI und die Indices enthaltend. Lexikonform. (1664 u. XXI S.) Münster i. W. 1921, Aschendorsf.

80 Umschau.

ahmungsvermögen der Sänger fesselten seine Aufmerksamkeit, ebenso auch die besondern Freundschaften und Feindschaften der verschiedenen Tierarten, die Kämpfe der Männchen während der Brunstzeit usw. Schon im VIII. Buche hatte er die Grundzüge einer vergleichenden Tierpsychologie entworfen, indem er die Handlungsweise der Tiere nach ihrer "Klugheit und Torheit" (prudentia et stultitia) verglich. Das XXI. Buch bietet manche Ergänzungen hierzu. Auch hier zeigt sich Albertus als feinstnnigen Beobachter und scharfsinnigen Psychologen.

Die dem zweiten Bande beigegebenen Indices find fehr forgfältig ausgearbeitet. Der erfte ift ein Verzeichnis der von Albertus angeführten Schriftsteller mit Ausschluß der schon bei Aristoteles zitierten. Der zweite enthält die geographischen Eigennamen der Tiergeschichte. Der dritte ist endlich das eigentliche Sachregister, in welchem in Rlammern auch die modernen zoologischen Namen beigefügt find: diefes febr gründliche Berzeichnis umfaßt allein 50 Geiten (1603-1652). Dann folgt eine Lifte der deutschen Tiernamen bei Albertus, mit Beifügung des heutigen fuftematischen Namens. Ein Vergleich diefer deutichen Namen mit jenen, welche die hl. Sildegard von Bingen schon hundert Jahre früher in ihrer Physica bringt, ware besonders intereffant gewesen. Das Berzeichnis der arabiichen Namen, das hierauf folgt, stammt von Dr. Schühlein (Freising) und wird den Sprachforschern sehr willkommen sein.

Der Verfasser dieser Neuausgabe der Tiergeschichte, Onmnafialrektor hermann Stadler, weilt nicht mehr unter den Lebenden. Aber durch sein Werk hat er sich in der Geschichte der biologischen Wiffenschaften ein Denkmal gefest, das teine Feindeshand umfturgen tann. Wenn unfre ehemaligen Rriegsgegner wieder jum Bewußtsein der Internationalität der Wiffenschaft gelangt fein werden, wird Bischof Albert von Bollstatts Tiergeschichte auch bei ihnen die gebührende Unerkennung finden. Die Neuausgabe derfelben nach der Rölner Urschrift ist aber nicht bloß ein Zeugnis deutschen Gelehrtenfleißes. Gie bekundet auch, daß in den naturwiffenschaftlichen Fachereisen Deutschlands die so lange mißachtete mittelalterliche Biologie eine gerechtere Würdigung findet. Man braucht dafür nur Friedrich Dannemanns Urteil über Albertus als Naturforscher in dem Werke "Die Naturwissenschaften in ihrer Entwicklung und in ihrem Zusammenhang" (2. Aufl., Leipzig 1920, Bd. I. S. 348 ff.) zu lefen. In Clemens Baeumkers Beiträgen zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters nehmen die beiden Bande Stadlers einen würdigen Plag ein. Für den Druck und die Ausstattung derselben verdient auch die Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung volles Lob.

Erich Wasmann S. J.



Gegründet 1865 von deutschen Jesuiten.

Stimmen der Zeit, Monatschrift für das Geistesleben der Gegenwart. Herausgeber und Schriftleiter: Heinrich Sierp S. J., München, Beterinärstraße 9 (Fernsprecher: 32749). Mitglieder der Schriftleitung: J. Kreitmaier S. J., C. Noppel S. J., J. Overmans S. J., W. Peiß S. J. in Feldkirch, Jugleich Herausgeber und Schriftleiter für Osterreich, M. Reichmann S. J.

Berlag: Herder & Co. G.m.b.H. Verlagsbuchhandlung, Freiburg im Breisgau. Von den Beiträgen der Umschau kann aus jedem Hefte einer gegen Quellenangabe übernommen werden; jeder anderweitige Nachdruck ist nur mit besonderer Erlaubnis gestattet.

## Incipit lamentatio - der Gefang unfrer Trauermette.

Nun muß ich zu dir reden, o Herr, Gott! Nun muß ich klagen, und selbst wider dich muß ich meine Klage erheben, es drückt mir sonst das Herz ab, und — ich fühle es — ich würde in alle Ewigkeit kein Wort mehr zu dir sagen können, wenn ich jest nicht reden dürfte. Nun will ich zu dir schreien im Namen deiner Geschöpfe und will dir im voraus fagen, daß mich die Liebe treibt, die Liebe zu deinen Rreaturen; darum will ich mich auf ihre Geite ftellen, hier vor deinem Angesichte, und will Partei für sie ergreifen, selbst wider dich, weil du nicht auf sie hörst, und sie sind doch deine Geschöpfe....

Warum erhörst du das Flehen meines Volkes nicht, o Herr? Uch, mein Bolt! Wo ift nun seine Krone und sein Glanz, sein fieghafter Wille und feine machtvollen Taten? Aber ich weiß schon, Herr, das rührt dich nicht. Bölkerstolz und Reichsgedanken, du siehst unbewegt zu, wie sie zerschlagen werden. Unfre stolzesten Werke sind nur Spielzeug in deinen Augen, und wenn wir drum weinen, ist es wie Anabenweinen um zerbrochene Holzschwerter.

Doch nein, ich muß mein Volk in Schutz nehmen vor deiner lächelnden Verachtung. Sie haben doch nicht nur um findischen Tand und Glang geweint, es war nicht bloß Kinderweinen um Spielzeuge. Nein, der Glaube hat geweint und die Hoffnung und die Liebe, die Treue und der selbstvergessene Opfersinn, siehe, diese deine heiligen Engel haben in meinem Volke geweint. weil sie unsagbar gekränkt wurden. Das ist keine kindische Trauer mehr, das ist Männertrauer und Berzweiflung von Müttern und Jungfrauen. Es ist die Trauer der Hilflosen, der Betrogenen, der Ginsamen, der Verlassenen. Siehe, Berr, die Lamentation, die einstmals über dein Bolk geweint wurde,

die kann man nun auch über meinem Bolke singen:

"Gedenke, o Herr, was uns widerfahren ift! Schau her und fieh unfre Schmach! Unser Erbe ist an die Fremden gefallen, unsre Bäuser an die Ausländer. Wir sind Waisenkinder geworden, vaterlose, und unfre Mütter find Witmen. Unser eigenes Waffer muffen wir bezahlen, für unser Holz muffen wir den Kaufpreis hinlegen. Mit dem Joch auf unsrem Nacken werden wir dahingetrieben, in unsrer Müdigkeit gönnt man uns keine Ruhe. Un Agypten muffen wir uns verkaufen und an die Affprier, damit wir uns an Brot satt effen können. Unfre Bäter haben gefündigt, aber fie find nicht mehr da, nun muffen wir ihre Verschuldung tragen. Sklaven haben Gewalt über uns, und niemand errettet uns aus ihrer Hand. Unter Lebensgefahr, angesichts des Schwertes in verwüstetem Lande, holen wir uns Brot. Unfre haut ift ausgebrannt wie ein Dfen von dem sengenden Hunger. Unfre Frauen schänden fie in Sion, unfre Jungfrauen in den Städten Judas .... Entfallen ift unfrem Haupte die Krone.... Du hast uns verstoßen und verworfen ... "(Jer. Rlagel. 5).

Siehst du, herr, so verzweifelt mein Volk! D, die Verzweiflung eines Menschenherzens ist furchtbar! Nicht so leicht verzweifelt ein Mensch. Er verzweifelt nicht um eines Spielzeugs willen. Nein, Berr, du darfft nicht

lächeln über unser verzweifeltes Weinen.

Ja, sollte es dich nicht rühren, das Weinen meines Volkes? Mein Volk! Ja, ich weiß, es hat immer weinende und gepeinigte Völker gegeben. Über — das ist freilich sehr beschämend für mich — weil sie mir fern waren, weil sie irgendwo auf fernen Inseln litten oder schon in vergangenen Zeiten ins Grab geschaufelt wurden, darum blieben sie meinem Herzen fern, und ich blieb so kalt und kummerlos um ihr Schicksal, wie du nun um meines Volkes Leid zu sein scheinst. Über mein Volk ist es nun, das leidet...

Und da sehe ich wieder das Lächeln deiner Berachtung, und du hast recht mit deinem Lächeln: Weil das Leid nun mich felbst berührt und bedrängt, darum springt mein Berg auf und schreit. Ja, es ist wahr, ich hätte schon längst auffahren muffen in Born und Weh; unerträglich hätte es mir schon längst sein mussen, das Leid der Erde zu sehen. Wie konnte ich das gellende Wehaeschrei fo lange überhören, das durch alle Jahrtausende hallt! Sind nicht alle deine Meere aufgefüllt mit Menschentranen, die je geweint wurden? Sind nicht alle deine Ströme rot vom Blute der Erschlagenen? Wie viele Blutbächlein find da hineingerieselt! Mus Bergangenheiten kommen fie, deine Strome, aber fie fliegen heute an mir vorüber und besprigen mich mit dem Schaum ihres Blutes; gegenwärtig ift mir nun das Weltleid geworden, da kann ich es nicht ftumm tragen: ich will es schreiend vor deine Füße hinwerfen; ich will mitten durch deine Tranenmeere zu dir waten, und von den Blutströmen deiner Welt benegt will ich hinstapfen vor deinen Thron im Simmel droben und ihn beflecken mit dem Blute aller deiner erschlagenen Geschöpfe, das sie in Todesnot vergoffen.

Siehst du, Herr, wie lange es dauerte, bis mich das Leid meiner Brüder und Schwestern, deiner Geschöpfe, ergriffen und erschüttert hat, bis es mir ganz gegenwärtig wurde? Aber du? War es dir nicht allzeit gegenwärtig? Steht es nicht von Ewigkeit zu Ewigkeit vor deinem Blicke? Ist nicht deine Unendlichkeit erfüllt nicht nur mit dem Widerhall, sondern mit den Wehelauten selbst, die unaufhörlich von deiner Erde und wer weiß von wie vielen deiner Sterne auswirbeln zu dir wie eine glutrote Abenddämmerung, wie eine Rauchsäule aus Millionen Höllen? Warum rührt es dich nicht, du Allgegenwärtiger und Allwissender, du unvermeidlicher Zeuge und Augenzeuge aller Geschichten, du Lauscher in allen Herzen, du gewaltiger Treiber aller Stürme, du verzehrendes Feuer in allen Bligen? Alles ist dir doch wahrlich gegen-

wärtig, denn du stehst ja mitten drin, in jeder Mitte stehst du! -

Aber nun will ich nicht weiter von den alten Geschichten zu dir reden und von den fernen Dingen, obgleich sie mir wert scheinen, sie dir in alle Ewigfeit vorzustellen. Aber ich brauche diese Ewigfeit schon allein dazu, dir von meinem Volke und seiner gegenwärtigen Not zu reden. Von meinem Volke! Da sehe ich schon wieder das Lächeln deiner Geringschätzung. Leidet denn mein Volk? Ein großer Teil dieser Menschen sonnt sich in Wohlleben und Behaglichkeit wie noch nie zuvor. Ich sehe, wie sie keinen Wunsch ihres Gelüstes sich versagen müssen, wie sie raklos stehen vor ihren vollen Scheunen und Geldkästen. Diese Raklosen wissen nicht, wie sie es vertun oder in Sicherheit aufspeichern können, ihr Geldglück. Und beides ist gleich schlimm, das Vertun wie das Aufspeichern, und gleich süß für ihren Schlemmergeist. Ikt diese Raklosigkeit nicht die einzige Verzweiflung, die sie in solcher Zeit spüren?

Ja, du magst verachtungsvoll lächeln über fle; mein Berg freilich erstickt in Bitterkeit, wenn ich an fie denke, und ich muß schon auch noch über fie ein Wörtchen zu dir reden. Zuerft aber will ich dir erzählen von den Urmen meines Bolkes - denn es gibt folche. D fo viele! Bon den hungernden und Frierenden will ich dir ergählen, und von den Wehrlosen und Stummen, die nicht ftreiten können, deren Rlagen man nirgends hört auf den Gaffen. Gie berlöschen langsam und still wie ein Nachtlicht. Schon lange wissen sie nicht mehr, wie die weiße Milch schmeden mag, und das gute Brot. Siehst du nicht, du Augenzeuge aller Geschichten, wie fie Tag für Tag die Rartöffelchen abzirkeln, damit sie mittags und abends reichen? Nein, reichen, das tun sie nie, aber sie werden eben aufgespart. Uch, und der Biffen, den fie langfam zerkauen, schmeckt doch so gut, und der Hunger wird erst ganz wach, während sie essen. Ja, das ift der einzige Erfolg ihrer Mahlzeiten, daß fie den Hunger nur wieder grimmiger fühlen. Siehst du nicht, du Lauscher in allen Bergen, wie sie zaghaft in das Schüffelchen langen? Aber wie zaghaft fie auch hineinlangen, es entsteht immer gleich so ein großes Loch darin, und es find doch noch so viele Personen da, die auch hineinlangen möchten! D du Wahrhaftiger, merkft du nicht, wie diese guten Menschen noch zu Beuchlern werden? Goll man lachen oder weinen über ihre Heuchelei? Sie heucheln Sattheit, lächelnde, breite, träge Sattheit por dem Gatten, dem Bruder, den Kindern, nur damit diese sich nicht scheuen sollen, auch noch das Restchen zu nehmen, nach dem alle Augen sich sehnen, das alle Herzen aber abwehren, weil es nicht mehr geteilt werden kann: Warum soll ich alles aufessen dürfen? denkt jeder. Siehst du, da heucheln sie alle Sattheit, um den andern Mut zu machen zum unteilbaren Restchen.

Uch, Herr! Bift du nicht der Vater der Witmen und Waisen, bist du nicht die Heimat aller Verstoßenen? Aber warum müssen so viele heimatlos auf unfern Bahnhöfen und in unfern Gaffen herumfteben und warten, warten? Daß der Feind sie auseinandergerissen und ausgetrieben hat, und sie mittellos hinausgestoßen hat ins Ungewisse — nun, er ist eben der Feind! Aber ganz unfaßbar ist und unfäglich bitter die Erfahrung, daß sie auch inmitten ihres Volkes überall zu viel sind; daß sie immer ungelegen kommen. Daß man sie aus jeder Stadt möglichft schnell weiterschieben will zur nächften, daß niemand mit ihnen behelligt und beläftigt sein will . . .! D Vater aller Wesen, weißt du nicht, wie dem Wolfe zu Mute ift, der sich nirgends melden darf mit seinem Hunger; man läßt ihn nirgends hinein und sucht ihn zu verscheuchen oder totzuschlagen, denn sein hunger ift allen unbequem; sein hunger, unter dem er doch selbst bitter leidet, schafft ihm Feinde, die ihm alle Türen und Herzen verschließen. Aber er ist doch immerhin ein Wolf. Doch sieh, die Kinder meines Volkes sind doch keine Wölfe, oder sie sind es noch nicht, und doch sind sie mit ihrer Beimatlosigkeit, ihrer Not und ihrem Sunger überall so ungelegen und unwillkommen wie Wölfe. D Vater, du Lauscher an allen Herzen, wie

muß ihnen da wohl zu Mute sein!

Und nun sehe ich wieder dein Lachen, nicht mehr ein verachtendes, sondern ein grimmiges und zürnendes. Ja, Herr, ich weiß schon, du denkst an die Schuld meines Volkes. "Dieses Volk verdient es nicht besser!" Warum hilft es sich nicht selbst? Warum rafft es sich nicht auf? Warum vertut es seine Zeit mit Reden? — Sehe, auch ich rede nun schon lange vor deinem Ungesicht.

Könnte nicht auch ich Bessers tun nach deiner Meinung? Warum streiten und zanken sie, und wollen mit Reden und Debattieren sich um die Urbeit und das Entsagen und das Zusammenhelfen herumdrücken? Tausend Unsichten haben sie, und jeder will nur sich selbst Gehör verschaffen und Recht bekommen.

D Herr! Berr! Du kannst bittere Wahrheiten aussprechen, und ich wollte nicht mit dir rechten, mit keinem Wörtlein, wenn es diese Redner und Schonund Bielredner, diese Rlugen und Planemacher, diese Großtuer und heter wären, die da leiden. Aber fiehe, allen diesen geht es gang gut. Gerade ihnen! Nur die Stummen, die Rlaglosen, die Gutwilligen, die Fleißigen, die sind's, die am meisten leiden. Die sich redlich Mühe geben, die sind allein die Mühseligen und Beladenen. Die sich niemals und nirgends eingemischt, die kein Wort für und wider gesprochen haben, denen alles recht war, was man über sie verfügte, gerade sie sind zwischen alle Mühlsteine geraten. Was haben denn die stillen Sungerleider in den Altersheimen, und die blaggesichtigen Kinder und die gebeugten Frauen, die man auch nie um ihre Meinung befragte, verbrochen? Und was können sie nun, die am schwersten tragen, noch an Taten vollbringen? Was anders als sterben, lautlos, wie die alten ausgemergelten Gäule! Sterben und den andern Plag machen! Denn es muffen doch alle froh sein, wenn wieder einer weg ift! Was können sie tun, um das Schicksal ihres Volkes zurückzudrehen?

Und dann — so ganz tatenlos ist mein Volk nicht, Herr! Herr, du sollst auch ein Ucht haben z. B. auf unsre Sammlungen und Geldspenden. Hast

du diese großen Zahlen schon gesehen, Herr?

Ich Herr! Nun habe ich lange nicht mehr reden können vor Schreck und Scham. Einen so furchtbaren Blick hast du mir zugeworsen. Welch ein Blig suhr da aus deinen Augen! Herr, nun weiß ich kaum mehr, ob ich noch weiter reden darf mit dir. Schamrot sind meine Wangen, und ich schäme mich für mein Volk und für mich. Ja, Herr, wenn du achthaben wolltest auf unsre Geldspenden, wer könnte bestehen, o Herr! Wir geben Geld, aber nur von unsrem Abersluß, und es ist noch die stolze Vefriedigung des Gebens, die wir genießen. Wir sammeln Geld und gründen Vereine; aber so haben wir ein Feld für unsre bequeme Geschäftigkeit; wir haben Großbetriebe mit vielen Bureaus und Beamten daraus gemacht, Maschinen zum Geldmachen sind sie geworden. Ja, das Organisieren der Wohltätigkeit ist ein neuer Wirtschaftszweig geworden. Und es sind Konkurrenz- und Neidkämpfe zwischen unsern Hilfs-, Fürsorge-, Rettungs- und Speisevereinen, genau so, wie sie zwischen unsern Fabriken und Händlern sind. O Gott! Herr, wenn du auf unser Mildtätigkeitsbetriebe achthaben wolltest, o Herr, wenn du auf unser Mildtätigkeitsbetriebe achthaben wolltest, o Herr, wen konte bestehen?

Und was das Schlimmste ist: Durch alle diese kunstvollen Apparate halten wir uns die Not selbst aus den Augen. Wir wollen nicht in persönliche Berührung mit ihr kommen, wir wollen nicht unsern eigenen kostbaren Leib, unsre vornehme Seele ihr entgegenwerfen. Sie stört, beleidigt, beunruhigt und belästigt uns, so wie einstmals der Prasser, von dem dein eingeborener Sohn erzählte, sich belästigt fühlte von dem Lazarus an seiner Türe. Dieser verwünschte lästige Mensch an seiner Türe! Wie viele von uns haben schon persönliche Opfer gebracht für andere? Liebgewordene Oinge und Genüsse,

Reisen, Augenweiden und Dhrenschmäuse sich versagt? Warum ist es zuweilen so unmöglich, in einer großen Stadt ein Plägchen zu sinden für sonnen- und brothungrige Kinder? Hier dürfen sie nicht spielen, weil sie den seinen Rasen beschädigen, und dort nicht, weil sie Lärm machen — es ist ein Villenviertel! In dieser geräumigen Küche darf man nicht für sie kochen, weil vorsichtige Menschen fürchten, sie könnten um einen ihrer eigenen Rochtöpfe leihweise gebeten werden, in jener nicht, weil ein wohltätiger Verein sie verpachtet hat — er braucht Geld. In, so geordnet sind unsre Verhältnisse, daß wir jeden für verrückt halten würden, der auf offener Straße, sogleich ohne weiteres, seine Schuhe oder seinen Mantel wegschenken wollte. Das haben früher deine Heiligen getan; ich aber, o Herr, ich täte es nicht, aus Angst, was wohl die Leute sagten, aus Vorsicht, es könnte ein Unwürdiger sein, dem ich gebe, aus Sorge, ich müsse vielleicht später selber darben oder mich einschränken. Uch, unsre Klugheit und Ordnung! Sie erlaubt uns, jeden Bedürftigen an einen Verein zu weisen und ihn so in kürzester Frist los zu werden! . . .

Berr! Run habe ich mich doch allzusehr einschüchtern laffen von dem bligenden Dräuen deines Zornes und bin selbst bitter geworden wider mein Volk, was mir doch wahrlich schlecht ansteht. Und es sind doch nicht alle so! Sind nicht viele alte traute Familienerbstücke, an denen das Berg hing, hinausgewandert zum Berkauf — nicht für die eigene Not, sondern für die Not anderer, die ärmer waren? Weißt du, Herr, wieviel Mühe es mich kostete. jene arme Studentin abzuhalten vom Verkauf ihrer wiffenschaftlichen Bücher, womit sie andern zu helfen gedachte? Und jene Mutter, die das legte Linnen in ihrer Truhe hingeben wollte! Es war mir schmerzlich, daß ich die Klugheit, deine eingeborene Tochter, Berr, der Liebe in den Weg senden mußte. Und einen Menschen fah ich todmude Strafe auf und Strafe ein laufen, um fremde Rinder unterzubringen, und bei aller Müdigkeit lachte noch sein Berg, solange es noch hoffen konnte für die Kinder. Aber als alles vergebens war, da weinte dieser Mensch und brach zusammen, als hatte er selbst Bankrott gemacht; ich habe selten einen Menschen so herzbrechend schluchzen hören. Siehst du, herr, in meinem Bolke sind doch noch Menschen, die für andere verzweifeln, deren Berg brechen kann, nicht nur unter der Laft der andern, die fie fich freiwillig aufgeladen, sondern sogar unter der Trauer, daß sie nicht noch mehr Last tragen konnten. Und denkst du wohl an jene Frau, Vater, die in aller Morgenfrühe auszog mit ihrem Wägelchen, ungespeift, mit leerem Magen und überwachten Augen — benn ihr Mann lag frank! Sie zog also aus, um Brennholz zu holen in fernen Baldern, und fie schleppte den schwer bepacten Wagen durch den heißen Abend, immer noch mit leerem Magen, und müde und gebeugt wie ein armes Tier, fo langsam, so langsam! Da haben drei Töchter meines Volkes sie gesehen, deren feine Hände noch nie so schwere Urbeit getan hatten, und haben ihr die Laft geschoben durch den heißen Ubend und durch die Reihen gaffender Leute. Und als die drei heimkamen, war ihnen die Welt, deine Welt, verdüstert ob der großen Not jener Frau, deiner Magd, die sich so plagen muß Tag für Tag, das treue Tier; und sie konnten keinen Schlaf finden vor Rummer und Scham — daß fie es noch fo gut hatten. Siehst du, herr, diese ganze Geschichte ift wohl nur eine Winzigkeit, und ich weiß

nicht einmal, ob ich dich nicht beleidige, wenn ich diese drei Helferinnen in Vergleich bringe mit jener armen Frau, dem müden treuen Tier, deiner Magd, die den hl. Untonius, deinen Diener, pries, daß er ihr noch so wunderbar geholfen an diesem Tage, deren Herz sich in neuem Vertrauen zu dir aufschwang wie eine Frühlingslerche, weil sie drei gute Menschen gefunden hatte, drei gute Menschen. Ja, du mochtest Freude haben an deiner Magd, dem müden Tiere, und auch an den drei guten Helferinnen. Über siehe, Herr, wenn schon meine kurzsichtigen Augen zuweilen solches entdecken — es ist reiner Zufall —, wieviel Uhnliches mögen deine allsehenden Augen erspähen in den weiten Ländern der Erde! D so viele schöne Geschichten mußt du wohl sehen, ob denen mein Herz frohlocken würde. Wirst du sie auch gut in deinem weiten Herzen bewahren, Herr?

Aber was machen wir ein großes Wesen daraus, wenn einmal ein Mensch gut ist! Wir gestehen damit doch zu. daß solches die festliche Ausnahme ist; die alltägliche Regel aber und die Masse, die übergroße Mehrheit, ist sie nicht

erbärmlich? ...

Doch vielleicht darfich dir nicht zumuten, herr, auch fo kleinlich zu rechnen und zu zählen, wie wir Menschen es tun. Db die Menge des Hellen und Schönen größer ist als die Masse des Dunklen und häßlichen, ob die Zahl der auten Geelen und der heiligen Regungen und der reinen Gesinnungen größer ift als die Zahl der Bosheiten — wie darf ich dir zumuten, so zu zählen! Wenn du nur einen einzigen bligenden Stern, eine einzige fprühende Sonne in die unendliche Finsternis geworfen hättest, es wäre genügend, dich als Lichtgott und Feuergeist zu offenbaren. Die ganze unendliche Nacht hätte nichts mehr zu fagen vor dem strahlenden Wunder der einzigen Sonne. Und wenn du nur einen einzigen Engel der Barmherzigkeit, einen allereinzigen guten Menschen in die Höhle der Raubtiere gesandt hättest, es wäre genug, um das Wunder der Liebe zu offenbaren, das in deinen Abgründen liegt. Und wenn es je und je nur ein einziges aufrichtiges und keusches Gemüt gegeben hätte in einer Welt, die mit Lüge und Lafter erfüllt ift, alle diese Greuel hätten nichts mehr zu bedeuten vor dem Wunder der Reinheit. Und alle Räuber, die jemals gemordet haben, und alle Sändler, die ein Völkermorden angezettelt haben, wären gerichtet und geschlagen, wenn über all diesen Kriegen auch nur einmal selbstlose Aufopferung, liebender Wille und reiner heldenmut aufgeflattert und darüber hingeflogen ware wie eine weiße Taube. Und mag fie auch gerrissen werden von den Geiern —, daß je einmal ein solches Täubchen möglich war, das ift fo befeligend, daß alle häßlichen Geier den Jubel deines Herzens nicht mehr verscheuchen können. Go wirst du also nicht zählen und rechnen, wo die größere Masse ist und die Uberzahl.

Aber siehe, Herr, wenn du schon nicht zählen und rechnen willst, dann brauche ich es auch nicht zu tun, und so will ich dir nun die ganze Bitterkeit meiner Seele gestehen: Wenn es in deiner Welt, Herr, auch nur einen Sudelslecken gibt, ein einziges Kinderweinen, eine einzige Todesnot und eine allereinzige Misseat und Gemeinheit — siehe, dann ist mir deine Welt schon verdüstert, und mit ihr dein lichtes Bild. Kann dagegen alles Übrige, Lichte und Gute, noch aufkommen? Kann dein weißes Täubchen, wenn du es fliegen lässest, in einer solchen Welt überhaupt noch Fuß fassen? Ja, Herr, ich frage

dich mit bekümmerter Geele: Saft du jemals ein weißes Täubchen über den schmutigen Waffern deiner Welt fliegen seben? Siehe, deine Welt ift dir nur gelungen in den unterften Stufen und Unfängen; deine Sterne und Atome find tadellos gebaut; aber ichon eine Stufe höher, wo das Leben beginnt, da beginnt auch ichon das große Sterben, und wieder eine Stufe höher, da ift Rampf und Wut und Brunft und Schrei und Brauen; aber die gange wilde Tierwelt mit ihren Daseinskämpfen ift noch entzückend im Vergleich zum Menschen, den du zum herrn gesetzt und gekrönt haft; er ift das Scheufal, das deine Welt verunstaltet. Und innerhalb dieser Menschheit! Ist nicht dein geweihtes Haus, dein Bethaus zu einer Räuberhöhle gemacht worden? Ift nicht deine Christenheit zerrissen in wahnwißigem Saf? Und die Religion, die dein Sohn auf die Erde gebracht, der reine, gute, lichte Blaube an dich, den Vater im Himmel, in wie viele Menschenherzen ift er eigentlich halbwegs ungetrübt eingegangen? Ift nicht dein Gohn der einzige gang vollkommene Unbeter deines Namens geblieben? Geine Nachfolger haben ihn entweder verraten oder verleugnet oder verlassen oder migverstanden, und ihn selbst noch in die Gefahr der Befledung, wenn's möglich wäre, gebracht, so daß er sogar zu seinen Beiligen noch sagen mußte: Weiche zurud, Gatan! Du bift mir zum Argernis! Schau nur einmal hin auf die zahllosen Scharen, die täglich von dem Brot der Liebe effen, und ihre Gesinnungen, ihre Worte, ihre Befühle, ihre Bebärden, ihr Belächter und ihr Begant find fo, wie wenn fie das Brot des Zornes und des Gerichtes in sich hineingegessen hätten. Und sieh die Scharen deiner Priester, und das große Volt in deinen Alöftern! Sieh, wie sie Formen und Formeln, Banner und Symbole der Vollkommenheit in ihrem Zuge tragen! Uch, Herr, wenn ich nur von mir auf die andern schließen mußte, Berr, wie könnten diese deine Priefter und Junger des vollkommenen Lebens vor dir bestehen? Müßte man dann nicht argwöhnen, das Belübde der Urmut, das fie dir geweiht, sei nur ein Deckmantel des Beiges und der Habsucht? Und die heilige Reuschheit, die fie gelobt, muffe als Vorwand für tief innere Lieblosigkeit und Bergenskälte dienen, mit der sie sich die Menschen vom Leibe halten, die sie gerade nicht brauchen? Und den Behorsam, den sie auf sich genommen, verstünden sie weidlich auszunügen, um läftige, opfervolle Dienstleiftungen abzuschütteln? Und das Vertrauen und die Liebe der Gläubigen, die du ihnen anvertraut, und die dir in deinen Prieftern danken sollen, und die ihre kindliche Zuversicht in deine Priefter segen, dieses Berfrauen werde migbraucht zu eigener Mästung und Berweichlichung, freilich oft nur unbewußt? Und das wären noch die besten deiner Priester! Uch Gott, Herr ...!

Und doch, darfst du uns eigenklich richken und verdammen darob? Wie können wir denn anders sein, wenn dein eigenes Reich gekeilt ist und zerrissen? Wenn dein Licht selber Schatten wirft, wenn dein Wort selber dich verleugnet? Von dir geht die Liebe aus, ein großes Gebot, aber auch die Alugheit, und sie widersprechen einander, und es ist noch keinem Menschen gelungen, sie ganz friedlich nebeneinander zu spannen wie zugwillige Pferde. Von dir geht der Hauch der Freiheit aus, aber auch der Eiswind des Geses, und sie löschen einander aus. Du selbst willst, daß wir die Welt lieben, aber auch verachten sollen; daß wir die Kinder streicheln, aber auch schlagen, daß wir

die Völker befreien, aber auch regieren sollen. Du hast herren und Mütter geschaffen: wer von beiden hat recht? Siehe, das Erbarmen möchte uns überwältigen, wenn wir der Menschen Leid sehen, und wir möchten fie liebkofen mit Frauenhänden; aber das tut ihnen nicht gut, traun! Diefe Menschen permögen die Liebe nicht zu ertragen; sie wirkt wie tödliches Gift auf sie, also daß sie berauscht und schamlos und träge und unwahr davon werden; wenn fie dagegen tüchtig hungern und frieren muffen, dann ftraffen fich ihre Musteln, und ihre Bergen werden ernft und männlich, ihre Sitten rein und lauter; in eiserner Zucht gehalten, werden sie einfach, treu und gerade; man muß die Peitsche über ihnen schwingen wie über einer Meute von Hunden. Aber wo bleibt hierbei deine erbarmende Liebe? Sieh, dein eigener Sohn hat sie mit zarter Sand geheilt und gesegnet, aber auch mit Beigeln geschlagen: wie follen nun wir wissen, was gerade vonnöten ist? Das Glück, o das Glück, herr, ift die große Sehnsucht aller Mühseligen und Beladenen; sie dürsten danach und verschmachten, und dein eigener Sohn hat gesagt: Mich erbarmt das Bolt, sie verschmachten ja. Und da hat er sie mit Glück gespeist an jenem Tage, mit Sättigung und Freude. Aber es hat ihnen wahrlich nicht gut getan. Gerade von da an begannen sie ihn auf das schrecklichste mißzuverstehen und zu verlaffen, so daß er selbst die Getreuesten fragen mußte: Wollt nicht auch ihr fortgehen? Ja, bift du nicht die Wahrheit und haffest die Lüge? Aber wie kommt es, daß die Liebe gezwungen ist zu lügen? Wer die Menschen tröften will, darf nur mit barmberzigen Lügen zu ihnen kommen. Wer darf den Rranken die ganze Wahrheit fagen? Wer darf den Gehnfüchtigen ihre ganze Einsamkeit zeigen? Wer darf den Liebenden ihre wirkliche Berlaffenheit offenbaren? Wer darf den hoffenden ihre Zukunft enthüllen? Wer darf den Glaubenden das Wiffen schenken? Wer darf den Mutigen und den Jungen von ihrer Dhnmacht und ihrem Altwerden reden?

Siehst du, Herr, wie uns alles auseinanderfällt, was von dir ausgeht? Dein Licht selbst ist uns dunkel, deine Liebe berührt uns eisig, deine Wahrheit selbst wird gebrochen beim Eintritt in diese Welt. Kein Wunder, daß die Finsternis das Licht nicht erkennt, daß dein Eigentum selbst dich nicht aufnimmt, denn du wirst ja ganz unfaßbar, wenn du aus dir herausgehst. Es mag sein, daß in dir selbst Abgründe und Unendlichkeiten sind, deren Dasein schon unzugänglich ist für jeden geschaffenen Geist. Aber so, wie du dich in deiner Schöpfung geoffenbart hast, bist du uns nicht nur unbegreislich, sondern sogar fremd und peinvoll und verlegend; ja ich muß es sagen, eine Qual bist du für unser Herz, das sich lichtsuchend in dich stürzt, aber um so tiefer in die Nacht fällt,

je näher es dir kommt.

Aber darf ich so zu dir sprechen? Wirst du nicht sagen: Du Lästerer, weiche von mir, du lästerst meine Herrlichkeit! Nein, sage nicht so! Du hast ja auch deinen Diener Job und deinen Boten Jeremias so ähnlich mit dir reden lassen. Und dann: die Liebe, deine Liebe reißt mich hin, so zu dir zu sprechen; die Liebe zu deinen Kreaturen, ja die Liebe zu dir selbst macht mich so verwegen, die Liebe zu deiner Wahrheit, deiner Gerechtigkeit, deiner Vorsehung. Ich sehne mich, dich triumphieren zu sehen; du sollst glänzen über alle Himmel und Erden, und es brennt in mir wie ein quälender Durst: Ehre sei Gott in der Höhe! Aber siehe, dieser Durst will mir das Herz verbrennen, so schrecklich

wird er immer wieder enttäuscht. Wo ist deine Chre, du Allerhöchster? Wo ist deine Vorsehung, deine Weisheit, deine Liebe zu spüren? Gerade dann, wenn deine Vorsehung wie ein Blig herabfahren müßte, um die Unschuld zu schirmen, um das Recht zu retten, um das Unrecht niederzuschlagen, um das Vertrauen zu trösten, um der Hisflosigkeit zu helsen, gerade dann kommst du am allerwenigsten, und man kann es schon im voraus erwarten: Wo wir Gottes sichtbare Hilfe am dringendsten rusen, da schweigt er in der schrecklichsten Weise. Man sagt, du tragest den Zufall in deiner Hand; aber diese Hand muß wahrlich sehr groß und geräumig sein, denn dieser Zufall kann seinen ganzen Übermut austoben lassen, und seine Sprünge, die oft lächerlich und grausam zugleich sind, nach Herzenslust vollführen. Er wirft uns empor und läßt uns fallen und zerdrückt uns; er spielt mit uns, wie der Herbstwind mit dem welken Laube spielt in seiner Ausgelassenheit. Aber dieses welke Laub hat kein Herz, das die Grausamkeit fühlen könnte, wir aber —! Wir möchten

auch die Wärme und Rraft deiner hand einmal fpuren.

Und deine Beiligkeit, ift fie nicht ebenso seltsam? Du verdammft die Gunde und gebieteft uns, aut zu fein, mit furchtbaren Worten, unter Blig und Donner. Aber wo ift die Gunde, die du wirklich haffest? Wenn wir uns je einmal in heiligem Zorn auf die Gunde sturzen wollen, dann tritt uns lächelnd ein Bote bon dir, ein Engel aus beinem himmel, entgegen. Was uns als Gunde erscheint, entpuppt sich immer wieder als große Weltkraft, als Entwicklungsprinzip, als Leben und Fortschritt. Du verdammst die Gunde und brauchst sie doch. Was wäre aus deiner Kirche geworden ohne die wilden, kühnen Reger? Und die Einzelseele! Wie kommt es, daß erft die Gunde ihr Wiffen gibt und verstehende Weite und lautere Demut? Ja felbst die Harten, die Sunnen, die Berren, die Bölkergeißel, die uns wie verkörperte Gunde erscheinen, die keine Spur mehr von deinem Erbarmen in sich tragen — gerade fie haft du immer und immer wieder gebraucht, haft fie geradezu gärtlich in deine Hände genommen; sie find deine erfolgreichsten Diener gewesen. Brauchft du vielleicht auch die Genießer und Wucherer und Betrüger, die mein Volk jest ausbeuten und den Urmen das Blut aussaugen? Du verdammst und brauchst sie, du verabscheust und rufft sie. D herr, wer kann dich begreifen? Du bist immer anders als wir denken, ja anders als wir überhaupt denken können. Denn je eifriger wir dir mit unsern Gedanken nachkriechen, um so schneller fliegst du durch alle Möglichkeiten. Du entwischeft uns immer wieder durch das Neg unfrer Gedanken, und wären sie noch so fein. D du bift groß in deiner Unfaßbarkeit, du bist schlüpfriger als jedes Fischlein, du bist geschmeidiger als jede Schlange.

Ja wahrlich, eines ist dir gelungen, dir, Gott, eines: uns zu zeigen, daß du über alles groß und fern bist; daß du all das nicht bist, was von dir ausgeht; daß alles Unzulänglichkeit, Finsternis und ein Nichts ist, was du nicht selbst bist; daß alles eine Hölle ist außer dir, und wenn du auch in ihrer Mitte wohntest; daß nur du allein der Himmel sein kannst, das heißt die Wahrheit, das Glück und das Leben. Ja, es gelingt dir zu zeigen, was du nicht bist. Darum dein Schweigen, wenn wir nach dir selber fragen, dein schreckliches Verstecken-Spielen vor dem ängstlichen Suchen unsrer trippelnden Kinderschritte. Selbst jeder denkbare Gipfel außergöttlicher Weisheit ist noch

Torheit; darum hütest du dich so, in unsre Weisheit einzugehen, denn sie

würde zum engen Sarge für deine Unendlichkeit.

Ja, Herr, nun ahne ich, warum du mich und diese ganze Welt geschaffen hast: Du wolltest offenbaren, was es heißt, Nicht-Gott sein. Das bedeutet ja das Nichts, das Grauen, die Leere, die Qual, die Verdammnis. D Gott, du Furchtbarer, du Süßer, du Entzückender, du Entseslicher, es ist dir gelungen, zu offenbaren, was außer dir ist und überhaupt möglich ist: das Nein, das dir gegenübersteht, die Ferne, in der du bei dir bist, die Lücke, die außer dir klafft, der Tod, der dich einhüllt und einmauert, und seder Schritt, mit dem man dich überschreiten wollte, müßte an Friedhofmauern und ewig hoffnungslose Grabsteine stoßen.

Aber wir, wie sollen wir es ertragen, daß wir nicht du sind? Und da uns eine Unendlichkeit von dir trennt, sind wir entwurzelt, sind von uns selbst losgerissen, sind aus uns selbst hinausgeworfen, sind uns selbst gram und bitterfeind geworden. Und wollten wir versuchen, wir selbst zu sein, etwas Besonderes und Eigenes zu sein, würde der Riß in uns nur um so größer. Wahrlich, indem wir uns suchen, verlieren wir uns selbst, stoßen wir uns von uns selbst weg. Wir dürsen uns nicht zu uns selbst bekennen; du allein darst sagen: Ich bin, der ich bin. In uns aber ist die Sinnlosigkeit zur Wahrheit geworden: Wenn wir sagen: Ich bin, sind wir schon nicht mehr. Sagen wir aber: Ich bin nichts, wie kommt das Nichts zu einer Stimme und zu einem Zeugnis für die Wahrheit?

So falle ich denn nieder vor dir und schweige. Ich frage nicht einmal mehr, ob ich so zu dir reden durfte. Ich kann sa nicht einmal reden mit dir; eher könnte ich den fernsten Stern am Rande der Welt zu meinem Vertrauten machen als dich, du Großer, du Ferner! Ich glaubte diese ganze Zeit zu reden, aber gerade so war ich stumm wie das leere Nichts. Ich meinte zu reden und merke erst sest, daß du allein geredet hast, daß der furchtbare Hall deines Wortes alles erfüllt. Ja, du allein kannst reden, wie du allein bist. So versinkt denn alles, alles Weinen meines Volkes und aller Schmerz der Erde, alle Hisperuse meiner Seele und alles Grauen deiner Schöpfung — alles ver-

finkt vor diesem Ginen: du bift, du, Gott!

Aber siehe, gerade indem ich dich allein gelten lasse, werde ich von dir aufgenommen und in dir geborgen; indem ich vor deiner Ferne erschrecke, rühre ich an dein innerstes Herz; indem ich vor deiner Unendlichkeit zusammenbreche, falle ich gerade in deine ausgespannten Arme; indem ich mich selbst zuriegle wie eine Grabkammer, die man ewig nicht mehr betritt, füllst du mich aus; indem ich keinen Laut mehr von mir gebe wie ein verschüchtertes Kind, wirst du mein Vertrautester und mein Freund, der meine ganze endlose unausgesprochene Geschwäßigkeit in sich hineintrinkt — o du, Gott! Daß du bist — dieses Glück wird mich noch töten mit seiner Süßigkeit, so daß ich dann gar nimmer lebe; du aber lebst, auch in mir, o Gott, du!

Peter Lippert S. J.

# Liturgie und religiöses Leben.

benannte sich das Thema einer programmatischen Rede, die Abt Ildesons Herwegen, der Vorkämpfer der liturgischen Bestrebungen in unsrem deutschen Baterland, auf der Versammlung der Akademikervereinigung zu Aachen während des Katholikentages am 9. Oktober 1919 hielt 1. Das Wort von der Erneuerung des religiösen Lebens sindet seinen Widerhall in jeder Menschensele. In uns allen lebt und weint gleichsam still für sich hin die tiefe Sehnsucht nach dem Unendlichen, nach seiner Wahrheit und seiner Liebe. Selbst jene Armen sind nicht davon ausgenommen, die als irregeleitete Opfer einer materialistischen Weltanschauung die wahre Religion in der Abkehr von Gott und aller Sittlichkeit erblicken möchten. Wie oft das Wort in den Kreisen des Protestantismus unser Tage gesprochen und geschrieben wird, ist hinlänglich bekannt. Aus der Auflösung allen Christentums unter dem Einfluß einer rationalistischen Kritik und nach dem Schwinden seines geistigen Mittelpunktes schaut er ver-

langend nach einem rettenden Safen.

Aber auch bei uns Katholiken von heute hat das Wort seinen eigenen Klang. Nicht allein, weil wir nach dem Zusammenbruch so vieler Rulturwerte mehr denn je die Notwendigkeit einer im Jenseits und in der persönlichen Gottesliebe verankerten Weltanschauung anerkennen müssen. Nicht allein, weil wir schmerzender als die uns vorangegangene Zeit die Gehnsucht nach einem religiösen Leben empfinden, das aus der Tiefe der Persönlichkeit hervorquillt und doch zugleich an der kirchlichen Autorität Halt und Norm findet. Was nicht wenige am meiften vermiffen, ift ein anderes. Wir erfüllen unfre Pflichten und klagen doch, daß wir Gott nicht näher kommen. Wir beobachten viele, oft gar viele Ratschläge für unser inneres sittliches Leben, und doch fehlt uns vielfach das freudige Bewußtsein, beffere und sittlich reifere Menschen geworden zu fein. Gin gewiffer Druck, eine gewiffe Furcht liegt über unfrer Geele ausgebreitet und hemmt den frohen Ausblick in die Bukunft, den vertrauensvollen Aufblick jum herrn unfres Daseins. Wir kennen die Lehre von der Rirche, aber wir fühlen uns nicht als Glieder dieser Gemeinschaft der Beiligen. Wir erfüllen das Gebot des kirchlichen Gottesdienstes, erfüllen es gern; und doch will es uns manchmal vorkommen, als ob die Unwesenheit der großen Bemeinde uns eher störe als anrege, als ob eine innere und äußere Berbindung mit dem Priester am Altar erwünscht wäre, als ob unfrem Gottesdienste die Weihe der persönlichen Singabe nicht in dem Grade eigen sei, wie sie uns bei der Betrachfung der Natur oder hervorragender religiöser Runftwerke des öfteren erfüllt!

Wir alle sind uns demnach bewußt, daß das Wort von der religiösen Erneuerung in diesen und vielen andern Dingen wohl einen guten Sinn habe, und lauschen gespannt, wenn sich uns Ziele und Wege zu offenbaren scheinen, die dem Mangel abhelsen und unser dunkles Uhnen von einem befriedigenderen Innen-leben in Wissen und Können verwandeln wollen. Ja manche wollen es nicht selten

<sup>1</sup> Bgl. Herwegen, Alte Quellen neuer Kraft (Duffeldorf 1920, Schwann) 3-21.

überzeugend herausgefunden haben, daß jene recht haben, die da sagen, vor lauter "Undachten" sei uns die wahre Andacht abhanden gekommen, vor lauter "Ubungen" drohe der Geist vom Buchstaben erdrückt zu werden; unser geistiges Auge sei mehr auf die Pflichten als auf den Herrn unser Seele gerichtet, im Orange der Einzelarbeit seien die großen Gedanken dem Bewußtsein entschwunden. Aber gar vielen gebar diese Erkenntnis nur schmerzlichere Sehnsucht und tiesere Verlegenheit, da sie nicht wußten, wo Andacht und Geist und Gedanke zu finden, wie der Herr der Seele zu erreichen sei.

Da offenbart sich nun das amtliche Gebetsleben der Kirche, wie es in der Liturgie niedergelegt ist, als Quelle dieser Andacht, als Träger dieses Geistes und Gedankens, als Weg zur persönlichen und gemeinschaftlichen Vereinigung mit Gott. Nicht als ob nur die Liturgie uns zu der goldenen Berge lichter Höhe führe, nicht als ob alle diesen Weg und keinen andern gehen müßten. Es ist uns die Tatsache genug, daß sie uns geben kann und gibt, was wir vermissen und suchen. Nur zu lange ist der Kirche Gebetsleben, das doch nicht allein für den Priester gedacht war, sondern für die ganze Gemeinde, den Gläubigen verborgen geblieben; denn es birgt unsagbar reiche Schäße für das gesamte religiöse Leben.

Doch da erhebt sich gleich von manchen Seiten ein Bedenken. Das religiöse Leben, wie wir es heute verstehen, umfasse nicht allein den Gottesdienst, sondern den ganzen Bereich des religiös eingestellten sittlichen Lebens der Seele. So ergebe sich unmittelbar, daß die Liturgie für eine allseitige religiöse Erneuerung nicht ausreiche oder ein völlig einseitiges und lebensfremdes Innenleben heranbilde; das um so mehr, als sie nicht Mittel und Wege vorlege, die nun einmal notwendige aszetische Bildung und Abung der Seele anzubahnen und

fortzuleiten.

Wahr ift, daß die Liturgie in ihren Haupffunktionen unmittelbar nur Gottesdienst ist. Aber ebenso wahr ist, daß dieser Gottesdienst Ziele und Wege vermittelt, auch das sittliche Leben zu einem Gottesdienst zu gestalten; jedes Meßformular liefert den Beweis. Wie viele liturgische Handlungen und Gebete dienen ferner nicht unmittelbar der Anbetung, sondern der Weihe, Begnadigung und religiös-sittlichen Vildung des Gläubigen. Man denke nur an die unübertrefslichen Gebete bei der Spendung der Sakramente und Sakramentalien.

Freilich gibt die Liturgie keine ins einzelne gehende, praktische Anleitung zur Bekämpfung der Leidenschaften, zur Regelung und Erhebung unsres Trieblebens und unsrer Gefühlswelt. Über daran mangelt es uns ja auch nicht. Was wir suchen, ist der Geist und leitende Gedanke, aus dem heraus die aszetische Schulung vorgenommen werden soll. Und deshalb ist es nicht ohne Absicht, wenn wir von einer Erneuerung des religiösen Lebens aus dem Geiste der Liturgie sprechen. Was soll es besagen? Die Liturgie gibt uns hohe Ziele und verkündet uns frohe Votschaft. Sie vermittelt uns durch Handlung und Gebet Grundsäße für unser Innenleben, deren Nichtbeachtung recht gefahrvoll, deren Betätigung wohltuend und fördernd ist. Sie verleiht uns das Bewußtsein und belebt die Überzeugung dessen die Gonne im religiösen Leben, die Vorbedingung, Kraft und lockende Höhe aller Lebensbetätigung ist; sie drängt zur Tat, zur lebenswahren und lebensvollen Tat, ohne im einzelnen

festumschriebene Wege zu weisen. Wer aber Geist von ihrem Geiste hat, der kann nicht anders als gute Wege wandeln. Er bringt es zur sittlichen Voll-

endung und zum freudigen Bewußtsein der Gottesfreundschaft.

Gewiß sind Beichte und Kommunion als Mittelpunkte der Seelenreinigung und Seelenerhebung anzusprechen, aber wir alle wissen, daß ihre Wirkung für das wahre Leben einer Seele überall da nicht zur vollen Geltung kommt, wo der belebende und erhebende Geist christlicher Denkart fehlt. Diesen zu geben, ist uns neben manchen andern Wegen der Belehrung auch die Liturgie von der Kirche geschenkt. Und wo der Geist beseelt und begeistert, da geschehen Werke, die nüchterne Unleitung nie vollbringt.

Ist es möglich, diesem Geiste in Worten Ausdruck zu verleihen? Sicherlich. Es ist das beglückende Bewußtsein von der Kindschaft Gottes und

bon der Gemeinschaft aller in Chriftus.

Gottes Liebe hat sich selbst übertroffen, da er uns zu dieser Höhe der Lebensgemeinschaft mit sich erhob. Und es ist kein leeres Wort, wenn der Apostel Johannes sagt: "Sehet, eine wie große Liebe uns der Vater erwiesen hat, daß wir Kinder Gottes heißen und wirklich sind" (1 Joh. 3, 1). Man muß sich den abgrundtiesen Jammer des religiösen Lebens im Heiden- und Judentum zur Zeit Christi vor Augen halten, will man einigermaßen begreisen, welch einen Widerhall diese Botschaft in den Herzen der Menschen fand. Aus schreckhafter Unwissenheit zu erlösender Klarheit über das Verhältnis des Menschen zu Gott, aus dem Druck der Verschuldung zum köstlichen Bewußtsein gnadenreicher Befreiung von allen Sünden, aus dem Geiste der Knechtschaft zum Geiste der Liebe, in dem wir rufen: "Vater", aus der schmerzlichen Zerklüftung im sozialen Leben zur friedvollen Einigung aller in Christus: all diese Güte mitsamt ihrem Gefolge und ihren Verheißungen, uns Menschen geschenkt durch Gottes Huld!

Wir ahnen dunkel, wie in der alkkirchlichen Katechumenenpraxis mit ihrer liturgisch festgelegten Weiterbildung und Erhebung der Seele Schatten um Schatten, Furcht um Furcht entweichen mußte und lautere Freude, unaussprechlicher Dank, vertrauensvolle Liebe den Menschen tiefer und reiner von Stufe zu Stufe durchdringen und als festes Besitztum seines Innenlebens

ihm verbleiben mußte.

War er dann durch die Taufe aufgenommen unter die Schar der Beglückten, dann nahm er Unteil an all jenen liturgischen Handlungen und Gebeten, die nur aus dem Born dankbarer Liebe erklärbar sind. Dann sollte und wollte das reine Lob Gottes in den Werken der Natur und in den Fügungen des Seelenlebens nicht mehr von seinen Lippen weichen. Dann suchte die freudige Dankbarkeit jeden Tag neue Ukkorde zum Preise des Vaters, der solche Liebe uns erwiesen. Und diese Liebe ließ die eigenen Interessen ganz zurücktreten hinter denen des Vaters. Die Seele erfreute sich an Gott und göttlichen Dingen, wie ein Kind sich nur an den Eltern und ihrem Wohlergehen erfreuen kann; arbeitete ohne Unterlaß an der Ausbreitung des christlichen Gedankens und Geschenkes und sah voll Erwartung dem Tage entgegen, da Gottes und seiner Kinder Herrlichkeit offenbar werden soll.

Das ist der Geist der Liturgie; Geist der Liebe und Gnade, Geist des Ver-

trauens und der Dankbarkeit, Beift der Freude und des Friedens.

Was Furcht und Elend, Bedrückung und Bedrohung niemals zuwege gebracht, Gottes unermeßliche Liebe wirkt es. Und darin liegt seine Größe. Engen Geistern ist es eigentümlich, einseitig durch Furcht, Bedrohung und Einschränkung die Menschen leiten zu wollen. Großen Geelen gilt als Ziel, besonders durch Erhebung, Liebe und Freiheit zu leiten. Und Gott der Herr ist gut und liebevoll, eben weil er so groß ist. "Zwei Dinge habe ich mir als deine Eigenart erzählen lassen: Macht ist bei dir, o Herr, und Güte" (Ps. 61, 12).

Und ist es nicht ebenso merkwürdig, daß Mißtrauen, Drohung und kleinliches Gebaren in nachdenklichen Menschen meistens Gleichgültigkeit, Ubkehr oder gar Troß hervorrufen, während sie vor der Liebe und Güte und geistigen Größe demütig und huldigend ihr Knie beugen? So verstehen wir auch das ständige Verlangen unster Seele nach Freiheit und Vertrauen. Hier allein ist schließlich das Jdealbild zu suchen, für das Gott uns geschaffen, und das er bei seinen Kindern so weit verwirklicht sehen wollte, wie es auf Erden überhaupt möglich ist. Darum überhäufte er uns mit Güte und Liebe, damit wir von ihr überwältigt, gleichsam unfähig würden, anders zu denken und zu handeln, als zu verharren in dankbarem Lobe und liebendem Vertrauen.

Das ist Kindschaftsgeist. Aus ihm ist die Liturgie geboren und ihn erzeugt sie in allen, die seinem Wehen in ihrer Sprache aufhorchend das Ohr leihen.

Alles in der Liturgie ist gleichsam auf dieses eine Ziel gerichtet, den Kindschaftsgedanken in seiner reinen Ausprägung und in seiner Liebenden Auswirkung zur Idee vom Gottesreich oder der Gemeinschaft in Christus in die Seele des Getauften einzupflanzen, in ihr auszubilden und zur Herrschaft im vielverzweigten Leben zu bringen. Die Seele soll ständig erhoben und verklärt werden, mit Christus den Tabor hinaufsteigen und im Tode von der Lichten

Wolke überschattet eingehen in die ewige Herrlichkeit.

Dieser Geist der Liturgie erfaßt den Menschen von der Wiege bis zum Grabe. Nach der Geburt für diese Erde gibt sie dem Kinde durch die Wiedergeburt aus dem Wasser und dem Heiligen Geiste die göttliche Kindschaft und macht es zum lebendigen Glied der mystischen Gnadengemeinschaft in Christus. In der Firmung stärkt und stählt sie den heranwachsenden jungen Menschen sür die Kämpse der Geele um das Gnadenreich in seinem Junern und um das Gottesreich in der Öffentlichkeit. Der Tisch des Herrn ist jeden Tag für ihn gedeckt und lädt ihn ein, dem übernatürlichen Leben seiner Geele Nahrung, Kraft und Gedeihen zu geben. Es ist jeden Tag das gleiche Brot, Christus der Herr in seiner eucharistischen Verborgenheit, und doch entsprechend den verschiedenartigen Forderungen des religiösen und sittlichen Lebens eine ebensovielgestaltige Gnade, die den Tag mit all seinen Werken, Worten und Gedanken zum Dienste des Kindes an seinen himmlischen Vater erhebt.

Reifen dann die für das Leben wichtigen Entschlüsse, wieder tritt die Liturgie stärkend und verklärend an die Seele heran. Durch das Sakrament der She wird der Lebensbund zweier Menschen und die ganze Folge der Betätigungen des neuen Lebens geheiligt und gleichsam in jene Sphäre der Liebe erhoben, die Christus zur Kirche als seiner Braut unterhält. Die liturgischen Gebete und Lesungen aber führen Braut und Bräutigam ein in den Geist der Liebe und des neuen Bundes, den sie mit Christus schließen, und erslehen den Segen des himmlischen Baters, "von dem sede gute Gabe kommt" (Jak. 1, 17) und

"nach dem jede Vaterschaft sich nennen muß" (Eph. 3, 15). Im Sakramente der Priesterweihe gehen jene Auserkorenen einen besondern Bund mit der Braut Christi ein, die das Wort des Herrn von der Enthaltsamkeit um des Reiches Gottes willen begriffen haben und nun aus dieser geistigen, übernatürlichen Verbindung dem Herrn neue Kinder des Gnadenlebens zeugen und heranbilden sollen. Wieder verleiht die Liturgie in ihren Gebeten, Lesungen, Ermahnungen und Symbolen neben der Gnade auch den Geist und die Gessinnung. Und wenn es gilt, für den Dienst des Gotteshauses und das Lob des Herrn oder für den Dienst der kirchlichen Gemeinschaft besonders Berufene einzuführen, so weiß die Liturgie in der Mönchs- und Jungfrauenweihe auch wieder das Hohelied der Liebe und Kindschaft in eigenen Weisen zu singen und die Begnadeten für ihren Beruf zu segnen, zu heiligen, zu verklären.

Ein Kind kann sich und seine Würde vergessen, ja es kann in folgenschwerer Entscheidungsstunde sich vom Vaterhaus eigenwillig abwenden und seine Kindschaftsrechte preisgeben. Der himmlische Vater ist ein Vater der Erbarmungen, der den reuigen Sohn und die büßende Tochter nicht verstößt, sondern in Huld wieder aufnimmt. Die Liturgie umkleidet auch diese Inadentat des Herrn mit ihren Zeremonien und heiligenden Handlungen, mit ihren

segnenden Gebeten und erhebenden Mahnungen.

Krankheit und Tod treten an jeden Menschen heran, und wenn die Kräfte des Körpers versagen, wird der Dienst des Herrn für gewöhnlich schwerer. Im Sakrament der heiligen Slung spendet die Liturgie Kraft und Gnade für die in solchen Tagen oft harten Proben sittlicher Reife, erhebt den Geist über das Irdische hinaus zum Herrn, der auch im Leid die Wege seiner Liebe nicht verläßt; ja, sie schenkt auch nicht selten dem Körper Gesundheit und Leben. Kommt dann die Stunde der Rechenschaft vor dem Eingang ins ewige Jerusalem, dann begleitet die Liturgie das Gotteskind zu den Wohnungen des himmlischen Vaters und beschenkt es reichlich mit Gnaden, damit es bei seiner Huldigung dort oben nicht beschämt mit leeren Händen dastehe, sondern mit hohem Zins die fürs irdische Leben ihm anvertrauten Güter in die Obhut des Herrn zurücklegen könne.

Das ist der große Kreislauf der Liturgie von der Unkunft einer Seele aus dem Schoße der ewigen Liebe Gottes hier auf Erden bis zum Sintritt in die Ewigkeit der göttlichen Verklärung. Inade um Inade; Vereinigung mit Christus, dem Leben der Seelen; Verklärung durch und in Christus, dem Lichte der Welt; Erhebung zu Christus, dem erstgeborenen unter vielen

Brüdern.

In Christus dem Herrn sind wir geheiligt. Durch die gnadenvolle Vereinigung mit ihm sind wir zu Kindern Gottes erhoben und zu Erben der Herrlichkeit, die der Sohn beim Vater im Himmel hat. Was hier auf Erden der Seele als unbewußtes Geschenk verliehen, das sucht nun die Liturgie in einem zweiten Kreislauf zum freudig bewußten Besig zu machen. Dieser Kreislauf ist durch die Feier des täglichen Gottesdienstes im Kirchenjahr gegeben, wie er uns im Brevier und in den Meßformularen vorliegt. Jeder Tag ist hier zu einem lebendigen Gottesdienst erhoben, zu einem Lobe des Herrn in seinen Werken und in den heiligen Gezeiten; alle Mühen und Freuden des Berufslebens werden zur religiösen Tat verklärt.

Und der Mittelpunkt des Gottesdienstes ist das Opfer der heiligen Messe, jene Weihe und Hingabe der Schöpfung und besonders der opfernden Gemeinde an Gott den Herrn, jene Vereinigung mit Christus, dem Hohenpriester und der Opfergabe des großen Erlösungsopfers, das uns die Kindschaftsgnade erworben. Hier klingen Handlung und Gebet, Wort und Tat zusammen zur Hochstimmung des Dankes und Lobes; hier werden sie durch Christus erhoben und einbezogen in den Gottesdienst, den die menschliche Natur im Herrn als höchstmögliche Huldigungstat dem Vater des Weltalls dargebracht. Und als Frucht dieses Dienstes am Altare schenkt sich uns Christus am Tische des Herrn als das tägliche Brot unsere Seele.

Damit aber jedem Tage seine Eigenart geschenkt und ein Sineinwachsen des Denkens und Wollens in Chriftus erreicht werde, umschließt das Kirchenjahr jenes Kunstwerk der Erinnerung an unsern Erlöser, das sich wohl einigermaßen, von Jahr zu Jahr ergreifender und wirksamer erleben, aber nicht in Worten beschreiben läßt; jene wunderbare Verbindung der Geschichte des Lebens Jesu und des Erlösungswerkes mit der Unnäherung, Ginpflanzung und Fortbildung des Reiches Gottes und seiner Kindschaftsgnade in der Einzelseele wie in der menschlichen Gesellschaft. Bald klingt es wie einfaches Rezitativ, bald schaut es sich an wie farbenprächtige Gemälde oder plastische Figuren, bald erhebt es sich zur ergreifenden Dramatik und fesselt Auge und Dhr und Berg; fesselt nicht nur, sondern adelt, heiligt und verklärt das gange Innenleben zu einer religiösen Weihe und Hingabe an den Herrn und Vater der Seele, daß der Eindruck nicht wieder verloren geht und fich auf die gange Lebensgestaltung überträgt. Aus dem Gottesdienst erwächst gleichsam von selbst der Dienst Gottes im sittlichen und sozialen Leben. Der ganze Mensch wird eingetaucht in ein Meer der Heiligung. Und aus der Liturgie erwachsen. versteht er auch ihre Sprache, fühlt sich heimisch in ihren Kallen, betet und arbeitet in ihrem Beifte, dem Beifte der Botteskindschaft und Chriftusvereinigung.

So wäre es also doch möglich, aus der Liturgie ein lebenbeherrschendes religiöses Leben der Seele heranzubilden. Ja, wenn die Liturgie nicht allein für den Klerus im Chor und am Altar, sondern für alle Kinder Gottes geschaffen ist, wäre es sogar erwünscht und für die Erneuerung des religiösen Lebens nur förderlich, wenn die Grundstimmung der Seele aus diesem Kindschaftsgeiste ständige Nahrung erhielte und die ihr eigene, freudig-dankbare Gesinnung zum festen Besit der Gläubigen würde.

Die Frage liegt nahe, wie wir zu diesem Gute gelangen.

Zunächst gilt es, den Blick der Seele frei zu machen von einer oft hindernden Beachtung und Bindung an tausend Pflichten und Ratschläge und ihn auf Gott den Herrn zu lenken, ja ihn auf Gott unentwegt geheftet zu halten. Es gibt eine Erfüllung der Pflicht aus Furcht — der Upostel Johannes mahnt uns, diese Furcht zu bannen als ein Hemmnis wahrer und tieser Liebe (1 Joh. 4, 18) —, eine Erfüllung der Pflicht um der Pflicht willen — sie führt erfahrungsgemäß nie oder selten zu einer großen, alles Innenleben beherrschenden Liebe — und eine Erfüllung aus Liebe, die mehr an Gott als an sich selbst und an die Pflicht denkt, die in der Pflicht nur eine willkommene Gelegenheit sieht zum dankbaren Dienst der Liebe —, zu ihr sollten alle Kinder

Gottes gelangen, weil es die wahre Gesinnung des Kindes ist, und weil sie im religiösen Leben zu jenem dankbar-freudigen Bewußtsein der Gottesnähe führt, nach dem wir alle verlangen. In diesem Sinne der Liebe ist oben-

genannte Freiheit von der Bindung der Pflicht verstanden.

Ignatius von Loyola, jener Meister der Seelenleitung, spricht den gleichen Gedanken aus, wenn er seinen Söhnen die Mahnung gibt: "Alle mögen sich besleißigen, eine rechte Zielsehung sich anzueignen nicht allein in der ganzen Berufsauffassung, sondern auch in allen Einzelhandlungen, indem sie allzeit aufrichtig dahin zu gelangen suchen, der göttlichen Güte um ihrer selbst willen und ob der Liebe und ungewöhnlichen Wohltaten, mit denen sie uns zuvorgekommen ist, zu dienen; viel mehr als aus Furcht vor Strafen und Hoffnung auf Lohn (wenngleich sie auch aus diesen Beweggründen Hilfe erhalten sollten); und in allem mögen sie Gott selbst suchen, indem sie sich nach Möglichkeit aller Liebe zu den Geschöpfen entschlagen, um den ganzen Bereich der Neigungen auf ihren Schöpfer zu übertragen dadurch, daß sie, entsprechend seinem heiligen und göttlichen Willen, ihn in allen Geschöpfen lieben und alle Geschöpfe in ihm" (Summar. Constit. n. 17).

Sand in Sand mit der Befreiung vom eigenen Ich und der Sinkehr zum Berrn follte dann das Ginleben und Vertiefen in die liturgischen Texte geschehen. Nicht so sehr im Sinne eines theoretischen Studiums als einer verständnisvollen Unteilnahme an der gemeinschaftlichen Liturgie der Messe und. wenn möglich, auch einer Versenkung der Geele in die Welt des kirchlichen Stundengebetes 1. Gott sei es gedankt, daß die Zahl der Laien sich mehrt, die aus dem kirchlichen Gebet die tägliche Nahrung ihres Gebetslebens schöpfen. Wenn dabei die Hingabe an Chriftus oder an den himmlischen Vater das Berlangen nach einem recht persönlichen Berhältnis der Geele zu ihrem Herrn weckt und lebendig erhält, dann wird es unfehlbar erfüllt. Es baut sich die religiöse Welt der Liturgie Zelle für Zelle ftill und geheimnisvoll auf, wie die Blüte und Krucht der Pflanze entwachsen, wie die Pflanze in autem Erdreich zum fruchttragenden Baume wird. Bei dem einen reicht ein inniges Durchleben etwa des Ofterfestkreises schon hin, bei dem andern dauert es Jahre, bis sie fein Eigentum geworden. Aber dem Wehen des Gottesgeistes entzieht fich niemand, und bei allen wird das Apostelwort wieder mahr: "Die durch den Geift Gottes getrieben werden, das find die Rinder Gottes. Ihr habt ja (bei der Taufe) nicht wiederum den Beift der Anechtschaft in Furcht erhalten. sondern ihr habt den Geist der Rindschaft empfangen, in dem wir rufen: "Vater!" Denn der Beift (Gottes) gibt Zeugnis unfrem Beifte, daß wir Rinder Gottes sind" (Röm. 8, 14—16; im Missale am 8. Sonntag nach Pfingsten).

Wo aber der Geist Gottes lebendig wirkt, da werden sich von selbst die Früchte dieses Geistes zeigen, die uns derselbe Apostel kennzeichnet, wenn er sagt: "Die Früchte des Geistes aber sind: Liebe, Freude, Friede, Geduld,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jur Einführung in das Verständnis der liturgischen Texte seien genannt: L. Fischer, Lebensquellen vom Heiligtum (Freiburg 1920, Herder); die mit reichen Sinleitungen versehene neue Ausgabe des altbewährten Schott, Meßbuch der heiligen Kirche <sup>25</sup> (Freiburg 1923, Herder); im besondern für den Aufbau der Messe J. Kramp, Opfergedanke und Meßliturgie <sup>3-4</sup> (Negensburg 1923, Pustet); für das Kirchenjahr als Ganzes und die Meßsormulare J. Kramp, Meßliturgie und Gottesreich <sup>3-5</sup> (Freiburg 1922, Herder).

Milde, Güte, Langmut, Sanftmut, Treue, Bescheidenheit, Gelbstbeherrschung, Keuschheit" (Gal. 5, 22). Freilich reisen diese Früchte nicht ohne vielen Kampf, ohne reiche und lange Übung heran. Über die Erfahrung zeigt auch, daß das Vollkommenheitsbild der Seele um so eher und schöner aus dem Grunde ihrer guten und bösen Unlagen heraufsteigt, je hinreißender der Gedanke und je lebendiger der Geist ift, der dem neuen Leben Form und Inhalt gibt. Ja erfahrungsgemäß teilt sich dieser Geist einem Menschenkinde, dessen Seelenleben verkümmert und verbildet ist, oft genug, wenn nicht meistens nur auf dem Wege eines ehrfurchtsvollen Vertrauens und einer, man möchte sagen, persönlichen Liebe zu einem erfahrenen und großzügigen Seelenführer mit. Das liebende Vertrauen zu einem Menschen gibt die innere Ruhe wieder und bildet die Stufe zum Eintritt in das Heiligtum des Herrn.

Es bleibt eben immer wahr, was kein geringerer als der Völkerapostel bei der Kennzeichnung des Alten Bundes auf der Grundlage des vielgestaltigen Gesesses und des Neuen Bundes auf der Grundlage des Geistes der Kindschaft ausgesprochen: "Der Buchstabe tötet, der Geist aber macht lebendig" (2 Kor. 3, 6), und "wo der Geist des Herrn, da ist Freiheit" (2 Kor. 3, 17). Was noch so viele einschränkende Bestimmungen nicht erreichen, das wirkt der belebende Geist mit Leichtigkeit; ja, wo erstere nur geistige Dürre und innern Tod zurücklassen, da haucht der Geist neues Leben ein. "Sende aus deinen Geist, und sie werden geschaffen, und du wirst das Angesicht der Erde erneuern" (Ps. 103, 30). Niemand aber wird bestreiten, daß im Gebetsleben der Kirche

Gottes Geist weht und wirkt.

Man wende nicht ein, hier sei ein Jdealbild gezeichnet, das in der Wirklichkeit des Lebens niemals bestanden habe, auch nicht in jenen vielgepriesenen ersten Zeiten des Christentums und der Hochblüte liturgischen Denkens. Es ist nicht zu leugnen, Jdeale werden in ihrer ganzen Reinheit niemals, auch von den Besten nicht einfachhin verkörpert. Aber wen sie nicht erfüllen und begeistern, der wird sie auch nicht erstreben. Und mochte ein hl. Paulus hie und da, mochten die Kirchenväter noch so viel über den Mangel echt christlichen Idealgeistes bei einzelnen Gläubigen oder ganzen Gemeinden zu klagen haben, niemals unterließen sie es, ihren Zuhörern und Lesern diesen Geist zu kennzeichnen und für ihn zu werben. Denn in allem und unter allen Umständen bleibt Christus, der Herr, uns "Wahrheit, Weg und Leben" (Joh. 14, 6).

Joseph Kramp S. J.

## Chriftliche Wiedervereinigung.

Daß alle eins seien — eins werden! Dieser Wunsch, dies Gebet und diese Hoffnung ist in den legten Jahren aus tausend und Millionen Herzen aufgestiegen.

Es gab eine Zeit, und sie liegt noch nicht weit zurück, wo das laute Aussprechen des nämlichen Wunsches, wenn es aus katholischem Munde kam, schon als Angriff auf den konfessionellen Frieden, als Bedrohung der Andersgläubigen ausgelegt wurde und zu erregten Angstausbrüchen führte. Ja, in der katholischen Kirche betet man um Ausrottung der Häresien — der Kegereien — und Spaltungen. Es ehrt die heutigen Protestanten, daß sie diese Überempfindlichkeit mehr und mehr abgelegt haben und sogar die Nachricht von dem neugegründeten Winfriedbund durchweg mit Gleichmut hinnehmen.

Indessen möchten wir zunächst unfre Aufmerksamkeit nicht auf das richten, was gegenwärtig bei uns in Deutschland zur Milderung oder Überwindung der Glaubensdifferenzen geschieht, sondern auf die groß angelegten Versuche, den religiösen und kirchlichen Zwiespalt in der Christenheit zu schließen, welche in andern christlichen Ländern gegenwärtig im Gange sind.

Diese Zeitschrift hat in den letten Jahren mehrfach über solche Unternehmen berichtet2. Es ist an der Zeit, daß wir diese Pläne weiter verfolgen.

Unlängst hat Prof. Dr. G. Pfeilschifter, Professor der Kirchengeschichte an der Münchner Universität, beim Untritt seines Rektorats (25. November 1922) einen äußerst gehaltvollen und fesselnden Vortrag über diesen Gegen-

<sup>2</sup> Igl. u. a. 98. Bd. (1920) 388 und 100. Bd. (1921) 184.

<sup>1</sup> Sang ift übrigens die Ungst noch nicht erloschen. Gottfried Traub berichtet in seinen "Gifernen Blättern" (Dr. 5, 19. Juli 1923), er habe in Neuteich (im Werder bei Dangig) die katholische Rirche besucht und dort beim Missionskreuz der Patres Franziskaner eine Aufforderung gelesen zum Gebet um "Frieden und Ginigkeit unter driftlichen Fürsten und Ausrottung der Reger". Darüber habe er fich feine Gedanken gemacht. herr Traub hat wohl falsch gelesen. So grausam sind die Patres Franziskaner nicht, daß sie die Keher mit Stumpf und Stiel ausrotten möchten - wenn auch nur im Gebet. Es hieß in dem Unschlag ficher nicht "Ausrottung der Reger", fondern eber "Ausrottung der Regerei". Um diefe Ausrottung beten allerdings die Ratholiken, und zwar nicht erft, seitdem es Franziskaner und andere Orden gibt, sondern schon seit den apostolischen Zeiten. In der uralten Karfreitagsliturgie klingt es feierlich vom Altar: Oremus et pro haereticis et schismaticis . . . — "Lasset uns beten für die häretiker und Schismatiker, daß Gott der herr sie aus allen Jertumern befreie und zur heiligen Mutter, der katholischen und apostolischen Kirche, zurückrufen wolle." Daneben enthält das Römische Megbuch noch eine besondere Messe um Abwehr der Spaltung (ad tollendum schisma), "auf daß die Christenheit Spaltung verwerfe, dem wahren hirten der Rirche fich anschließe und so Gott wurdig dienen moge". Traub kennt ohne Zweifel den großen Unterschied, der zwischen seiner Lesart und der unsern besteht. Er hatte also genauer gufeben muffen. Dder wird er fagen, es fei nur ein Drudfehler? Dann hatte er ibn in einer folgenden Nummer verbessern mussen. Er hat es nicht getan. — Merkwürdig, daß dergleichen "Druckfehler" sich regelmäßig einstellen, wenn es sich darum handelt, uns und unsre Kirche als geschworene Regerverfolger darzustellen, und daß man sich darüber dann seine Gedanken macht! Ja, wir wollen die Jrrenden bekehren, "konvertieren"; daraus haben wir nie ein Sehl gemacht. Noch jüngst hat Papst Pius XI. der Allerheiligenlitanei eine Anrufung in diesem Sinne beigefügt. Wir haffen den Jertum und lieben die Jerenden. Wann wird man diesen Unterschied

stand der kirchlichen Wiedervereinigung gehalten, der auch im Druck

erschienen ist 1 und vielseitige Beachtung gefunden hat.

Der Gegenstand ist der wärmsten Teilnahme wert. Es ist ein überwältigend großartiger Gedanke, alle die verschiedenen kirchlichen Formen, Gruppen, Gekten, Gemeinschaften, Bekenntnisse und getrennten Kirchenkörper zu einer einzigen großen, ungeteilten, friedlichen Weltkirche unter Wahrung aller berechtigten Eigenheiten, Riten und Sondergebräuche zu verschmelzen.

Sollte der schöne Zukunftstraum "Ein Hirt und eine Herde" erst jenseits des Jüngsten Tages, wie noch unlängst behauptet wurde, in Erfüllung gehen

können?

"Wenn irgend etwas gewiß ist", schrieb in unsern Tagen ein anglikanischer Bischof, "so ist es dies, daß sichtbare Einheit in der Kirche seiner Jünger von Christus gewollt war. Wenn dem so ist, so sind wir in erschrecklichem Maße von seinem Willen abgewichen."

Für uns Katholiken im besondern ist viel daran gelegen, daß wir über dem Unblick der vielfach so kleinlichen und nebensächlichen Streitereien des deutschen Protestantismus unter sich und gegen uns den Blick nicht ablenken lassen von jenen viel großzügigeren Gesichtspunkten und Hoffnungen, mit denen man

sich im außerdeutschen Protestantismus allerwärts trägt.

Wir haben es also in diesem Aufsag an erster Stelle mit kirchlichen Einheitsplänen zu tun, mit den von englischen und amerikanischen Spiskopalen oder Anglikanern angeregten Versuchen, die Spaltungen im christlichen Glauben und Kirchenwesen, wie sie seit dem 16. Jahrhundert in so ärgerlicher Weise überhand genommen haben, aus der Welt zu schaffen und eine einzige allgemeine, sichtbare christliche Kirche an die Stelle zu sehen. Im Vorbeigehen aber lenkte Dr. Pfeilschifter die Aufmerksamkeit seiner Zuhörer noch auf andere parallel laufende Pläne, die nicht unmittelbar auf Kirchenverschmelzung, sondern nur auf Förderung des internationalen politischen und sozialen Friedens durch organisierte Mitarbeit der getrennt bleibenden "Kirchen" gerichtet sind. Diesem Ziele dient u. a. "Der Weltbund für Freundschaftsarbeit der Kirchen" oder "durch die Kirchen" 3, der auch in Deutschland Wurzel gefaßt hat und durch die von Sigmund Schulze seit zehn Jahren gut geleitete Vierteljahrsschrift "Die Eiche" 4 Einfluß zu gewinnen sucht.

<sup>1</sup> G. Pfeilschifter, Die kirchlichen Wiedervereinigungsbestrebungen der Nachkriegszeit. 80 (144) München 1923, Dr. Franz L. Pfeisfer & Co.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bishop Gore, Catholicism and Roman Catholicism 44; The Month, July 1923, 1. <sup>3</sup> The World Alliance for promoting International Friendship through the Churches.

<sup>4</sup> München, Chr. Raiser. Pfeischifter a. a. D. 13. Weiteres Material findet sich in der Flugschrift "Der Weltbund für Freundschaftsarbeit der Kirchen 1920—1921" (Berlin O 17, Krüchtestr. 64 II, Deutscher Arbeitsausschuß). Da hier kirchliche und dogmatische Fragen ausgeschlossen sind und die Absicht einzig auf den Völkerfrieden geht, so ftänden einer Teilnahme der Katholiken daran nicht jene Bedenken entgegen, welche wir gegen die Mitarbeit an der ganz kirchlich eingestellten Weltkonferenz in den oben zitierten Artikeln und in der Flugschrift "Konfessionelle Verständigung" geltend machten. Einstweilen waren auf der letztährigen Tagung des Bundes (7.—10. August 1922 in Kopenhagen) nur protestantische Gemeinschaften durch 210 Delegierte aus 25 Ländern vertreten (Die Siche [Ott. 1922] 393 ff.). Kleinere Zusammenkünfte haben auch 1923 stattgefunden. Für das Jahr 1925 ist ein neuer Weltkongreß

Noch während des Weltkriegs schrieb das ständige Komitee dieses Bundes, an dessen Spige der lutherische Erzbischof von Upsala stand, eine internationale Tagung für den Sommer 1918 aus, die zu Upsala zusammentreten solle, die aber dann auf Anfang Oktober 1919 verschoben und nach Holland (Dud Wassenaar) verlegt wurde. Das Komitee bat auch den Papst Benedikt XV. um seine Mitwirkung, und im Auftrag des Heiligen Vaters antwortete Kardinal Gasparri am 19. Juni 1918:

"Seine Heiligkeit hat mit Freuden Ihren Brief über den Kongreß gelesen, der in Upsala zu dem Zweck gehalten werden soll, um innerhalb der menschlichen Gesellschaft das Band der christlichen Liebe mehr und mehr zu stärken, nachdem endlich dieser surchtbare Krieg zu seinem Ende geführt ist. Die menschenfreundlichen Bestrebungen, die in dem Briese namhaft gemacht werden, sind dem Heiligen Vater besonders willkommen gewesen. Er ist wahrlich selbst davon überzeugt, daß die weltliche Gemeinschaft keine vollständige und dauernde Friedensruhe genießen kann, wenn nicht die Vorschriften der gefauften Brüdersche genießen kann, wenn nicht die Vorschriften der gefauften Krüdersche heachtet werden. Was auch immer für dieses Ziel unternommen wird, das ist dem Papste lieb und wünschenswert, und das um so mehr, weil es den Weg zur Erreichung jenes Zieles bahnt, das mit den Worten des Evangeliums ausgedrückt wird: daß eine Herde werden möge und ein Hirt."

Im vergangenen Mai hat nun der protestantische Kirchenfürst aus Schweden auf Einladung Dr. Pfeilschifters in der Aula der Münchner Universität drei Vorträge gehalten über die leitenden Gedanken, welche seiner Friedensbemühung zu Grunde liegen. So wenig er darin auch mit seiner lutherischen, stark subjektivistisch und religionsgeschichtlich gefärbten Dogmatik hinter dem Berge hielt, so war doch das, was er zumal im legten Vortrag über die Sünde und Schande der endlosen Spaltungen und Zänkereien im Christentum sagte, durchaus wertvoll und uns ganz aus der Seele gesprochen.

Es machte einen wohltuenden, auf manche einen nahezu überwältigenden Eindruck, als Söderblom am Ende seines letten Vortrags sich vollauf zu den Sätzen bekannte, mit denen Pfeilschifter seine Rektoratsrede geschlossen hatte. Diese Worte, die der Erzbischof unverändert wiederholte, lauten:

"Was ich in der Gegenwart für möglich und für wünschenswert halte, läge außerhalb jeder wirklichen Kirchenunion und bestünde mit bewußtem Ausschluß einer solchen unter gegenseitiger respektvoller Anerkennung des dogmatischen, rechtlichen und kultischen Besigstandes der Kirchen in der nüchternen praktischen Zusammenarbeit aller christlichen Kirchen ohne Ausnahme zum Zwecke der Verwirklichung der allgemeinen christlichen Ideale auf den Gebieten des internationalen, des sittlichen, des wirtschaftlichen und sozialen Lebens etwa im Sinne eines verbesserten Weltbundes für Freundschaftsarbeit durch die Kirchen. Wenn das möglich gemacht werden könnte, so wäre das schon etwas ganz Großes, der hingebenden, opferbereiten Liebe aller Christen

diese Friedensbundes angesagt. Der Tagungsort, ob Washington (im unmittelbaren Anschluß an die alsbald zu besprechende Weltkonferenz für Glauben und Kirchenversassung) oder Stockholm, wie neuerdings verlautet, scheint noch nicht endgültig festzustehen. Neuerdings erscheint ein ähnlicher Bund auch unter dem einfacheren und für Katholiken weniger ansechtbaren Namen "Bund für praktisches Christentum".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ungewöhnlicher Ausdruck. Man möchte den Urtext sehen; aber offenbar sind die Vorschriften der christlichen Moral gemeint. Unsre Abersehung folgt dem "Archiv für katholisches Kirchenrecht" 99 (Jahrg. 1919) 153.

wert. Bis eine solche Arbeitsgemeinschaft möglich würde, könnte und sollte man eine Zusammenarbeit erstreben und verwirklichen, wenigstens in den einzelnen Staaten, um dem verheerenden Anstürmen der widerchristlichen Springfluten in gemeinsamer Notarbeit auf der ganzen Linie einen mächtigen Damm entgegenzusesen" (Pfeilschifter a. a. D. 33 f.).

Das sind Gedanken, die auch in dieser Zeitschrift wiederholt ausgesprochen wurden. Ein unstatthafter Interkonfessionalismus liegt ihnen, mögen auch die praktischen Schwierigkeiten bedeutend sein 1, keineswegs zu Grunde. Wir möchten sogar noch einen Schritt weiter gehen als Göderblom und Pfeilschifter. Die Betonung des "Christlichen" ift, wenn sie über das, was das Chriftentum mit der natürlichen Ethik und dem Naturrecht gemein hat, mißverständlich. Es ist nicht zu sehen, warum wir in dem obigen Abwehrkampf nicht auch mit gottgläubigen Bekennern des Mosaismus, des Islams, vielleicht sogar oftasiatischer Rulte zusammenstehen könnten und sollten. Göderblom selbst legt uns diese Frage auf die Zunge. Denn in seinen religionsgeschichtlichen Streifzügen, mit benen er die Drei Vorträge ichmuckte, nahm er auf christliche und außerchristliche Religionstypen Bezug, ohne sich bei den wesentlichen Unterschieden aufzuhalten. Untisemiten mögen über solche Duldsamteit erschrecken. Aber gerade wenn wir dem unleugbaren Verderben eines gewissen gottlosen Judentums entgegentreten wollen, dürfen wir auf die Bundesgenossenschaft der gahlreichen gläubigen und rechtschaffenen Juden, die selbst schwer unter den Fehlern ihrer Volks- und Religionsgenossen leiden, nicht verzichten.

Eine Frage wird sich dem Leser aufgedrängt haben: Wie kommt es, daß bei einem so edlen und wichtigen Unternehmen die Katholiken ganz teilnahm-los abseits stehen? — So ganz abseits stehen sie nicht. Das beweisen die zahlreichen Kundgebungen des Upostolischen Stuhles und unser Vischöfe für den Völkerfrieden und das Echo, das sie bei den Katholiken vieler Länder sanden. Für genauere Einzelheiten sei auf die Artikel dieser Zeitschrift verwiesen.

Die erste Unregung zu solcher internationaler Friedensarbeit ging, wie oben gesagt, von englischen und amerikanischen Protestanten aus, weil diese an der sektenhaften Zersplitterung am schwersten litten. Aber kurz vor dem Weltkrieg schlossen sich auch die Protestanten in Skandinavien und der Schweiz dem Plane eines solchen Weltfriedensbundes an. Eine gemeinsame erste Konferenz aller dieser protestantischen Friedensfreunde wurde auf den 2. August 1914 nach Konstanz am Bodensee berufen. Zu gleicher Zeit bildete sich unter der Führung eines inzwischen verstorbenen Herrn A. Vanderpol aus Lyon eine Ligue internationale des pacisistes catholiques. Vanderpol berief im Sinvernehmen mit der Konstanzer Veranstaltung auf den 10. August 1914 eine katholische Friedenskonferenz nach Lüttich. Eine Einladung erging damals auch an das Studienhaus der deutschen Jesuisten in Valkenburg. Leider machten die Kriegsereignisse, die sich in jenen Tagen über Lüttich entluden, den ganzen Plan zu nichte.

<sup>2</sup> 99 (1920) 385 ff.; 102 (1921) 16 ff.

<sup>1</sup> So wäre 3. B. die "Unerkennung des Besigstandes" zur Vermeidung von Migverständnissen auf das bürgerlich-rechtliche Gebiet einzuschränken.

Die Konferenz in Konstanz hatte troß des zur selben Zeit anhebenden Krieges mehr Glück und konnte wenigstens ein Komitee wählen, dessen Glieder sich an die Werbung weiterer Mitglieder für den Bund und an die Bildung von Landesgruppen machten. So war es ihnen möglich, auch während des Weltkriegs für die Sache des Friedens zu arbeiten. Gleich nach dem sog. Friedensschluß tagte dieses Komitee, wie schon erwähnt, wieder in Dud Wassenaar. Im folgenden Jahre fand in Beatenberg in der Schweiz eine neue Zusammenkunft von nahezu hundert Pazisisten statt; darunter waren auch mehrere Vertreter der orientalischen Christen. Der anglikanische Erzbischof von Canterbury wurde zum Präsidenten des Weltbundes ernannt. Neben ihm aber blieb in der Folgezeit Erzbischof Söderblom die treibende Kraft in dem Friedenswerk.

Von katholischer Seite war man auch nicht mußig, wie oben schon erwähnt wurde, aber die Schwierigkeiten waren größer. Besonders mußten die Ratho-Liken der im Krieg unterlegenen Länder sich großer Vorsicht und Zurückhaltung befleißigen, wenn sie ihre Gedanken und Worte nicht auf Schritt und Tritt mißdeutet sehen wollten. Ist es doch einerseits durch das von gewisser Seite geschürte Migtrauen gegen die papstliche Friedensarbeit, anderseits durch den Arger über den unglücklichen Ausgang des Kriegs so weit gekommen, daß das Wort Pazifist in weiten Areisen geradezu als Schimpfwort empfunden wird. Uhnlich verhält es fich mit dem in einzelnen protestantischen Blättern bis por furgem monoton abgeleierten Sprüchlein von der ich warzen, roten und goldenen Internationale, unter denen die fchwarze die schlimmfte fei. Trogdem haben im vergangenen Sommer die fatholischen Friedensfreunde fich wieder zu gemeinsamer Tagung gefunden. Wenn dann, fo Gott will, erft der katholische Friedensbund an der Sand der ewigen Grundsäte des Naturrechts und des Evangeliums, wie sie neuerdings von den Papften Benedikt XV. und Dius XI. klar und beredt aller Welt verkundet wurden, zu gemeinsamen Richtlinien gekommen ift, dann wird es Zeit sein, durch sachkundige Mittelspersonen an die nichtkatholischen Verbände heranzutreten, um wo möglich Bereinbarungen für gemeinsames Handeln aufzustellen.

Einstweilen galt Dr. Pfeilschifters Aufmerksamkeit mehr einem andern, großartigeren Unternehmen: der auch hier schon besprochenen Weltkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung (World Conference on Faith

and Order.)

Im Folgenden geben wir auf Grund der Pfeilschifterschen Rede und anderer Quellen einen Überblick über den jezigen Stand dieser kirchlichen Friedens-

und Wiedervereinigungsarbeit.

Dbwohl der Heilige Stuhl die Einladung zu einer offiziellen Beteiligung an der Weltkonferenz aus Gründen, die früher hier dargelegt wurden, ablehnen mußte und auch jedes Eingreifen einzelner Natholiken in die Kongreßverhandlungen mißbilligt, so folgt daraus nicht, daß wir der Sache selbst, um die es sich handelt, ablehnend oder feindselig gegenüberstehen dürfen oder gar müssen. Auch Papst Benedikt XV. war weit von solcher Teilnahmlosigkeit entfernt, als er der einladenden Abordnung seinen Standpunkt darlegte und durch seinen Staatssekretär, Kardinal Gasparri, noch weiter darlegen ließ. "Des Papstes Aufmunterung, Beistand und eifrige Gebete", heißt es in diesem Schreiben des Kardinals vom 7. April 1915, "werden dem niemals fehlen,

der ernstlich und mit gutem Willen dahin strebt, daß alle, welche Christen heißen, sich in einer Kirche zusammensinden und so als Glieder mit Christus, ihrem Haupte, vereinigen wollen." Was der Papst bedenklich sindet, das ist die Form eines debattierenden Kirchenkonzils nach dem vorgelegten Plan. Grundsägliche Bedenken und Lehren der Erfahrung sprechen dagegen. Der elsässische protestantische Konsistorialpräsident Friedrich Curtius dürfte recht behalten, wenn er meint, man werde in Sachen der Friedens- und Verträglichkeitspläne eher zu einem Ergebnis kommen, wenn jeder die in der Konferenz aufgeworfenen Fragen "ruhig in seiner Studierstube durchdenke und den Befund schriftlich niederlege, als in einer so vielsprachigen Versammlung, in welcher naturgemäß der Wunsch nach Harmonie in der Stimmung stärker ist als das Bestreben, die in der Natur der Sache liegenden Schwierigkeiten rückhaltlos klarzulegen".

Einstweilen aber behauptet der jugendlich-heroische Optimismus der suchenden und sehnenden Amerikaner das Feld, und wir wünschen ihrem Unternehmen glücklichen Erfolg. Gerade weil wir die berghohen Schwierigkeiten vollauf kennen, wollen wir uns gern mit ihnen im Gebet vereinigen, daß der allmächtige Gott das scheinbar Unmögliche möglich und Tatsache werden lasse.

Dr. Pfeilschifter sagt über diese Gemütsstimmung: "Aus vielen Hunderten von Außerungen diesseits und jenseits des Dzeans erfahren wir von dem heißen Sehnen und indrünstigen Verlangen nach brüderlicher Einheit unter den Völkern und Menschen, nach einem gemeinsamen christlichen Verantwort-lichkeitsgefühl; erfahren wir von der tiesen Überzeugung, daß der Völkerbund eine Seele brauche, die ihm nur die christliche Religion geben könne; erfahren wir von der Notwendigkeit des geschlossenen Vorgehens aller wahrhaft christlichen Kirchen gegen die indifferenten und christusseindlichen Mächte dieser Welt; erfahren wir aber auch — namentlich anglikanischer- und protestantischerseits — von der unerbittlichen Einsicht, daß die christlichen Kirchen selbst zuvor eins werden müßten, bevor sie ihre Mission in der Gegenwart würden erfüllen können. Aus Tausenden vermeint man eine einzige laute Stimme zu vernehmen: "Die getrennten christlichen Kirchen müssen sich wiedervereinigen zur ursprünglichen Einheit, sonst sind sie zur Fruchtlosigkeit verdammt. Einheit oder Sterilität!"...

"Mich haben jene Sehnsuchtsstimmen, die mit einer fast prophetischen Kraft die Christenheit aufrütteln wollen, so tief ergriffen; mich haben diese praktischen kirchlichen Wiedervereinigungsversuche, die arbeiten mit einem Glauben, der Berge verset, so in ihren Bann gezogen, daß ich heute in dieser feierlichen Stunde davon zu Ihnen reden muß. Ich glaube das um so eher tun zu sollen, je weniger man bei uns in Deutschland in weiteren Kreisen von diesen großen religiösen Bewegungen Kenntnis genommen hat" (Pfeilschifter a. a. D. 3 f.).

Diese warmen Töne scheinen uns vollauf berechtigt zu sein. Man muß in der Tat höchste Achtung empfinden vor den zahlreichen Kundgebungen dieser amerikanischen Geistlichen und Laien, die seit Jahren (seit 1910) in immer neuen Beschlüssen, Aufrufen und Drucksachen aller Art der ganzen christlichen Welt zum Bewußtsein zu bringen trachten, wie unnatürlich, unsinnig, un-

<sup>1</sup> Die Eiche (1922) 26.

christlich und sündhaft der jegige Zustand ist, wo Spaltung und Zersplitterung in allerlei Kirchen und Sekten fast als das Normale erscheint. Weiterhin sind die ungeheuren Kosten, welche von diesen Kreisen der amerikanischen Protestanten in all der Zeit aufgewendet worden sind und noch immer aufgewendet werden, aller Bewunderung wert. Wir werden darüber noch einige Ungaben bieten. Über viel wertvoller als diese materielle Opferwilligkeit erscheint uns der Geist des Glaubens und der Liebe, der alle ihre Worte durchzieht.

Werfen wir zuerst einen Blick auf das bisher Geleistete.

Auf der Generalversammlung der amerikanischen Spiskopalen (Anglikaner) in Sincinnati (19. Oktober 1910) wurde der Vorschlag eingebracht und angenommen:

"Dieweil heutigestags unter allem Christenvolk eine wachsende Sehnsucht besteht nach der Erfüllung des Gebetes unsres Herrn, daß alle seine Jünger eins sein möchten, auf daß die Welt glaube, daß Gott ihn gesandt habe, wird beschlossen, daß ein Ausschuß niedergesest werde, um einen Kongreß in die Wege zu leiten zum Zweck der Erwägung von Fragen betress Glauben und Kirchenverfassung, und daß alle christlichen Gemeinschaften der Welt, welche unsern Herrn Jesus als Gott und Heiland anerkennen, gebeten werden sollen, sich mit uns zu vereinigen in der Vorbereitung und Durchsührung eines solchen Kongresses."

In der ersten Befürwortung dieses Planes, die uns durch die Freundlichkeit des Herrn R. H. Gardiner, Sekretärs der Weltkonferenz, zugestellt wurde, nimmt der Verfasser in der Einleitung Bezug auf frühere Unionsversuche der Protestanten, wie die Evangelische Allianz, die Panbresbyterianische Allianz in Amerika und die Weltmissionskonferenz 1910 in Schinburg. Dann gibt er über die treibenden Gedanken des gegenwärtigen Unternehmens freimütigen Aufschluß.

Die Edinburger protestantische Missionskonferenz, erzählt er, wurde erst möglich, nachdem die Teilnehmer übereingekommen waren, daß kein Wort über Glaubensfragen und Ausgleich der Spaltungen geredet werden sollte. Aber gerade auf dieser Konferenz, so fährt der Verfasser fort, "wurde allen klar, was Christus, der göttliche Stifter der Kirche, meinte mit dem Wort: "Nicht für diese allein bete ich, sondern für alle, welche auf ihr Wort hin an mich glauben werden, daß sie alle eins seien wie du, Vater, in mir, und ich in dir, daß sie ebenso eins seien in uns, auf daß die Welt glaube, daß du mich gesandt hast" (Joh. 17, 20 21). "Die Missionäre sind heimgekommen von ihren Arbeitsseldern in der vordersten Kampflinie und haben uns erzählt: das eine große Hindernis der Bekehrung der Welt sei die Uneinigkeit der christlichen Glaubensboten. Das ist die unabweisbare Gegenrede, die ihnen ins Gesicht geschleudert wird: Wenn die Christen untereinander erst eins sind über das, was Christentum ist, dann wollen wir euch hören."

"Das Losungswort bei dem gegenwärtigen Stand der Dinge ist Reue; eine tiefe Aberzeugung von der Sünde, die in dem Zerreißen des Leibes Christi liegt, und eine Aberzeugung, daß wir, die wir diese Spaltung aufrecht halten, Unteil haben an dieser Schuld.... Unsre Bäter haben gesündigt, und wir sind in ihr Erbe eingetreten.

2 Diefe Zeitschrift 79, 253.

<sup>1 1846</sup> in London gegründet, hielt sie 1857 in Berlin eine glänzende, durch König Friedrich Wilhelms IV. Teilnahme ausgezeichnete Tagung, die zu den ausschweifendsten Hoffnungen Anlaß gab, und sank dann wieder kraftlos zusammen.

"In Amerika im besondern", heißt es weiter, "ist das ärgste Hindernis für das Wachstum der christlichen Religion die Uneinigkeit der Christen. Sie erklärt auch die befremdliche Tatsache, daß in diesem angeblich christlichen Lande die Mehrheit des Volkes gar keine Religion bekennt oder sie wenigstens nicht übt. . . . Unste Spaltungen sind ferner schuld, daß wir als christliche Nation zum Erstaunen der Welt es unternehmen, unste Kinder auf rein weltlicher Grundlage zu erziehen. Wenn ein öffentliches Unterrichtswesen eingeführt und zwangsweise aufrecht erhalten wird, das alle Zeit und Kraft unster Kinder für sich beansprucht und jegliche sittliche und religiöse Unterweisung ausschließt, wo bleibt dann die Wahrscheinlichkeit, daß das heranwachsende Geschlecht mit diesen wesentlichsten Elementen der Erziehung ausgestattet wird? Die Antwort liegt auf der Hand; aber die christlichen Mächte des Landes scheinen noch nicht zu begreisen, welch einen tödlichen Stoß dieses verkehrte System der Sache des Christentums zufügt."

Der Schreiber kommt dann auf die großen Schwierigkeiten und Hindernisse der Einigung zu sprechen und warnt vor übergroßer Hast und dem Drängen auf unmittelbaren äußern Erfolg.

"Bevor Einigung oder auch nur ein erster Schrift zur Einigung kommen kann, bedarf es erst des gegenseitigen Verstehens. Daher ist es für die Gegenwart Pflicht der Christen verschiedener Bekenntnisse und Namen, daß sie sich untereinander und ihre verschiedenen Anschauungen besser kennen lernen."

Das ift derfelbe Gedanke, den auch wir unausgesetzt verfechten. Aber zwischenhinein läßt dann der Amerikaner immer wieder Säge einfließen, die uns zum ernsten Widerspruch nötigen. Da ist z. B. der Sag:

"Der Protestantismus bedarf des Katholizismus und der Katholizismus bedarf des Protestantismus", der dann weiter dahin erklärt wird, "daß keiner von beiden ein überragendes Alleinrecht auf alle Elemente habe, die das Ideal der christlichen Religion ausmachen."

Damit ist doch mit aller Bestimmtheit ausgesprochen, daß die Spaltung der Kirche in verschiedene Zweige oder Sekten kein Unglück, sondern ein Bedürfnis und eine Wohltat war und auch jest noch ist, weil keine allein sich selbst genügen kann. Wenn aber Christus, der Herr der Kirche, nicht imstande war oder nicht für gut fand, eine solche Kirche zu gründen, die sich selbst genügt und ihre katholische Einheit troß aller Absplitterungen und Absälle aufrechthalten konnte, dann werden auch die Christen des 20. Jahrhunderts dieses Wunder nicht wirken.

Unsre Erwägung bestätigt auch, wie wohlbegründet es war, daß Papst Benedikt XV. nicht wollte, daß katholische Abgesandte an dem Weltkongreß oder an einer Vorbereitungskonferenz ofsiziell teilnähmen. Wenn es sich um wirkliches Kennenlernen, um Einblick in die innern Gedankengänge und Triebkräfte einer andern Religionsform handelt, so sind derlei buntgewürfelte, aus vielen Ländern und Sprachen für ein paar Tage zusammengescharte Kongresse mit ihrem zerstreuenden Drum und Dran nicht das rechte Mittel. Schon die leidige Sprachverwirrung macht ein ersprießliches Arbeiten unmöglich, seitdem das Latein nicht mehr genehm ist. Das ist auch den Veranstaltern des Genfer Vorkongresses von 1920 klar geworden, und sie haben darum einen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A World Movement for Christian Unity by the Rev. Lefferd M. A. Haughwout [The World Conference on Faith and Order. Printed for the Commission 1914] 9 11 15.

Dauerausschuß (Continuation Committee) eingesetzt, um inzwischen, bis zum nächsten Weltkongreß, bessere Verständigung anzubahnen. Dieser Generalausschuß hat wieder eine Unzahl von Sonderausschüssen einzelner Länder, Kirchen und Sekten ins Leben gerusen, die teils an der Beilegung ihrer Sonderzwiste, teils an Fragen der allgemeinen Kircheneinigung ihre Kraft versuchen sollen. Mit der legten Idee wären wir demnach wieder bei der Form jener Religionsgespräche oder Disputationen angelangt, mit der man in früheren Jahrhunderten die Spaltungen zu heben suchte. Jene Gespräche sind alle erfolglos verlausen und haben den Streit eher verschärft als besänftigt. Sine Wiederausnahme des Versuches wird troß viel gutem Willen kein besseres Ergebnis zeitigen.

Im Dezember 1920 versandte der genannte Dauerausschuß an alle Freunde der Bewegung eine gedruckte Lifte dieser Unterausschüffe 1. Gie umfaßt, wenn wir recht gezählt haben, 85 folder Ausschüsse in allen fünf Weltteilen, die sich auf folgende Gruppen von Rirchen oder Denominationen verteilen: Unglikaner mit 13 Sonderkirchen; Baptiften mit 5 3weigen; "Chriften" (eine fleine amerikanische Gette); Rongregationalisten mit 7; Jünger (Disciples) mit 4 Abarten; Morgenländische Kirchen mit 12 Ginzelkirchen; Freunde (Quater); Lutheraner (5 Rirchen - reichsdeutsche Lutheraner find nicht vertreten); Methodiften, 8 Gruppen; Mährifche Bruder; Altkatholiken; Presbyterianer und Reformierte mit 22 Zweigen; endlich die Vereinigte Kirche von Güdindien. Mit wenigen Ausnahmen waren diese Ausschüsse 1920 schon voll konstituiert und zählten teilweise 20 und mehr Namen, die in der Lifte genau verzeichnet find. Der Dauerausschuß hat außerdem noch einen besondern Ausschuß von sechs Herren eingesett, der die auf der Weltkonferenz zu beratenden Gegenstände vorbereiten foll (Subjects Committee). Unter diesen finden wir den Namen des Lutherischen Bischofs von Sachsen, Prof. Dr. Ihmels.

Wer die Geschichte ähnlicher Einigungskonferenzen und Konzilien kennt, muß überzeugt sein, daß ein so schwerfälliger Upparat, wenn er mehr als reiner Zierat sein soll, nur sehr langsam arbeiten und vielen Stockungen unterworfen sein wird.

Als Gegenstände, die von den kleineren Ausschüssen und Konferenzen zu behandeln wären, hat das Subjects Committee im September 1922 folgende zwei Reihen vorgeschlagen:

I.

- 1. Welcher Grad von Einigkeit im Glauben ist in einer wiedervereinigten Kirche notwendig?
- 2. Ist eine Festsegung dieses einen Glaubens in Form eines Bekenntnisses (Croed) notwendig oder wünschenswert?
- 3. Wenn ja, welches Credo foll gebraucht werden? oder welche andere Formulierung wäre wünschenswert?
- 4. Welches sind die eigentlichen Verwendungen (the proper uses) eines Credos oder eines Glaubensbekenntnisses?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> World Conference on Faith and Order. List of Commissions already appointed December 5, 1920. Published by the Continuation Committee.

II.

1. Welcher Grad von Einigkeit in Sachen der Rirchenverfassung ist notwendig in einer wiedervereinigten Rirche?

2. Ist es notwendig, daß darin ein gemeinsames, allgemein anerkanntes geistliches Umt (Ministry) vorhanden sei?

3. Wenn ja, aus welchen Stufen oder Arten von Amtspersonen (Ministers) soll dieses Umt bestehen?

4. Wird die wiedervereinigte Kirche irgendwelche Vorbedingungen der Weihe (Ordination) oder eine besondere Form der Weihe erfordern?

5. Wenn ja, welche Vorbedingungen der Weihe und welche Form der Weihe wäre erfordert?

Berichte über die in den Konferenzen gefaßten Entschließungen sollen an den Sekretär des Weltkongresses eingefandt werden.

In einer weiteren Drucksache von 1922 macht der Dauerausschuß bekannt, daß die erste Vollversammlung der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung am ersten Montag im Mai 1925 zu Washington, der Bundeshauptstadt der Vereinigten Staaten von Umerika, zusammentreten werde. In dem vorausgehenden Jahr 1924 wird das Dauerkomitee sich in der Westminsterabtei in London versammeln, um die letzten Unordnungen für die Konferenz zu treffen. In der Zwischenzeit, so sagt der Aufruf des Ausschusses an die Christenheit, sollen möglichst viele Teilkonferenzen und Teilkongresse, sowohl solche von Mitgliedern einer einzelnen Kirche für sich als von Mitgliedern verschiedener Gemeinschaften in vereinter Beratung, allerorten gehalten werden. Die einen sollen sich darüber klar werden, welche Hauptwahrheiten ihnen als besonders wertvoll und grundlegend gelten, die andern zum besseren Kennenlernen und Verständnis abweichender Standpunkte dienen. Die Berichte über solche Konferenzen werden ebenfalls an den Generalsekretär der Weltkonferenzerbeten.

Endlich kommt das Zirkular auch auf die Finanzlage des Unternehmens zu sprechen. Der Geschäftsausschuß hatte im Jahr 1922 noch eine Schuldenlast von 16 000 Dollar. Die jährlichen Verwaltungskosten sind für die Jahre 1922, 1923 und 1924 auf je 16 000 Dollar im Minimum veranschlagt. Dabei ist zu beachten, daß der Generalsekretär seine gewaltige Urbeit ganz ohne Bezahlung leistet. Für die Zukunst aber werden zwei bis drei bezahlte Sekretäre mit je 6000 Dollar Jahreseinkommen verlangt.

Für Entschädigung der Mitglieder des Dauerausschusses bei ihrer Versammlung 1924 werden 25000—50000 Dollar angesetzt. Sehr groß werden auch die Kosten der Weltkonferenz in Washington sein. Man rechnet mit einer Dauer von einem Monat und einem täglichen Aufwand jedes Teilnehmers von fünf Dollar für Kost und Wohnung. Viele der Teilnehmer, deren es vielleicht, wie man hofft, mehr als tausend sein werden, sind nicht in der Lage, diese Kosten sowie die der Reise selbst zu tragen oder von ihrer eigenen Gemeinschaft zu erwarten. Man wird also zunächst versuchen, die Summen auf die beteiligten Kirchenkörper nach billiger Schäßung umzulegen. Da dieser Weg allein voraussichtlich nicht reichen wird, so bleibt nur noch der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zwanzig Paragraphen über die Weltkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung, von Ralph W. Brown, veröffentlicht von dem allgemeinen Fortsesungsausschuß 1923. 8° (12)

Ruf an die Freigebigkeit übrig, und auf diese Freigebigkeit rechnen die Veranstalter des Weltkongresses mit voller Zuversicht. Es handelt sich zwar um Millionen von Dollars; aber bei der Großzügigkeit, mit der man in England und Amerika solche Unternehmen anzufassen weiß, und bei dem Reichtum vieler kirchlich gesinnter Protestanten wird die Zuversicht auf ihre Rechnung kommen.

Weniger zuversichtlich möchten wir uns, wie schon angedeutet, über das Gelingen des großartigen Planes in Bezug auf das Hauptziel, die Schaffung einer allgemeinen, ungeteilten, sichtbaren Kirche mit einem Glauben und einer Verfassung aussprechen. Wir wollen zwar den heutigen Einberusern des Kongresses zugeben, daß der Vergleich mit den Religionsgesprächen der Reformationszeit ein ungünstiges Urteil nicht unbedingt erzwingt. Jene alten Kongresse scheiterten zumeist an der leidenschaftlichen Voreingenommenheit, an dem Mangel des guten Willens und der christlichen Liebe bei den Beteiligten. Die Schuld dieses unzulänglichen Verhaltens lag manchmal auf beiden Seiten, wie Bischof Konrad Martin aufrichtig anerkennt. Ein anderer Grund des Mißlingens war die Einmischung der weltlichen Politik und die Rücksicht auf die Wirkung, welche von einem etwaigen Ergebnis auf diese Politik zu erwarten oder zu befürchten war. Beide Klippen sind heute nicht mehr so gefährlich.

Was uns nach dieser Seite besonders hoffnungsvoll stimmt, das ist der Umstand, daß die Einberufer ein ungemein großes Gewicht legen auf das vereinte Gebet aller Chriften, die ein Berg haben für die Biele des Rongreffes. Dieser Gebetsgeist ift es, durch den, wie Professor Pfeilschifter hervorhebt, die Umerikaner mit ihrer weitherzigen Liebe und ihrem Glauben, der Berge verfest, jeden ernften Chriften jedes Bekenntniffes bezaubern und in ihren Bann ziehen muffen, auch wenn man den eingeschlagenen Weg für eine Sachgaffe hält. Dieser Gebetsgeist ift es ferner, der schon jest eine Brücke oder sagen wir lieber einen gemeinsamen Boden abgibt, auf dem Ratholiken und Protestanten sich zusammenfinden können, um das Werk der Wiedervereinigung hoffnungsvoll anzubahnen. Hat doch auch Papst Benedikt XV. in der Audienz, die er den Abgeordneten des Weltkongresses am 16. Mai 1919 gewährte, den Gedanken einer solchen Konferenz aller nichtkatholischen Gemeinschaften durchaus nicht migbilligt, ihnen vielmehr die Teilnahme feines Gebetes für ihr schweres Unternehmen ausdrücklich versprochen. Golche Gebete für die Wiedervereinigung im Glauben und Gottesdienst sind in der katholischen Kirche, wie ichon gefagt, feit Jahrhunderten, feit Beginn der Spaltungen ftets in Ubung gewesen und von den Päpsten immer empfohlen worden.

Wie ernst gemeint die Aufruse der Amerikaner zum gemeinsamen Gebet sind, ersehen wir daraus, daß unter den zahlreichen Drucksachen, die der Sekretär des Weltkongresses, Herr Robert Gardiner<sup>2</sup>, an sedermann, der darum ersucht, kostenlos versendet, mehrere Hefte der Sache des Gebetes gewidmet sind. Da ist z. B. ein vierzigseitiges Gebetbüchlein: Manual of prayer for Unity, mit Formularien für gemeinschaftliches Gebet und stilles Privatgebet, mit

1 Wozu noch die Kirchenspaltung? (1869) IV.

<sup>2</sup> Adreffe: 174 Waterftreet, Gardiner, Maine, U. S. A.

Litaneien und Kollekten in reicher Auswahl. Un uns Katholiken richtet das Handbüchlein die Bitte, wir sollten uns bei passender Gelegenheit der Votivmesse unsres Kömischen Meßbuches bedienen oder auch das Gebet, welches der zelebrierende Priester vor seiner Kommunion verrichtet: Domine Iesu Christe, qui dixisti ... i, in der angegebenen Meinung beten. Viele der empfohlenen Gebete sind überhaupt nach Form und Inhalt ganz katholisch gehalten.

Der Fortsetzungsausschuß der Weltkonferenz hat außerdem angeregt, daß die Woche unmittelbar vor Pfingsten sedes Jahres von allen Freunden der Kircheneinheit als Gebetsoktav der besondern Fürbitte für den Erfolg des großen Unliegens gewidmet werde. Jahr um Jahr versendet der Sekretär Robert Gardiner Einladungen und Formulare in verschiedenen Sprachen

kostenlos an alle, die darum einkommen 2.

Schon im Jahre 1908 hatten die amerikanischen Epistopalen eine solche Gebetsoktav für den Monat Januar ausgeschrieben. Papst Pius X. gab im folgenden Jahre seine Zustimmung dazu, daß auch die amerikanischen und englischen Katholiken sich an dieser Gebetswoche beteiligten. Sie begann mit Petri Stuhlseier (18. Januar) und schloß mit Pauli Bekehrung (25. Januar). Benedikt XV. hat den frommen Gedanken noch 1916 durch Breve vom 25. Februar 1916 gesegnet und empfohlen. Januar oder Mai, das Datum ist Nebensache, und wir Katholiken hatten schon lange vor diesen Aufrusen Gebete und Gebetsvereine für das große Anliegen: Ut omnes unum — "Daß alle eins seien!" Die Hauptsache ist die feste Überzeugung, daß die Bauleute an dem Werk umfonst arbeiten, wenn der Herr das Haus nicht baut, und daß Gottes Mitwirkung nur auf demütiges und anhaltendes Gebet hin zu hoffen ist.

Die Veranstalter des Weltkongresse räumen selber ein, daß man ganz wohl der Ansicht sein könne, der ganze große Plan ihres Unternehmens sei ein Irrweg und müsse vielleicht durch weitere und bessere Versuche ersest werden. Unsrerseits aber wollen wir gern anerkennen, daß wenigstens die ersten Schritte auf dem Weg zur Einheit durchaus richtig sind und unsre volle Villigung und Teilnahme verdienen, nämlich die Einladung zum Gebet und das Streben nach gegenseitigem Kennenlernen und Verstehen. Unser Widerspruch beginnt erst, wie schon mehrfach angedeutet ist, wenn sie ausdrücklich oder stillschweigend voraussesen, die Einheit der von Christus gestifteten sichtbaren Kirche sei schon in den Tagen des Photius und Cärularius, d. h. vor ungefähr tausend Jahren, in die Brüche gegangen. Seit dem griechischen Schisma,

<sup>1 &</sup>quot;Herr Jesus Christus, der du zu deinen Aposteln gesagt hast, den Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe ich euch, sieh nicht auf meine Sünden, sondern auf den Glauben deiner Kirche und verleihe ihr gnädiglich Frieden und Eintracht, der du lebst und regierst Gott in alle Ewiakeit. Amen."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das im Frühjahr 1923 uns zugekommene Formular trägt den Titel: World Conference on Faith and Order. Suggestions for an Octave of Prayer for Christian Unity, May 13 to 20 (May 7 to 14 Eastern Calendar) being the eight days ending with Pentecost or Whitsunday in 1923.... 12° (24) Published by the Continuation Committee. Als Probe des Geistes. in dem der Aufruf gehalten ist, wählen wir die Gebetsmeinung für Mittwoch, den 16. Mai 1923: "Gnade des Verständnisses der schrecklichen Bosheit einer geteilten Kirche (The grace of appreciation of the appalling iniquity of a divided church)... Gott erbarme sich unser! Seine Kirche ist mit dem Aussas dieser widerwärtigen Sünde behaftet..." (a.a.D.11).

besonders aber seit der Trennung des 16. Jahrhunderts, habe, so meinen sie, keine von allen vorhandenen sog. Kirchen berechtigten Unspruch darauf, sene wahre, sichtbare, katholische Kirche zu sein; alle ohne Ausnahme seien mit dem Aussag und der Sünde des Schismas oder der Jrrlehre behaftet. Wer auf diesem Standpunkt steht, muß unweigerlich sede Hoffnung auf einen Neubau der Kirche fahren lassen. Entweder war sene eine hierarchische Kirche des ersten Jahrtausends ein für alle Zeiten gestistetes Werk des göttlichen Erlösers, und dann konnte sie troß aller menschlichen Sünden und Schwachheiten nicht untergehen und ist nicht untergegangen — oder sie war nur ein Produkt rein geschichtlicher Entwicklung und hat als Menschenwerk das Schickal aller vergänglichen Menschenwerke geteilt: dann ist seder Versuch, Geschehenes ungeschehen zu machen, von vornherein aussichtslos. Der Plan der Umerikaner ist dann ein Greifen nach dem Mond. Ihr Werk wäre geradezu der Aufbau einer neuen Religion mit einer neuen Kirche. Diese könnte nie und nirgends als die alte, wahre Kirche Christi anerkannt werden.

Wenn die Kommissionsmitglieder der Weltkonferenz diese Gedanken reiflich überlegen, wird ihnen ohne Mühe klar werden, daß glücklicherweise noch ein anderer, viel einfacherer und leichterer Weg zu ihrem Ziele, das auch unser Riel ist, offen steht. Es ist der Weg, den ihnen schon die Papste Pius IX., Leo XIII., Benedikt XV. und jest auch Pius XI. in ihren an die ganze Christenheit gerichteten Rundgebungen gewiesen haben. Es ift der Weg der Rücktehr zu der einen, nie geteilten und nie untergegangenen, sichtbaren, katholischen Rirche, die auf Petrus gegründet ift und im Nachfolger Petri in Rom ihr fichtbares Saupt verehrt. Gie werden dann auch bekennen muffen, daß es nicht Stolz und Berrichsucht ift, wenn die Däpste und alle Ratholiken, die bis jest in der italienischen, deutschen, englischen, französischen, amerikanischen Offentlichkeit zu ihrer Einladung Stellung genommen haben, diesen katholischen, einzig möglichen Weg offen und entschieden immer wieder darlegen. Danken wir vielmehr Gott, daß es außer jener hoffnungslosen anglikanischen Teilkirchen- und Bruchstücktheorie noch eine andere Lehre von der Kirche Christi gibt, die den einzigen Ausweg aus dem kirchlichen Nihilismus öffnet. Es ift die von den Protestanten so arg gefürchtete Rückfehr zur verlassenen einen, katholischen, apostolischen Mutterfirche.

Die Meinungsverschiedenheit über den richtigen und besten Weg zum gemeinsamen Ziel soll uns, wir wiederholen es, nicht abhalten, im Gebet um Glaubenseinheit und im Streben nach beiderseitigem Kennenlernen und beserem Verstehen mit der Weltkonferenz und allen gleichgesinnten Protestanten hand in Hand zu gehen. Einstweilen haben wir mit dieser Arbeit, mit dem Hinwegräumen von Vorurteilen, falschen Vorstellungen und anerzogenem Widerwillen vollauf genug zu tun.

Matthias Reichmann S. J.

## Aus Sturmtagen der katholischen Bublizistik.

(Der Kampf um die "Neue Würzburger Zeitung" 1837—1839.)

Die Gefangennahme des Kölner Erzbischofs Klemens August v. Droste-Bischering bedeutet einen Wendepunkt in der deutschen Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts. Daß sie aber dazu wurde, daran kommt ein Hauptverdienst der katholischen Publizistik zu, die unter König Ludwig I. in Bayern für kurze Zeit eine freie Heimstätte fand. Die preußische Regierung erkannte sofort die Bedeutung dieser kirchlichen Pressetätigkeit und begann einen rücksichtslosen Kampf dagegen. Der Hauptstoß richtete sich dabei gegen die "Neue Würzburger Zeitung", das einzige katholische Tageblatt größeren Stils in Deutschland; leider bot es durch seine scharfe Tonart und durch manche Übertreibungen eine willkommene Ungriffssläche für seine Gegner.

Heute ist die "Neue Würzburger Zeitung", deren Bedeutung für die Abwehr der preußischen staatskirchlichen Willkür und für die Weckung des katholischen Geistes in Deutschland kaum hoch genug angeschlagen werden kann, fast vergessen. Da dürfte es sich lohnen, nach den Quellen den Kampf

zu verfolgen, den sie in den Jahren 1837—1839 geführt hat 1.

Die "Neue Würzburger Zeitung" war kein katholisches Blatt in dem Sinne, daß sie von einem katholischen Verlage aus Liebe zur katholischen Sache herausgegeben wurde. Für ihre Eigentümer, die Buchhändler Gebrüder Stahel in Würzburg, war die Zeitung reine Geschäftssache; ihre Richtung paßten sie allein den Zeitumständen an. So war das 1826 gegründete Blatt 1831—1832 liberal, 1837 wurde es, wie Minister v. Abel in einem Gutachten für König Ludwig I. es ausdrückt, "den Vorkämpfern der katholischen Sache unbedingt

<sup>1</sup> Die folgenden Mitteilungen, die einen Auszug aus einem Teil einer größeren fertigen Arbeit über "Bayern und das Kölner Ereignis" bilden, stugen sich der Hauptsache nach auf ungedruckte Quellen. Benügt murden aus dem Geheimen Staatsarchiv in München: die regelmäßigen Gesandtichaftsberichte der bagrischen Bertreter in Berlin, Frankfurt und Wien, die Sammlung der in dem Preffestreit vom bagrifchen Augenminifterium geführten Korrespondeng: MU. I Pol. Urch. Nr. 47 (2 Faszikel) und 48 (4 Faszikel), (zitiert: GSU. 47 bzw. 48 und Faszikel); aus dem Geheimen Sausarchiv in München: die Nachlässe König Ludwigs I. und des Ministers v. Abel; aus dem Kreisarchiv in München: die Uften des Innenministeriums über periodische Schriften: MU. Fasz. 1081-1095, bier fand sich in Fafg. 1085 die Minifterialkorrespondenz über den "Frankischen Rurier", den Nachfolger der "Neuen Burgburger Zeitung", und in Fafg. 1090, Nr. 9 und 10 die über die "Neue Burgb. 3tg." felbst (zit.: RU. 1085 bzw. 1090); endlich MU. 1659/1976 (zit.: RU. 1659/1976) mit dem Rest der Utten über den "Frankischen Kurier", der auch sehr wichtige Mitteilungen über die "Neue Würzb. Ztg." noch enthält. Gingesehen wurden endlich die Berichte des preußischen Gesandten in München, die sich im Geheimen Staatsarchiv in Berlin befinden. Gegenüber diesen reichen Quellen verschwindet, was die gedruckte Literatur bietet. Wertvolles Material boten nur die trefflichen Artikel von A. Doeberl in den Siftor.-pol. Blättern 1919, Bd. 163 G. 23 ff. und 74 ff., und 1920, Bd. 165 G. 194 ff. Was K. Bachem in seiner so verdienstlichen Geschichte der kath. Preffe: Josef Bachem I 223 ff. und 281 f. beibringt, ift das Ergebnis weniger, muhfelig gusammengetragener Notigen. Die Mitteilungen bei Treitschte, Deutsche Geschichte IV3 121—123, und Paul Bogel, Beiträge gur Geschichte des Rölner Kirchenstreites (1912) 62-64, stugen sich einseitig auf gang wenige preußische Altten. Die "Neue Würzb. 3tg." war dem Berfaffer nur teilweise zugänglich; daß die Jahrgange 1837—1839 aber noch gang existieren, hat 21. Doeberl a. a. D. mitgeteilt.

zur Verfügung gestellt, nicht aus Sympathie für die Sache, sondern aus Rücksicht auf den pekuniären Vorteil". Nach der kurzen katholischen Spoche wurde es 1840 ganz farblos und stand 1842 unter südischer Redaktion.

Seine Schwenkung ins katholische Lager begann mit der Unftellung des bekannten, vielgeschmähten Journalisten Ernft Bander als Redakteur der Zeitung 2. Diefer, der Sohn eines protestantischen Predigers, war 1803 zu Schöneburg in Mecklenburg-Strelig geboren, hatte weite Reisen gemacht und war nach mehrjährigem Aufenthalt in England, wo er eine vornehme Irlanderin geheiratet hatte, 1830 gur katholischen Rirche übergetreten. 1833 war er nach Deutschland gurudgefehrt und hatte sich gunächst in Wien, dann auf den Gütern seines Stiefvaters, des Dberftallmeisters v. Bulow, und feines Dheims, des bekannten Ronvertiten v. Bededorff, in Pommern aufgehalten. 1833 fam er nach Regensburg, um die Leitung des von der Pustetschen Berlagshandlung geplanten Tageblattes "Der Herold" zu übernehmen. Wie die Zensurakten beweisen, hat Zander schon damals rücksichtslos und ohne Furcht nach oben und nach unten seine hochkonservativen und streng katholischen Ideen verfochten. In einem Bericht des damaligen Generalkommissärs von Regensburg, des edlen Konvertiten und Dichters v. Schenk, wird Zanders politische Richtung unter lebhafter Unerkennung mit der des konservativen "Berliner politischen Wochenblattes" verglichen, aber zugleich bedauert, daß der junge Redakteur, der mit feltenen Renntniffen ungemeinen Scharffinn und eine gewandte Darstellungsart verbinde, es an Mäßigung und Unparteilichkeit fehlen lasse.

Diese Charakteristik ist durchaus richtig. Zander war ein Journalist von ungewöhnlicher Begabung. Durch seine Beziehungen nach allen Ländern wußte er sich überall Mitarbeiter zu gewinnen und hinter die geheimsten Dinge zu kommen. Seine Schlagfertigkeit, sein anschaulicher Stil und sein treffender Wig, der oft zum äßenden Spott ausarten konnte, machten ihn zum geborenen Volksschriststeller. Selbstlos der Sache dienend, seste er für seine Zeitungen sein Vermögen und seine unglaubliche Urbeitskraft restlos ein, und so brachte er rasch alle Blätter, deren Leitung er übernahm, zu einem großen Ausschwung und erzwang ihnen Beachtung.

Leider stimmt aber auch, was Schenk von seiner Maßlosiskeit sagt. Als Mensch wie als Schriftsteller kannte Zander kein Nachgeben. Jeder vermittelnde Standpunkt kam ihm wie ein Berrat vor, und rücksichtslos vertrat er seine oft extremen Unsichten als die allein richtigen. Nicht bloß mit Zensoren, die ihm nicht gewogen schienen, lag er ständig in Streit; er war rechthaberisch und herrschssächtig; auch Leute, die ihm wohl gesinnt waren, trennten sich meistens rasch von ihm und hielten ein Nebeneinanderarbeiten mit ihm für unmöglich. Für die Überzeugungen anderer, religiöse oder polissische, sehlte ihm das Verständnis, und unglaublich hart sind manchmal seine Urteile über Andersdenkende. Einen andern Zug heben noch übereinstimmend seine Freunde hervor; er konnte nicht rechnen, weder in seiner Familie noch in seinen Unternehmungen wußte er zu wirtschaften. So lebte er ständig in Schulden, und das wirkte verbitternd und niederdrückend auf ihn ein und ließ ihn nie zu einer wirklich unabhängigen Arbeit und Stellung gelangen.

Der Regensburger "Herold" ging schon nach dem ersten Jahrgang wieder ein und nun übernahm Zander 1837 die Schriftleitung der "Neuen Würzburger Zeitung". Es waren gerade die Tage, wo der denkwürdige Streit

<sup>1</sup> KU. 1659/1976, a. u. Antrag vom 6. März 1842.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die hier gegebenen Daten über Zander sind entnommen dem Vericht des Regierungspräsidenten des Regenkreises über Zander vom 30. Dez. 1835, Münchner Kreisarchiv MU. 1086, Akt "Herold", und der Einbürgerungsurkunde des Herrschaftsgerichtes in Kleinheubach vom 28. Okt. 1837, Abschr. in KU. 1090, 9. Zander hatte danach die Vornamen: Karl, August Ludolph, Ernst.

zwischen dem Kölner Erzbischof Klemens August und der Preußischen Regierung zum Ausbruch kam. Mit Feuereiser ergriff Jander für den bedrängten Kirchenfürsten und gegen das ihm in der Seele verhaßte Preußen Partei. Ein erster Zusammenstoß mit Preußen erfolgte im Juni. Der preußische Gesandte in München, Graf v. Dönhoff, beschwerte sich über einen Artikel der "Neuen Würzburger Zeitung", in dem das Vorgehen Preußens bei der Regelung der Münzverhältnisse als unehrlich und bundeswidrig gebrandmarkt war 1. Zander glaubte aber, daß schon dieses Eingreisen des preußischen Vertreters durch seine Verteidigung des Kölner Erzbischofs hervorgerusen sei 2.

Graf Dönhoff, dem wir hier zum ersten Mal begegnen, war, wie seine Berichte nach Berlin entnehmen lassen, ein Mann von ganz eng protestantisch-preußischem Gesichtsfreis. Die junge katholische Bewegung, wie sie sich in München um Görres sammelte, haßte er aus ganzer Geele. Unglaubliche Dinge weiß er über sie nach Berlin zu berichten. Daß der Streit um die "Neue Würzburger Zeitung" so ernste Formen annahm, ist wesentlich auf seine aufreizende Berichterstattung zurückzuführen. Gefährlich war er besonders deshalb, weil ihm aus den allerhöchsten Kreisen des Münchner Hofes, die gegen die katholische Richtung Ludwigs I. eingenommen waren, die geheimsten Dinge zugetragen wurden.

Als dann im November bekannt wurde, daß die preußische Regierung Alemens August zum Rücktritt oder zur Anerkennung ihrer Vorschriften über die Mischehen zwingen wolle, da wallte es in Zander auf. In der Nummer 325 der "Neuen Würzburger Zeitung" vom 23. November, die noch vor dem Bekanntwerden der Gefangennahme des Erzbischofs erschien, brachte er einen Urtikel, der nach Form und Inhalt die damals üblichen Schranken weit überschrift. Er enthält die Gedanken, die in den nächsten Tagen in seinem Blatt immer wiederkehren. Unter dem Schuck des Schlagwortes der Toleranz habe die preußische Regierung mit allen Mitteln: Berleumdung, Imparität, Propaganda und Bestechung, die Katholiken sustematisch zu protestantisieren gesucht; durch die Feigheit der Katholiken und ihrer Oberhirten habe sie auch wirklich Erfolge erzielt, und durch diese Erfolge kühn geworden, wage sie es nun, den offenen Rampf gegen die katholische Rirche aufzunehmen und einen katholischen Erzbischof, der sein Gewissen nicht verraten wolle, vom Umte zu entfernen. Dann aber warnt Zander die rheinischen Ratholiken vor Gewalttaten und fordert die katholischen Regierungen Bayerns und Ofterreichs auf, sich der unterdrückten Kirche anzunehmen.

Tags darauf war die Nachricht von dem Kölner Ereignis in Würzburg angelangt. Nun ging der Kampf der "Neuen Würzburger Zeitung" gegen die preußische Gewalttat erst richtig an. Mit großartiger Rhetorik, mit beißender Jronie und in den schärfsten Ausdrücken geißelt Zander das Vorgehen der preußischen Regierung. Gleich im ersten Urtikel wird ihr unverblümt Lüge, Verleumdung und Gleißnerei vorgeworfen. Sie wird der Proselytenmacherei und Verbreitung von Indisferentismus beschuldigt. Es wird ihr vorgehalten, daß sie von allen Seiten und durch jegliche Mittel die Unhänglichkeit der Katholiken an ihren Glauben zu untergraben gesucht habe, daß sie die

RU. 1090, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In einem Brief an den Kronprinzen, den späteren König Max II., vom 21. Juni 1837, abgedruckt von Doeberl in den Histor.-pol. Blättern 1919, Bd. 163, S. 31 ff.

Hirten eingeschläfert, bestochen oder mit systematischen Schrauben so niedergehalten habe, bis sie aus Schwäche, Dhnmacht oder Furcht keinen Widerstand mehr zu leisten gewagt hätten. Dazu verstand es Jander auch diesmal wieder, Dokumente herbeizuschaffen, die das Vorgehen der preußischen Regierung in der peinlichsten Weise beleuchteten und geeignet waren, auch selbst auf jene zu wirken, bei denen seine rhetorischen Deklamationen wirkungslos verhallten.

Allenthalben bei Freund und Feind weckten Zanders Artikel die Aufmerkfamkeit. Im Rheinland wurde seine Zeitung geradezu verschlungen. Die spätere preußische Denkschrift gegen Bayern gibt zu, daß sie zahllose Leser gefunden hätte, und Bischof v. Geissel berichtete auf Grund eigener Beobachtungen an Minister v. Abel, daß sie "mit Begierde und steigendem Applaus" gelesen worden sei, daß man sie troß des bald erlassenen preußischen Verbotes in einer großen Menge von Exemplaren regelmäßig in die Diözesen Trier und Köln eingeschleppt, dort in gemischten Orten heimlich von Haus zu Haus geschickt oder in vertrauten Abendversammlungen mitgeteilt und in rein katholischen Dörfern öffentlich vorgelesen habe. Viele Artikel derselben seien sogar abgeschrieben und "in weitere Zirkulation" gesest worden 2.

Es kann nicht wundernehmen, daß Preußen, welches schon durch übertriebene und falsche Berichte seiner Polizeiorgane im Rheinland an eine bevorstehende Erhebung der Rheinländer glaubte, den Kampf gegen die "Neue Würzburger Zeitung" wie eine Notwehr sofort mit äußerster Kraft aufnahm. Graf v. Dönhoff hatte bereits am 25. November den bayrischen Außenminister, Freiherrn v. Gise, gebeten, die Presse vor heftigen Außerungen über die Maßregeln der preußischen Regierung zurückzuhalten . Nachdem die "Neue Würzburger Zeitung" vom 26. November in München eingetroffen war, wandte er sich, ohne erst einen Auftrag seiner Regierung abzuwarten, wieder an den Minister und bat ihn, den Zensor "wegen seiner strafbaren Konnivenz" gegen diesen "aller Haltung, Maßes und Zieles entbehrenden Artikel" zurechtzuweisen und "Vorkehrungen zu treffen, die das Wiedererscheinen solcher politisch religiöser Brandbriese" verhinderten 4. In den folgenden Tagen wiederholte er diese Bitte mündlich und schriftlich mehrsach in immer dringenderer Form.

Erst am 1. Dezember bekam er eine Antwort, die ihn zunächst befriedigte. Es wurde ihm mitgeteilt, daß an die Würzburger Kreisregierung seitens des Ministeriums des Jnnern eine strenge Verfügung gegen die Ausschreitungen der Presse ergangen sei. Verweser dieses Ministeriums war damals Karl v. Abel, ein eifriger Katholik, der dem Görreskreise nahestand. In dem Ministerialerlaß war zwar die Schreibweise der "Reuen Würzburger Zeitung" scharf getadelt und als "leidenschaftlich, mißfallend, tadelnswert und unzulässig" bezeichnet worden, aber es war keineswegs sede Erörterung der Kölner Vorgänge verboten, im Gegenteil dieselbe ausdrücklich als erlaubt erklärt worden, wosern sie sich nur in der Form ruhiger Darlegung halte. Das war bei aller logisch klaren Scheidung für die Praxis eine schwierige Norm. Zweisellos hatte Zander in den ersten Nummern der "Neuen Würzburger Zeitung"

<sup>1</sup> Bal. weiter unten G. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brief an Abel vom 23. Aug. 1838. Nachlaß Ludwigs I. XIV 219.

<sup>3</sup> Preuß. Denkschrift vom Febr. Beilage B. 'GSA. 48 I.

seiner Erregung allzu freien Lauf gelassen, aber auch eine nüchterne Darftellung der Tatsachen und ihre Beurteilung, als ungerecht und gegen das katholische Kirchenrecht verstoßend, mußte von einem Manne wie Dönhoff als staatsfeindlich und aufrührerisch empfunden werden. Und so kam es.

Der Gesandte, der sich zunächst mit diesem Bescheid der banrischen Regierung beruhigt hatte, sa sogar die Übergabe einer förmlichen Beschwerde, die ihm von seiner Regierung aufgetragen worden war, unterlassen hatte, glaubte auch jest noch im Ton der "Neuen Würzburger Zeitung" keine Anderung seststellen zu können, wiewohl die Zensur schon entschieden einzugreisen begonnen hatte. Er übergab am 10. Dezember die ihm andesohlene offene Beschwerdenote, in der Genugtuung für die Beleidigungen Preußens durch angemessen Strafe des Zensors und Redakteurs in sehr scharfen Ausdrücken gefordert wurde. Die Note vermied es, auf bestimmte Artisel hinzuweisen, erklärte vielmehr die ganze Richtung des Blattes für aufrührerisch und beleidigend.

Gife, der inzwischen aus Berlin Nachrichten über die dort herrschende erregte Stimmung gegen Bayern erhalten hatte, bat nun am 11. Dezember den Verweser des Innenministeriums, alles zu tun, um Preußen zufriedenzustellen. Es erging auch darauf eine zweite Verfügung nach Würzburg, in der der Zensor zur Verantwortung aufgefordert und Zander die Ausweisung aus Bayern angedroht wurde, eine Drohung, die übrigens unausführbar war und nie ausgeführt wurde, weil der Redakteur nicht lange zuvor das banrische Bürgerrecht bei dem Berrschaftsgericht in Aleinheubach erworben hatte. Schon am 17., 20., 25. und 26. trafen neue Beschwerden Donhoffs ein. Um 30. Dezember überreichte er eine Note, deren Text in Berlin aufgesett worden war. Er follte fie unverzüglich übergeben und für ihre Vorlage beim König Sorge tragen. Das ausführliche Schriftstück, deffen scharfer Ton geradezu überrascht, erklärte, das ständig fortdauernde, unerhörte Verhalten der "Neuen Würzburger Zeitung" sei unvereinbar mit der Bundesgesetzgebung, und warf den höchsten banrischen Dienststellen unberhüllt Begünstigung der Preßsehde gegen Preußen vor 2.

Ludwig I. war aberkeineswegs ohne Kenntnis von der Sprache der "Neuen Würzburger Zeitung". Auf einen Bericht des bayrischen Gesandten in Berlin, des Grafen Luxburg, der die Lage als sehr bedrohlich schilderte, hatte er am

27. Dezember bemerkt:

"Ich lese selbst jene die Kölner Sache betreffenden Aufsätze der "Neuen Würzburger Zeitung" und sinde die jüngsten nicht um dawider einzuschreiten geeignet. Db meinem Gesandten in Verlin, diesem preußischen Organe, ohne es zu wissen, etwas zu erwidern sein dürfte, darüber Freiherrn v. Gises Ansicht: entweder nichts oder zurechtweisend, berichtigend." <sup>3</sup>

Als der Außenminister kurz darauf die preußische Note vorlegte und auf die Gefahren hinwies, die ein Bruch zur Folge haben könnte, wie z. B. die Kündigung des Zollvereins, schrieb der König darunter:

"Während so viele Aufsäge für Preußen in der Kölner Sache in bagrischen Zeitungen erscheinen, wäre doch auch nicht unbillig, wenn nur in keinem heftigen Tone,

<sup>1</sup> GSA. 48 I. 2 C65. 3 GSA. 47 I.

wenn in einem dagegen Aufsätze erschienen. Der Ton der Note des Grafen Dönhoff dieser ist arg. Sehr betrübt wäre es, wenn die Kölner Sache Bayern mit Preußen verfeinden sollte, aber auch schlimm, wenn nur für Preußen geschrieben werden dürfte. Bestrafung des Zensors darf nicht stattfinden für die bewußten Aufsätze."

Trogdem verlangte Ludwigs I. Gutachten von den beteiligten Ministerien. Freiherr v. Gise entwickelte in dem seinigen 2, daß der Konflikt mit Preußen die Gefahr einer Verfassungsverlegung für Vanern herausbeschwöre. Es war eine bekannte Tatsache, daß nichts auf den König stärker wirkte als ein solcher Hinweis auf den Verfassungseid.

In Vayern war die Preßüberwachung durch die dritte Beilage zur Konstitution von 1818 geregelt; grundsäglich war hier die Freiheit der Presse seschränkung war die Zensur für politische Blätter. Viel weiter ging die Gesetzgebung des Deutschen Bundes von 1819; danach konnte die Bundesversammlung die Unterdrückung von Zeitungen beschließen, und der betrossene Staat war gehalten, den Wahrspruch zu vollziehen. Eine derartige Unterdrückung schien mit der verfassungsmäßigen Preßfreiheit in Bayern unvereinbar. Schon 1832 hatte die Regierung Ludwigs I. vor der schwierigen Frage gestanden, zwischen Preßfreiheit und Verfassung oder der vom Bunde drohenden Unterdrückung radikaler pfälzischer Zeitungen zu wählen. Damals hatte Bayern noch in legter Stunde durch die Verschärfung der Zensur erreicht, daß es den Unterdrückungsbesehl der Bundesversammlung nicht auszuführen brauchte.

Gife erinnerte in seinem Gutachten an diese dem König äußerst peinlichen Vorgänge. Jest, so führte er dann aus, werde der Bund auf seinem Befehle bestehen, falls Preußen den Untrag auf Unterdrückung der "Neuen Würzburger Zeitung" in Frankfurt einbringe. Preußen werde zuverlässig eine große Mehrheit auf seiner Seite haben; denn für Ofterreich biete sich damit die langgewünschte Gelegenheit, Bayern endlich zur Unterwerfung unter die Bundesgesetze zu bringen, die protestantischen Staaten Deutschlands aber betrachteten die Frage vom konfessionellen Standpunkt aus und würden daher sicher zu Preußen halten. Er gab den Rat, Preußen eine Genugtuung zu leisten und die Zensur scharf anzuziehen. Auch Herr v. Abel riet zu einer gewissen Nachgiebigkeit, jedoch gepaart mit Kestigkeit. Der Ton der Note Dönhoffs weiche von allen diplomatischen Sitten ab: was er verlange, sei die Unterdrückung jeder Erörterung des Kölner Ereignisses vom katholischen Standpunkt aus, wozu sich eine katholische Regierung niemals verstehen dürfe. Sein Vorschlag ging dahin, eine neue Zensurverordnung — also die dritte zu erlassen und den protestantischen Regierungsdirektor von Würzburg, den Grafen v. Giech, zum Zensor zu ernennen 3.

Im Sinne Abels, zum Teil unter wörtlicher Ankehnung an seine Ausführungen, wurde die Antwortnote an Preußen abgefaßt, die am 8. Januar 1838 überreicht wurde 4. Bayern, so hieß es hier, könne das Kölner Ereignis nicht als eine rein innerpreußische Angelegenheit betrachten; wenn die Regierung gestatte, daß mehrere große Blätter sich gegen den Erzbischof aussprächen, so dürfe sie auch der Gegenseite das Wort nicht entziehen. Als katholische Regierung könne sie sich nicht gegen die überwiegende Mehrheit der eigenen Untertanen erklären, "deren religiöse Überzeugungen und Empsindungen nahe berührt würden". Für die bayrische Regierung könne es sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> GSU. 48 I. <sup>2</sup> Ebd. Konzept in 47 I. <sup>3</sup> KU. 1090, 9. <sup>4</sup> GSU. 48 I, Konzept.

daher nur darum handeln, Ausschreitungen der Presse zu verhüten. Das habe sie getan durch die bisherigen Erlasse an die Zensur in Würzburg. Von einer Konnivenz der höchsten Staatsbehörden gegenüber der Presse, wie die preußische Note sie zu behaupten wage, könne also nicht die Rede sein. Um ein übriges zu tun, wolle Bayern nun einem Protestanten die Zensur der "Neuen Würzburger Zeitung" übertragen und ihn mit neuen schärferen Anweisungen verssehen. Dem Wunsche des preußischen Gesandten entsprechend, sei die letzte Note dem König vorgelegt worden; das unverdiente Mißtrauen in die Verstügungen seiner Regierung, das sie enthalte, sei ihm aber "empfindlich und

betrübend" gewesen.

Das war eine deutliche Absage an Preußen; aber sie kam zu spät. Schon früher hätte man den springenden Punkt hervorheben und ablehnen müssen: daß es Preußen nicht allein um Abstellung von Ausschreitungen der Presse, sondern um Unterdrückung jeder Kritik an seinem Vorgehen zu tun sei. Dann war man auch jest noch inkonsequent; indem man wieder eine neue Zensurverordnung erließ, gab man zu, daß die "Neue Würzburger Zeitung" noch immer nicht das rechte Maß gefunden habe. Man wagte nicht auszusprechen, was Abel, was König Ludwig selber oft genug gesagt hatten, daß die "Neue Würzburger Zeitung" seit langem schon keinen berechtigten Unlaß zu Klagen mehr biete, daß ihre Richtung als revolutionär nicht angesehen werden könne. Es war nicht zu erwarten, daß diese Note mit ihrer Halbheit einen entschlossenen Gegner wie Preußen zur Ruhe bringen werde.

Graf Dönhoff stellte nach dem Empfang der bayrischen Untwort plöglich alle weiteren Schrifte ein. In Berlin war man auf das tiefste verlegt, hielt aber vorerst mit einer deutlichen Außerung zurück: es geschah das wahrscheinlich einmal aus Rücksicht auf Österreich, in dem man einen Bundesgenossen Bayerns vermutete; in der Tat war durch das Vorgehen der preußischen Regierung in Köln das Verhältnis zwischen Preußen und Österreich recht kühl geworden.

Noch mehr aber fürchtete man, durch allzu scharfes Vorgehen Bayern den Franzosen in die Arme zu treiben. Die Berichte des Grafen Dönhoff nach Berlin beschränken sich im Februar und März fast ganz auf Mitteilungen über angebliche oder wahre Versuche Ludwig Philipps sich Bayern zu nähern. Der Plan der Franzosen sei, einen süddeutschen Bund unter bayerischer Führung und mit Anlehnung an Frankreich zu schaffen. Als äußerer Ausdruck der Entente solle eine Doppelhochzeit geseiert werden: der bayerische Kronprinz solle eine Tochter des Franzosenkönigs und der Herzog von Nemours die Tochter Ludwigs I. heiraten. Das Berliner Kabinett ging auf die Befürchtungen des Münchener Gesandten ein und regte in Wien Schritte gegen diese Pläne Frankreichs an. In der späteren preußischen Denkschrift über den Pressestreit in Bayern wird als Grund für die lange nun folgende Zurückhaltung Preußens angegeben, daß man habe abwarten wollen, ob nun endlich die oft in Aussicht gestellte schärfere Anwendung der Zensur der "Neuen Würzburger Zeitung" eintrete. Wie stand es in Wirklichkeit damit?

Unfang Januar hatte das Blatt noch einmal einen bitterbösen Urtikel gegen Preußen gebracht; es hatte das Vorgehen der preußischen Regierung bei den Mischehen mit der Wilkür eines Sultans verglichen, der, auf die Gesetze des Koran gestüßt, christlichen Geistlichen die Trauung von Christen zumute, die nach fürkischer Sitte mehrere Weiber

haben wollten. Jest nach dem Amtsantritt des neuen Zensors waren derartige Entgleisungen nicht mehr möglich. Er versah sein Amt nicht ungerecht, sa nicht einmal ohne Wohlwollen, aber doch streng nach den ihm gegebenen Weisungen. Mochte Zander sich noch so sehr aufbäumen und mit erlaubten und recht bedenklichen Mitteln die Einschnürung der Zensur abzustreisen suchen, mochte er das Ministerium mit Veschwerden überschütten — sieben aus zwei Monaten liegen bei den Akten —, mochte er sogar persönlich in München vorstellig werden, Abel, der sonst ihm überall half, stand in der Zensurfrage ganz auf der Seite des Zensors. Es wird daher aus diesen Monaten kaum ein Artikel anzusühren sein, der wirklich eine sachliche Veschwerde Preußens rechtsertigte.

Bitter mußten aber andere Preßerzeugnisse aus dieser Zeit Preußen berühren. In der zweiten Januarhälfte erschien Görres' "Uthanasius" in Regensburg, der in wenigen Wochen vier Auflagen erlebte und noch viel tieser und weiter wirkte als Zanders Artikel. In einem richtigen Vorgefühl von der Vedeutung dieses Werkes hatte Graf Dönhoff vor dem Erscheinen desselben in einer Note vom 8. Januar die banrische Regierung dagegen einzunehmen gesucht, da in ihm möglicherweise ebenso rücksichtslose und aufregende Ansichten und ebenso entstellte und unwahre Daten enthalten sein könnten, als dies in letzter Zeit mehrfach bei den Erscheinungen der Presse in Vanzern der Fall gewesen. Der Kampf um die Freiheit der Kirche in Preußen kam durch Görres erst recht in Fluß. Es begann der große Broschürenkampf um das Kölner Ereignis, der in der Geschichte kaum seinesgleichen hat. Auch andere Zeitungen singen in diesen Tagen neben der "Neuen Würzburger Zeitung" an, sich bestimmt für den Erzbischof von Köln auszusprechen; so vor allem die halbossizisse "Mänchener politische Zeitung", die im Januar unter die Leitung des bekannten katholischen Historikers Konstantin Hösser trat.

Die Verstimmung, die sich über all diese Vorgänge in Berlin naturnotwendig sammeln mußte, entlud sich in der Untwortnote an Bayern vom 2. März 18382. Der banrische Gefandte in Berlin hatte schon vorher darauf porbereifet, aber diese Note übertraf doch alle Erwartungen. Schonungslos. mit hämischem Sarkasmus zerzaust dieses amtliche Schreiben die banrische Note vom 8. Januar, erhebt von neuem schärfer den Vorwurf der Konnivenz und erklärt, daß in der "Neuen Würzburger Zeitung" von der in Aussicht gestellten Besserung nichts zu bemerken sei, daß vielmehr gleich nach dem neuen Erlasse Urtikel erschienen seien, die an Krechheit alle früheren weit überträfen. Das alles zwinge Preußen, beim Bunde auf Unterdrückung des Blattes zu klagen, falls die bayrische Regierung nicht gleich durch freiwillige Unterdrückung noch Preußen zuvorkomme. Zum Beweis, daß die Vorbereitungen zur Beschwerde in Frankfurt getroffen seien, überreichte der preußische Gesandte zusammen mit der Note die "Denkschrift betreffend die Unterdrückung des im Königreiche Bayern bestehenden Presseunfuges", die in ihrem Hauptteil und zwei Anlagen die Geschichte der bisherigen Schritte Preußens bei Bayern 3 und das Beweismaterial aus der "Neuen Würzburger Zeitung" enthielt, sowie einen interessanten Überblick über das Werden "der fanatisch katholischen Partei" in Deutschland bietet.

<sup>1 (</sup>S) S21. 48 II. 2 (S6b).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In der Denkschrift ist die Korrespondenz zwischen Dönhoff und dem bayerischen Außenminister abgedruckt. Im April erschien die Denkschrift in erweiterter Form unter dem Titel: "Denkschrift, die Anwendung der Bundesgesetze auf den im Königreich Bayern geduldeten Preßunfug, insbesondere die "Neue Würzburger Zeitung" betr. nebst Beilagen A, B und C." Die Anlagen A und B sind dieselben, die bereits mit der Februardenkschrift ausgegeben worden waren.

In München wurde man nun doch recht bedenklich. Der König schrieb zwar an Freiherrn v. Gife in der für ihn so charakteristischen Weise am 7. März 1:

"Wie sehr ich manches in der "Neuen Würzburger Zeitung' bedauere, so ist nicht zu leugnen, daß gerade der Eindruck, der in Berlin hervorgebrachte, beweisen dürfte, wie sie aufgedeckt, was man dort verborgen lassen wollte. . . . Ins Bockhorn lasse ich mich nicht treiben, mich nicht dahin bringen, mich zu erniedrigen. Nicht aus dem Berliner Gesichtspunkt nur darf dieser Gegenstand betrachtet werden. Von Bayern wird verlangt, von jedem, daß es immer ja sage."

Dennoch gab der König seine Zustimmung zur Einberufung eines Ministerrates. Sein Ergebnis war der Erlaß einer königlichen Entschließung an das Präsidium der Regierung von Unterfranken. Hierin rechtfertigt der König noch einmal sein ganzes Verhalten gegenüber der Presse, spricht sein allerhöchstes Mißfallen gegen die "Neue Würzburger Zeitung" und die Zensur aus und erteilt dem Präsidenten den Auftrag, Zander zu eröffnen, daß ihm bei der nächsten begründeten Beschwerde sede weitere Besprechung des Kölner Ereignisses augenblicklich, unbedingt und für immer untersagt werde. Dieser Besehlwurde mit einer langat migen, halb entschuldigenden, halb beschuldigenden Note, die nach dem unerhört schrossen Vorgehen Preußens fast würdelos anmutet, dem preußischen Sesandten am 9. März übergeben 2.

Doch die Berliner Regierung gab sich auch mit diesem neuen Erlaß nicht zufrieden. Graf Luxburg meldete schon bald, daß der Eindruck der neuen Note in Berlin durchaus ungünstig sei 3. Preußen betrachte die Unterdrückung der "Neuen Würzburger Zeitung" als unerläßlich und sehe darin geradezu einen Ehrenpunkt, ja eine Lebensfrage. Und dementsprechend handelte man auch. Alsbald wurde die Denkschrift Preußens über den Presseunfug an den deutschen Höfen verteilt und Schritte unternommen, die Abstimmung im preußischen

Sinne zu beeinfluffen.

Es ist fast unverständlich, daß die bayrische Regierung angesichts dieser ihr bekannten Tätigkeit Preußens kaum irgend welche Gegenzüge unternahm. In den Instruktionen für die Gesandten in Berlin und Wien sindet sich zwar gelegentlich die Orohung, Bayern werde noch genötigt sein, eine Gegenschrift zu erlassen, wenn Preußen fortsahre, seine Denkschrift zu verbreiten. Aber es scheint nichts geschehen zu sein 4; denn nach mehrsachem Orängen des Königs wurde erst im allerlessen Augenblick eine bayrische Antwort aufgesest 5. Sie mußte schließlich mit Eilboten befördert werden, um überhaupt noch an dem für die Behandlung der preußischen Beschwerde sestgesesten Tage in Frankfurt zu sein. Die bayrische Regierung muß sich sehr sicher gefühlt haben. Darauf weisen auch andere Tatsachen hin, z. B. die endgültige Ernennung des

Datum "März 1838", der von der späteren Gegenschrift ganz verschieden ift.

<sup>1 (5</sup> SU. 48 II. 2 (5 St21. 48 I.

<sup>3</sup> Deutsche Berichte vom 19. März und 27. April in GSA. 48 II, Depesche vom 9. April in den Gesandtschaftsberichten.

<sup>4</sup> Im GSU. 48 II findet fich nur ein weitschweifiger Entwurf für eine Gegenschrift mit dem

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die banrische Gegenschrift trägt den Titel: "Betrachtungen über die kgl. preußische Denkschrift, die Unterdrückung eines angeblich im Königreiche Bayern bestehenden Preßunfuges betreffend." Sie besteht aus einem kurzen berichtenden Teil und 40 Seiten Beilagen, vor allem Auszüge aus bayrischen Zeitungen, die für Preußen und gegen den Kölner Erzbischof sich ausgesprochen hatten.

in Preußen bitter verhaßten Herrn v. Abel zum Minister des Innern, die in den gegenwärtigen Umständen als eine Herausforderung Preußens erschien.

Dieses Gefühl der Sicherheit bei der banrischen Staatsleitung gründete sich auf die feste Erwartung von Österreichs Beistand, zu der Metternich wirklich manchen Anlaß gegeben hatte. Als der Konslikt sich nun mehr und mehr zuspiste, griff er auch ein, aber nicht, um auf Preußen einen Druck auszuüben, sondern nur, um zwischen beiden Staaten zu vermitteln. Am 11. März ergingen Schreiben an die österreichischen Gesandten in München und Berlin , worin der Staatskanzler nach langen salbungsvollen Ausführungen beide Gegner warnte, eine solche religiöse Sache vor den Bundestag zu bringen, und sie ermahnte, untereinander friedlich ihren Streit zu begleichen. Schroff lehnte Preußen dieses Ansinnen ab. Aber auch in München begann man jeht gegen Österreich mißtrauisch zu werden, wozu noch ein Bericht des Grafen Luxburg aus Berlin beitrug, der eben in diesen Tagen eintraf 3. Hier hieß es, daß die meisten deutschen Staaten, darunter auch Österreich, Preußen bereits ihren Beistand bei der Abstimmung in der Bundesversammlung zugesagt hätten.

Nun regte König Ludwig I. an, Öfterreich vor die Frage zu stellen, ob es willens sei, einen Bundesbeschluß gegen Bayern zu verhindern<sup>4</sup>. Erkläre sich Metternich dazu außerstande, so solle man Jander zum freiwilligen Rücktritt von der Redaktion bringen. "Auf Preußens Befehl aber die "Neue Würzburger Zeitung" zu unterdrücken, das sei erniedrigend, und das werde er niemals tun." Hier ist zum ersten Mal die Rede von Zanders Entsernung.

Die Antworten aus Wien gaben wenig Hoffnung auf eine glückliche Lösung der Streitfrage. Österreich versprach zwar seinen Beistand unter der Bedingung, daß Bayern endlich die Zensur ernst handhabe, erklärte aber auch, daß es eine Beschlußfassung in Frankfurt bei dem entschiedenen Willen Preußens nicht verhindern könne, und daß es für eine Ablehnung des preußischen Antrags keine Sicherheit zu bieten vermöge b. Nun galt es für Bayern, sich zu entscheiden, ob es Preußens Verlangen erfüllen oder die Gefahren eines Bundesbeschlusses auf sich zu nehmen willens sei. Um 20. April teilte der preußische Gesandte in München die Einreichung der preußischen Beschwerde gegen Bayern amtlich mit.

König Ludwig I. erfaßte ganz richtig die Lage und gab den Befehl, eine Rechtfertigung der bayrischen Handlungsweise an alle deutschen Höfe zu senden. Doch die beiden Minister glaubten auch jest noch durch ein schärferes Anziehen der Zensur ein wirksames Eingreisen Hsterreichs erzwingen zu können. Aus diesen Voraussetzungen entstand eine Verfügung, die später dem Minister v. Abel von seinen liberalen Gegnern als eine seiner schlimmsten reaktionären Maßnahmen oft vorgeworfen wurde: die Verordnung über die Aufhebung der Zensurfreiheit für Gegenstände der innern Politik vom 23. April 1838. Die strengen Bestimmungen, die tatsächlich den Bestand aller Zeitungen mittel-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abschrift in GSA. 48 II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abschrift ebd. Diese Kopie trägt nur das Datum März 1838. Daß sie mit der Münchner Depesche gleich zu datieren ist, ergibt sich aus bestimmten Gründen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bericht vom 19. März in GSA. 48 II. <sup>4</sup> Signat vom 21. März in GSA. 48 II.

<sup>5</sup> Berichte vom 1., 2. und 11. April in GSA 48 II, einer vom 15. April in 47 I.

<sup>6</sup> Signat vom 20. April in GSA. 48 II.

bar der Regierung in die Hand gaben, sollten Metternich damit versöhnen, daß in Bayern eine unmittelbare Unterdrückung nach der Verfassung unmöglich war. Um 5. Mai übersandte der Außenminister den neuen Erlaß nach Wien mit dem Bemerken, daß Bayern durch diese Verfügung eine sichere Gewähr für das Wohlverhalten der bayrischen Presse geben wolle<sup>1</sup>. Und Metternich war auch zufrieden, daß er nun endlich auch Bayern völlig unter das Joch der Zensur gebeugt hatte. Er konnte es nicht unterlassen, dem bayrischen Gesandten gegenüber zu bemerken, daß er es nie recht habe verstehen können, warum Bayern von dieser löblichen Strenge se abgewichen sei<sup>2</sup>.

Damit aber auch die tatsächliche Durchführung der ernsten Absichten Bayerns gegen die Freiheit der Presse klar zu Tage träte, erfolgten in der nächsten Zeit rasch hintereinander mehrere Magregeln gegen die "Neue Würzburger Zeitung" wegen einiger an sich ziemlich harmloser Artikel. Namentlich ein Feuilleton vom 26. April unter dem Titel: "Das Kartoffelfest", in dem sich Zander über eine Berliner Gedächtnisseier zur Erinnerung an den Auszug Friedrichs d. Gr. gegen Ofterreich, in den fog. Kartoffelkrieg 1778, lustig gemacht hatte, führte zu scharfem Vorgehen gegen die Zeitung. Das Berliner Fest war eigentlich eine sehr üble Demonstration gegen Bayern und sein Herrscherhaus; man wollte daran erinnern, daß die herrschende Linie der Wittelsbacher nur dem Eingreifen Preußens die Bewahrung des Landes zu danken habe. Auf perfönlichen Befehl des Königs mußte der Minister mit einer Strafverfügung einschreiten. Diese war noch nicht in Würzburg, da erfolgte ein neues, noch schärferes Gericht wegen einer mißverständlichen Bemerkung über Rönig Friedrich Wilhelm III. von Preußen 4. Der Zensor wurde abgesett, der Redakteur, "der aller Warnungen ungeachtet über die Allerhöchst gegebenen Vorschriften mit zügelloser Frechheit sich hinwegzuheben wagt", in Strafe genommen, und dazu verordnet, daß von nun an alle Urtikel der "Neuen Würzburger Zeitung" über preußische Dinge an das Ministerium zur Zensur eingefandt werden müßten.

Aber auch diese Maßregeln, die man eiligst nach Wien und Verlin mitteilen ließ, erreichten ihr Ziel nicht. Von den verschiedenen Gefandtschaften in Deutschland trafen Nachrichten ein, daß Preußen nicht nachgeben wolle, und Bayerns Aussichten sehr schlecht stünden. Nun glaubte Freiherr v. Gise handeln zu muffen. Um 19. Mai gab er Abel Renntnis von dem Stande der Dinge und bat ihn um seine Unsicht, ob es nicht besser sei, Preußen rasch und wirksam eine Genugtuung zu geben, als die Rlage am Bund herankommen zu laffen 5. Der Erfolg dieser Unregung war ein gemeinsamer Untrag beider Minister an den König, der "Neuen Würzburger Zeitung" wegen ihrer legten Ausschreitungen die weitere Besprechung der Kölner Sache ganz zu verbieten und Zander selbst aus Würzburg wegzuweisen 6. Aber Ludwig I. hatte schwere Bedenken gegen die beiden Vorschläge; wie so oft, war es die Furcht vor einer Berfassungsverlegung, die ihn zurücklielt. Er entschied am 20. Mai, daß das Gesamtministerium ein Gutachten vorlegen solle, ob Zander die Redaktion der "Neuen Würzburger Zeitung" ohne Bruch der Verfassung abgenommen werden könne 7. Die Minister sprachen am 25. Mai ihre Meinung dahin aus, daß eine direkte Entziehung der Redaktion gegen die dritte Verfassungsbeilage

<sup>1</sup> GSA. 48 II. 2 Bericht des Gesandten vom 14. Mai in GSA. 48 II.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Brief des Königs an Abel vom 3. Mai, Driginal im Nachlaß Abels.

<sup>4</sup> Abschrift in 48 II. 5 Note vom 19. Mai in GSA. 48 II.

<sup>6</sup> A. u. Antrag vom 22. Mai ebd. 7 Ebd.

verstoße; daß aber eine Entfernung Zanders durch Verweisung aus Würzburg nach dem bestehenden Heimatgesetz von 1835 möglich sei, und empfahlen dem Herrscher wegen des Ernstes der Lage dringend, diesen Weg zu beschreiten 1.

Es war allerdings hohe Zeit zu handeln.

Am 22. Mai feilte nämlich der bayrische Gesandte beim Bundestag, Herr v. Mieg, nach München mit, daß die preußische Beschwerde für die nächste Sigung, Freitag, den 25. Mai, zur Verhandlung angesetzt sei? Und doch kam es nicht zu ihrer Besprechung, denn inzwischen hatte der König persönlich eingegriffen. Um 24. Mai schrieb er aus Aschaffenburg, wo das Hoslager war, an Mieg, daß er vorhabe, Jander die Redaktion zu nehmen, wenn dies ohne Versassuch geschehen könne? Uuf diese Nachricht hin gab General v. Schöler, der preußische Gesandte, seine Zustimmung, daß der Gegenstand vorläusig vertagt werde.

Was sich in den nächsten Tagen in Aschaffenburg abgespielt hat, ist dunkel. Der König konnte sich auch nach dem Eintressen des Gutachtens der Minister mit der Verweisung Zanders aus Würzburg nicht befreunden. In bitterer Verstimmung ließ er nach dem Heimatgesetz, auf das die Minister sich berusen hatten, nachforschen. Keiner konnte es ihm in Aschaffenburg vorweisen. Da entschloß er sich zu einem andern Wege. Er brachte zustande, daß Zander freiwillig zurücktrat. Um 1. Juni schrieb Ludwig an die Minister zurück, "er habe Zanders Entsernung, der in sehr bedränkten Finanzumständen mit einer erblindeten Frau sei, durch 2000 Gulden zustande gebracht; es sei das einzige Mittel, ihn ohne Gesegesverlegung zu entsernen". Die Urt und Weise, wie Zander gegangen, wurde ganz geheim gehalten; Preußen gegenüber sollte der Eindruck erweckt werden, daß er zur Strase gewaltsam entsernt worden sei.

Jander war verpflichtet worden, selber in seiner Zeitung seinen Rücktritt mitzuteilen. Am 1. Juni 1838 erschien die "Neue Würzburger Zeitung" mit dem Vermerke am Kopf: "Zum legten Mal erscheint heute die "Neue Würzburger Zeitung" unter meiner Verantwortlichkeit; ich sehe mich genötigt, die Redaktion niederzulegen. Würzburg, den 31. Mai 1838. Ernst Zander." Um gleichen Tage noch teilte der König die Entfernung des Redakteurs dem Bundestagsgesandten in Frankfurt mit und beauftragte ihn, von dieser Mitteilung geeigneten Gebrauch zu machen <sup>5</sup>. Nach Verlin wurde der Schritt des Königs durch einen eigenen Kurier gemeldet mit dem Vemerken, daß die Mitteilung auf ausdrücklichen Vesehl des Königs und in der Erwartung geschehe, daß Preußen darin einen Veweis der Willfährigkeit erblicke.

Für Preußen war aber damit der Streitfall noch nicht erledigt. Graf Luxburg hatte einen schweren Stand<sup>6</sup>, ehe er die Zurücknahme der preußischen Beschwerde erreichte. Es bedurfte dazu noch einer offiziellen Note im ausdrücklichen Auftrag des bayrischen Königs, und der Gesandte mußte sich gefallen lassen, daß die preußischen Staatsmänner ihm gehörig im Konzept seiner Note herumkorrigierten<sup>7</sup>. Die preußische Untwort ist vom 17. Juni<sup>8</sup>; sie unter-

Das Protokoll der Ministerratssigung von Abels Hand ebd.

<sup>2</sup> GSU 48 III. 3 Abschrift ebd.

<sup>4</sup> Signat auf dem Ministerratsprotokoll vom 25. Mai in GSU. 48 II.

<sup>5</sup> Abschrift des Briefes ebd. 6 Bericht des Wiener Gesandten vom 19. Juni. 7 Abschrift des Entwurfes zu der Note und der endgültigen Fassung in GSA. 48 II.

<sup>8</sup> Driginal ebd.

läßt es nicht, noch einmal zu betonen, daß Preußen nach strengem Recht eine ganz andere Genugtuung hätte verlangen können, dafür aber nun auch erwarte, daß ein ähnlicher Presseunfug nicht mehr vorkomme.

Wenn Preußen doch nachgab, so geschah dies einmal wegen des Drängens Ssterreichs, dann aber vor allem aus außenpolitischen Gründen. Es drohte ein Krieg zwischen Belgien und Holland wegen der immer noch unerledigten Luxemburger Frage, und diese Frage ging den Deutschen Bund an; denn das von Belgien beanspruchte Luxemburg war Bundesland. Schon rechnete man in Berlin mit der Möglichkeit des Krieges und traf gerade in diesen Tagen die ersten Vorbereitungen.

Wenn aber die bayrische Regierung Zander auch hatte fallen lassen, so war sie doch keineswegs gewillt, nun der katholischen Presse die Erörterung des Kölner Ereignisses zu verbieten. Ludwig I., der mit Wohlgefallen die Huldigungen entgegennahm, die ihm als Schüßer der kirchlichen Freiheit von den Katholiken reichlich dargebracht wurden, legte Wert darauf, den üblen Sindruck baldigst zu verwischen, den die Entsernung Zanders in katholischen Kreisen hervorgerusen hatte. In einem Schreiben vom 1. Juni an Minister v. Abel z gab er den Besehl, dafür zu sorgen, "daß keine irrige Meinung entstehe, als wäre er wankelmütig, was er nicht sei". Und dann wiederholt er, "daß es ihm äußerst schmerzlich sein würde, wenn er, obgleich mit Unrecht, für wankelmütig gehalten würde".

Infolge dieses Auftrags wandte sich Abel in einem geheimen Schreiben an die Bischöfe Bayerns, setzte ihnen die Gründe der Entfernung Zanders auseinander und versicherte ihnen im Allerhöchsten Auftrag, daß der König an seinen alten Standpunkt in der Behandlung der religiösen Wirren Preußens in der Presse unverändert festhalten werde. Die Bischöfe sollten von dieser

Mitteilung flugen Gebrauch machen.

Die Redaktion der "Neuen Würzburger Zeitung" bekam aber trohdem keine Erleichterung. Un ihre Spihe trat jeht ein früherer Gehilfe Zanders, der Urzt Dr. Weisenseel; in Wirklichkeit blieb Zander selber nach wie vor die Seele des Blattes. Verschiedene Erlasse des Innenministeriums, Zander von der Zeitung ganz fernzuhalten<sup>4</sup>, waren wirkungslos und wohl auch nicht ernst gemeint, sie hatten auch keine rechtliche Grundlage, wie die Würzburger Regierung gelegentlich dem Minister offen aussprach, da Zander bei seinem Rücktritt sich nur verpflichtet habe, die Redaktion nicht wieder zu übernehmen<sup>5</sup>.

Vor und nach der Verständigung mit Preußen wurde das Blatt, solange es der katholischen Richtung diente, im Ministerium auf das genaueste überwacht. Gleich am 8. Juni erging schon wieder ein strenges Ministerialrestript mit Strafen für Redakteur und Zensor nach Würzburg: legterer erhielt eine Geldstrafe, der Redakteur drei Tage Hausarrest. Nicht lange danach brachte die Zeitung eine "Hymne auf den gefangenen Märtyrer" nach der Melodie "Heil dir im Siegerkranz". Dhne daß ein Name genannt war, mußte seder merken, daß Klemens August gefeiert werden sollte. Das Lied trug dem Redakteur sechs Tage Gefängnis ein; umsonst trat Minister v. Abel wiederholt

<sup>5</sup> Schreiben vom 13. Nov. 1838. KU. 1090, 10.

Depesche Lurburgs vom 11. Juni 1838. 2 Nachlaß Abels.

<sup>3</sup> KU. 1090, 10. Abgedruckt bei Baudri, Johannes Kardinal v. Geissel (Köln 1881) 301 ff.

<sup>4 3.</sup> B. am 8. Juni, GSA. 48 III. 1. November KA. 1090, 10.

um Begnadigung für den Nedakteur ein. Ludwig antwortete auf das Gesuch des Ministers: "Es hat bei den ausgesprochenen acht Tagen zu bleiben, der ich durch Minderung den Unschein in den Augen der preußischen Regierung bekommen dürfte, als hätte ich ein Wohlgefallen an stattgefundener Verunglimpfung. Dem Weiserseel wissen zu lassen, daß seine gute Gesinnung nicht verkannt werde und meine Grundsäße unverändert geblieben wären, aber eben darum streng darauf halte, daß meine Vorschriften befolgt werden."

Neue Rügen brachten auf Metternichs Beranlassung mehrere belgienfreund-

liche Urtikel des Blattes in dem Luremburger Konflikte.

Weisenseel wurde es bald mude, der Prügelknabe für Zanders Artikel zu fein, zumal Zander ihm feine Stellung durch fein perfonliches Verhalten noch erschwerte. In einem Briefe vom 20. März 1839 an den trefflichen Regierungsdirektor Stenglein beklagte er sich bitter über Zanders Intrigen, mit dem niemand zusammenarbeiten könne 2. Er kundigte seinen Rucktritt fur Ende Mai an. Der Streit der beiden Journalisten kam der Firma Stahel gerade recht, um beide von dem Blatte zu entfernen. Schon Ende 1838 war sie mit dem Plane umgegangen, der "Neuen Würzburger Zeitung" eine ganz andere Richtung zu geben3. Alls nun Weisenseels Abgang feststand, versuchte sie einen gewissen Freiberg, einen protestantischen Pommern, in die Redaktion hineinzubringen. Die Regierung verweigerte ihm als Ausländer die Aufenthaltserlaubnis in Würzburg4. Auf das Drängen der Regierung versprachen die Verleger, die Zeitung im alten Geiste weiterzuführen, und Abel hoffte den Privatdozenten Dr. Congen in Würzburg, einen trefflichen Katholiken, an die Spige des Blattes bringen zu können. Im geheimen hatten aber die Gebrüder Stahel bereits der neuen Richtung ihr Blatt überantwortet. Ende Upril weilte der hannoverische Ministerresident in München, Herr v. Kielmansegg, in Würzburg auf der Durchreise nach seiner Beimat, verhandelte lange mit den Brüdern Stahel und sandte von hier Berichte an den Grafen Dönhoff. Es ging damals, wie Abel am 7. Juni 1839 an König Ludwig meldete, in Würzburg das Gerücht, daß er um 12000 Taler die "Neue Würzburger Zeitung" für Preußen erkauft habe 5. Später berichtete der Minister das gleiche seinem König als Tatsache 6. Jedenfalls übernahm von nun an das Blatt regelmäßig Urtikel aus der Keder Freibergs, der sich in Frankfurt aufhielt, und glitt langfam7, aber ficher hinüber in eine völlig farblofe Saltung. Für die katholische Sache war die "Neue Würzburger Zeitung" verloren 8.

Josef Grifar S. J.

Die Akten über diesen Fall in KU. 1090, 10. 2 Driginal ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Abel a. u. Antrag vom 6. März 1842. KA. 1659/1976, vgl. auch den Brief des Prof. Dr. Marcus an Graf Rechberg vom 23. Dez. 1838 in den Histor.-pol. Blättern 1920, Bd. 165, S. 202—203.

<sup>4</sup> Die Uften in KU. 1090, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. u. Antrag Abels vom 7. Juni 1839 in KA. 1090, 10.

<sup>6</sup> U. u. Untrag vom 6. März 1842. KU. 1659/1976.

<sup>7</sup> In einer Beschwerde vom 9. Juni 1839 an den König bezeichnen sich die Gebrüder Stahel noch als "Nedakteure eines katholisch-konservativen Tendenzblattes".

<sup>8</sup> Sofort begannen aber auch auf Anregung Abels die Verhandlungen zur Abernahme des "Fränkischen Kuriers" durch die katholischen Kreise Würzburgs. Darüber soll an anderer Stelle berichtet werden.

## Von primitiver Runft.

unft ift eine der Urtätigkeiten sinnlich-geistiger Wesen. Wo wir sie finden, wenn auch in noch so unvollkommenen, unbeholfenen Formen, ist die Spur eines geiftig-leiblichen Geschöpfes gefunden, und begegnet uns ein Runftgebilde auf früherer Stufe der Erdgeschichte, dann wiffen wir, daß es in jener grauen Vorzeit bereits Menschen gab. Zwar haben auch manche Tiere eine erstaunliche Kunstfertigkeit — es gibt unter ihnen Architekten, Plastiker, Musiker, Kunstgewerbler —, auch aus ihren Werken spricht eine geistige Kraft, aber wir wissen, daß wir weiter gehen mussen, um den Träger dieser geistigen Rraft zu finden, die sich im Tiere selbst lediglich als Naturtrieb äußert, der immer und unter allen Umftänden das gleiche "Runstwerk" hervorbringt. Reine Spigenklöpplerin ift imftande, ein so wundervolles Bewebe zu fertigen wie die Spinne, aber noch keiner Spinne ist es eingefallen, das Linienmuster ihres Neges einmal zu ändern oder gar aus den Käden ein Ubbild irgendeines Naturgegenstandes zu formen. Sie webt heute noch das gleiche Neg wie ihre Urahnen vor Jahrtausenden, die bereits auf gleicher Entwicklungsstufe standen. Und unfre Nachtigallen singen heute noch das gleiche Lied wie die zur Zeit ihres begeisterten griechischen Bewunderers. In der Kunft der Tiere gibt es weder Fortschritt noch Rückschritt, weder Schüler noch Meister, weder Genie noch Stümper. Darum ist es uns auch ein Leichtes, selbst die primitivste Außerung menschlicher Kunfttätigkeit von der eines Tieres zu unterscheiden und als Spur eines immanent wirkenden Geistes zu deuten.

Ist es nicht sonderbar, daß man bis in die letzten Jahrzehnte hinein den Uranfängen der Aunst in ästhetischer Beziehung sowohl wie in psychologischer kaum Beachtung schenkte? Wohl haben die Prähistoriker und Ethnologen gewissenhaft alles erreichbare Material gesammelt, aber weder die Asthetiker noch die Aunsthistoriker haben es eingehender Betrachtung wert erachtet; man scheute sich geradezu, das Ehrenwort "Aunst" solchen, wie man meinte, kindlichen Versuchen beizulegen, die sich an den Hochgipfeln europäischer Aunst überhaupt nicht messen ließen. Erst die moderne Umstellung der Asthetik von der normativ erachteten Klassik zu den psychologischen Wurzeln aller Aunst brachte Wandel. Nun sah man bei diesen zum Teil uralten Werken auf einmal mehr als unbeholsene Handübungen, und selbst die Aunstgeschichte sah sich veranlaßt, ihr Gebiet bis in die vorgeschichtliche Zeit auszudehnen und nicht wie früher mit den Agyptern zu beginnen. Diese neue Einstellung brachte es auch mit sich, daß den Zeichnungen und Malereien der Kinder und Irren eine lebhafte Unteilnahme entgegengebracht wurde, während es bisher niemand eingefallen

war, sie unter die Rubrik "Kunst" einzureihen.

Freilich drängt sich nun schon gleich das Sphingrätsel vor: Was ist Aunst? Ist es nicht trot aller Psychologie ein Unsinn, die Arigeleien der Kinder und Narren als Aunst zu bezeichnen, fordert nicht diese vielmehr dem Wort entsprechend, das doch von "können" abgeleitet ist, jenen Grad von Fertigkeit, den man früher dem Begriff "Aunst" als wesensnotwendig zuschrieb? Hat Uristoteles recht, wenn er die Aunst definiert als "die ausgebildete Fähigkeit, nach richtigen und von der Vernunft erfaßten Regeln etwas Bestimmtes zu

machen", oder Herbert Kühn, der in dem Buch, das uns noch weiter beschäftigen wird 1, die Kunst (im objektiven Sinne) als den gestalteten Ausdruck der Beziehung des endlichen Ich zum unendlichen Ich bezeichnet, die Kunst im subjektiven Sinne, wie sie bei Aristoteles zu verstehen ist, als die Fähigkeit zu dieser Ausdrucksgestaltung bezeichnen müßte?

Der griechische Philosoph gebraucht das Wort "Kunst" im weitesten Sinn, Kühn im heute üblichen engeren. Uns gilt weder die Leistung des Zimmermanns noch des Schmieds als Kunstleistung, und reden wir auch von Regierungskunft, Schwimmkunft. Rochkunft, so denkt doch niemand an diese Fähigkeiten, wenn man von Runft schlechthin fpricht, und niemand wird einen guten Staatsmann, Schwimmer oder Roch Rünftler nennen. Der Begriff "Runft" ift eingeschränkt und in die Grenzen deffen gebannt worden, was man früher die schönen Künfte nannte. Diesen Ausdruck liebt jedoch der moderne Mensch nicht mehr, weil das Wörtchen "schön" in der Tat zu vielen Migverständlichkeiten und Ginseitigkeiten Unlaß bietet. Es mußte also aus der Definition des Aristoteles jeder Augzweit ausgeschaltet werden, so daß sie etwa so lautete: "Runft ift die (ausgebildete) Fähigkeit zu einer sinnfälligen, keinerlei Nugzwecken dienenden Leistung nach bestimmtem Plane." Die Sache ift flar: ein Mefferschmied 3. B. bleibt so lange Handwerker, als er sein Erzeugnis nur mit solchen Eigenschaften ausstattet, die der Gebrauchszweck erfordert. Dagegen mare jede Urt von Verzierung an Klinge oder Heft bereits kunstlerische Tätigkeit, da sie den Nugzweck in keiner Weise fördert, eher hemmt. Aber auch das Wörtchen "ausgebildet" kann man bei der Definition preisgeben, da es sich bei der Begriffsbestimmung nur um die Abgrenzung dieser gang bestimmten Urt menschlicher Tätigkeit und Fähigkeit von andern handelt, nicht aber um ihren höchsten Grad. Darum ist auch das Kinderzeichnen bereits Kunft im wahren und eigentlichen Ginn. Der einzige Einwurf, der auf den erften Blick bestechen könnte, ift, daß sich Runft und Spiel nicht mehr unterscheiden ließen. Allein das Spiel hat als Ziel nicht so sehr eine Leistung als vielmehr angenehmen Zeisvertreib. auch fehlt der bestimmte Plan, und vieles bleibt dem Zufall überlaffen. Immerhin find Kunft und Spiel nahe verwandte Tätigkeiten mit gleicher psychologischer Wurzel; wir reden 3. B. von Orgelspiel, Rlavierspiel, Geigenspiel auch dort, wo ein ernster Rünftler das Instrument bedient. Die Definition Berbert Rühns aber ift, gang abgesehen davon, daß sie von monistischen Voraussegungen ausgeht, noch viel unklarer als das Wort "Runft". Gelbst wenn man sich auf den Standpunkt des Verfassers stellte, vakte die Definition nicht für eine naturalistische Kunst, die ja doch nur gestalteter Ausdruck der Beziehung des endlichen Ich zu einem endlichen Nicht-Ich wäre.

Da es uns durchaus nicht darum zu tun ist, eine philosophische Abhandlung zu schreiben, wollen wir keine weiteren Versuche machen, den Begriff "Kunst" aus seinem dunklen Schlupswinkel zu zerren. Schon wartet ein anderer auf Prüfung, der kaum schärfer umgrenzt ist als der Begriff "Kunst", mag sein Inhalt auch weniger durch dunkle psychologische Urtatsachen bestimmt sein als durch Gebrauch und Abereinkunst. Was hat man nicht schon alles primitiv genannt! Bald ist es das zeitlich in grauer Vergangenheit Liegende, bald das Rohe, Unkultivierte, Kindliche, Unentwickelte, Stümperhafte, bald das Schlichte, Einfache, streng Stilisserte, das man mit diesem Beiwort bedacht hat. So wurde der ägyptische, assyrische, altgriechische und altchristliche Stil, aber auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herbert Kühn, Die Kunst der Primitiven. 4° (246 S. mit 216 Abbildungen.) München 1923, Delphinverlag. Dem Buch hat der Verleger eine wahrhaft fürstliche Ausstattung mit auf den Weg gegeben. Der Verfasser, in Form- und Stilfragen von den gesunden Grundanschauungen Wölfflins getragen, hat aus reicher Stoff- und Literaturfülle geschöpft. In manchen nicht unwichtigen Punkten können wir freilich nicht mit ihm gehen. Das wird sich wiederholt im Laufe dieser Abhandlung, die durch Kühns Buch angeregt wurde, zeigen.

die mittelalterliche, altitalienische Kunst als primitive bezeichnet, dann wieder die prähistorische und die Kunst der wilden Völkerstämme, die Kunst der Kinder und der Jrren und der modernen Expressionisten, die das Wort "primitiv" zu besonderen Shren erhoben haben. Wir möchten den gesamten Umkreis primitiver Kunstäußerungen in unsre Vetrachtung einbeziehen, nicht um eine Geschichte dieser Kunst zu zeichnen, sondern um unsre Kunstbegriffe zu läutern und zu erweitern, die von der Wissenschaft der Usthetik allzusehr auf ein Teilgebiet eingeengt worden waren. Sodann wersen diese Kunstwerke ein helles Licht auf das Seelenleben dieser gänzlich unbefangenen Künstler und Völker, von denen wir durch andere Quellen vielfach keine Kunde mehr erhalten können.

Um Unfang alles menschlichen Bewußtseins steht das Naturerlebnis, das Aufsaugen eines Objektes zuerst durch die Sinne, dann durch die Erkenntnis. Das, worin der Mensch vom ersten Augenblick an unbewuft lebt, fakt er nun auf als etwas außer ihm Geiendes, von seinem Ichbesig Getrenntes und doch in wirklicher Beziehung zu ihm Stehendes. Die Erfahrung lehrt ihn, daß diese Beziehungen nicht immer freundlicher Urt find und daß er mit den Fähigkeiten seines Rörpers und seiner Seele sich gegen das Feindliche und Ungute mappnen. das Freundliche und Gute zu sich heranziehen muß. Der Dualismus zwischen Ich und Welt ist ihm aufgegangen. Gine weitere Stufe ist die Kausalitätserfahrung, die sich ihm so ausnahmslos und allgemein aufdrängt, daß er schließlich zur Frage aller Fragen kommt: Woher find Ich und Welt? Damit ift die Brücke zur Erkenntnis des Weltschöpfers geschlagen, der Dualismus zwischen Gott und Welt, Schöpfer und Geschöpf, Sichtbarem und Unfichtbarem, Materie und Geift ift ins Bewußtsein getreten. Das alles nicht nach Urt ausgesprochener Schlußfolgerungen und formulierter Syllogismen, sondern in ganz naturhaftem Wachstum. Es ist auch nicht so, als ob dieses Wachstum ein Prozeß von Jahrhunderten oder Jahrtausenden wäre, so daß die primitivsten Völker allemal zuerft völlig erdbefangen wären, dann erft ganz allmählich durch das weite, ausgedehnte Gebiet des Jrrationalen hindurch zu einer mehr oder minder klaren Gotteserkenntnis gelangten; Geschichte und Ergebnisse gewissenhafter Forscher lehren vielmehr, daß eine klare Erkenntnis Gottes am Anfang jedes primitiven Volkes steht. P. Wilhelm Schmidt S. V. D. schreibt darüber in feinem neuesten Buch "Menschheitswege zum Gotteserkennen" (München-Rempten 1923) gegen R. Otto, der in seinem Werk "Das Beilige" die Behauptung verficht, eine klare Gotteserkenntnis sei erst möglich, wenn einmal die Vorhöfe des Jrrationalen, das prälogische Denken durchschriften wäre:

"Fassen wir nun alles zusammen, was wir über die Religion der Urvölker und ihr höchstes Wesen seststellen konnten, so ist es ein Bild voll Klarheit und Bestimmtheit, Größe und Würde, Wärme und Liebe, das uns da entgegentritt. Schon durch die Klarheit und Bestimmtheit seiner Formen, durch die Einheit und alles überragende Oberhoheit des höchsten Wesens verhindert es irgendwelches übermäßiges Aufkommen irrationaler Elemente, die eher in Dunkel und Verschwommenheit ihren günstigen Mutterboden sinden. Insbesondere aber der Kern und die tiesste Grundlage dieser ältesten Gottesgestalt ist sest und groß, hell und klar eine rationale durch die Erfassung Gottes als Schöpfers der Welt und des Menschen; denn hier tritt offenbar das stärkste rationale Element in Geltung, der Kausaltrieb, und zwar in seiner tiessten und umfassendsten Form. Wenn alsbald hell und freundlich und warm und liebevoll anmutende Affekte besonderer Art, die Erfassung Gottes als des nur Guten und Gütigen,

als des Vaters, als des vertrauten Menschenfreundes, sich zugesellen, so kann man auch diese nicht irrational nennen; denn sie fließen großenteils aus dem Erfassen Gottes als der tiefsten und legten aller Ursachen ganz natürlich hervor. Jedenfalls aber sind es keine Elemente dunkler, schreckender und verwirrender Urt, die wir hier antreffen; sind sie vorhanden, so sind sie gewiß nicht in der Abermacht, noch weniger aber bilden sie Unfang und Grundlage der andern irrationalen oder gar der rationalen Elemente."

Später schreibt der Verfasser, es sei die Sünde als Übertretung der Gebote Gottes und die über sie verhängte Sanktion, die ein breites Tor weit öffne, durch das nun dunkle, schreckende, verwirrende und damit auch irrationale Elemente in Fülle sich eindrängen könnten. Ottos "Vorhöfe" seien also eigentlich "Nachhöfe".

Wie erblicken wir nun diese Verhältnisse im Spiegel der Kunst? Scheint sie nicht denen recht zu geben, die erst ganz allmählich aus einem prälogischen Denken das logische sich entwickeln lassen und die Erkenntnis eines überweltlichen Wesens als Endergebnis jahrtausendelangen Durchschreitens der "Vor-

höfe" betrachten?

Die älteste Runft, von der wir bislang Runde erhalten haben, ift die paläolithische, die Kunft der Eiszeit, die nach den neueren Forschungen etwa 20000 bis 50 000 Jahre hinter unfrer Zeit liegen dürfte. Spuren künstlerischer Tätigkeit finden sich in allen damals eisfreien Gebieten: in Westrufland, Polen, Mähren, Niederöfterreich, Nordschweiz, Gudfrankreich und Nordspanien. Much Nordafrika wäre hierher zu rechnen, wenn die Datierung, die Frobenius den dortigen Felsbildern zuteilt, zu Recht besteht, worüber das lette Wort vielleicht noch nicht gesprochen ist. Das ist immerhin merkwürdig, wenn wir die so unentwickelte Kultur des damaligen Menschen bedenken, der von der Jagd lebte und nichts von Ackerbau wußte, dessen Geräte, aus Keuerstein, Anochen, Geweihen gefertigt, noch weit davon entfernt waren, ihren Zwecken vollkommen zu dienen. Nichts beweift deutlicher, wie tief der Runfttrieb in der menschlichen Natur begründet ist. Wahrhaft staunenswert aber ift es, daß dieser Kunsttrieb schon damals Leistungen hervorbrachte, die uns heute noch zur Bewunderung zwingen. Südfrankreich und Nordspanien haben uns die eigenartigften Denkmale bewahrt, Malereien, Plaftiken, Rifgeichnungen, deren Naturtreue aufs höchste überrascht. Man ist unbedingt geneigt, porerst einen groben Jrrtum in der Datierung anzunehmen und die Kunstwerke einer viel späteren, weiter entwickelten Zeit zuzuweisen, wo nicht gar bewußte Fälschung zu vermuten; indes versichert die Fachwissenschaft, daß an einen Irrtum gar nicht zu denken und der paläolithische Ursprung in jeder Hinsicht sichergestellt sei.

Es sind zumeist Tierbilder, wie Wisent, Bär, Eber, Wildpferd, Urrind, Renntier, Hirsch, Mammut, auch menschliche, zumeist weibliche Gestalten, diese letzteren von besonders auffälliger, maßlos übertriebener Fettleibigkeit, Ornamente aus geometrischen und Tiermotiven, die von den Forschern bislang aufgefunden wurden. Die Figurendarstellungen, die plastischen sowohl wie die gemalten, zeigen fast durchweg das Bestreben des Künstlers, das Naturvorbild getreu wiederzugeben, nicht selten mit fast impressionistischem Erfassen des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leo Frobenius, Das unbekannte Ufrika. München 1922. Stimmen der Zeit. 106. 3/4.

Augenblicks, wie z. B. beim eingeristen eilenden Renntier von Saint-Marcel in Frankreich. Die Beziehungen und Verhältnisse der einzelnen Teile sind mit modernem Scharfblick geschaut, die Scharniere der Gelenke nie übersehen, die Stellung der zwei dem Beschauer abgewandten Füße, wo sie überhaupt als Paare erscheinen, stets perspektivisch richtig wiedergegeben. Die Linien sind nicht hart hingesetzt wie bei Dilettantenarbeiten, sondern mit jener nervösen Erregung und jenem zielsichern Schwung, der die Künstlerhand verrät. Man sehe nur einmal, wie die Füße und Hufe gebildet sind, oder die Biegung der Hörner, die Behaarung des Schwanzes.

Die Farben sind schematisch. Rot, Braun, Gelb, Schwarz und Weiß und die sich daraus ergebenden Stufungen sinden Verwendung. Blau und Grün und ihre Mischfarben sehlen ! Aber mit welcher Weichheit sind die Farben aufgetragen und ineinander moduliert! Scharfe Umriklinien sucht man wenigstens bei den besseren Werken vergeblich. Man kann darum in der Tat von den ersten Außerungen eines echten Impressionismus in der Geschichte reden. Selbst die Plastik erinnert in der Art, wie Figuren in den rohen Stein hinein-

gehauen wurden, an die impressionistische Plastik eines Rodin.

Sehr merkwürdig ist es, daß eine technisch so vollendete Kunst über das Einzelbild kaum hinauskam und selten sicher zu deutende Gruppen und Handlungen darstellte. Die Tierfresken in Ultamira (Nordspanien) sind nichts als ein regelloses Gewimmel einzelner Tiere, die nicht einmal alle auf wagerechter Basis stehen. Uusnahmen bilden z. B. die urzeitlichen Felsbilder Nordafrikas 2. Die Elefantin, die ihr Junges gegen einen angreifenden Leoparden in Schuß nimmt, das Nashorn, das eine Untilope sagt, die kämpfenden Wildbüffel zeigen der europäischen Urkunst gegenüber einen merklichen Fortschritt in

dieser Hinsicht.

Eine solche Vorliebe, um nicht zu sagen Vorbestimmung für das Einzelbild ist ein psychologisches Rätsel. Sollen wir seine Lösung darin suchen, daß der paläolithische Mensch, wie Kühn meint, noch ganz in der parasitischen Wirtschaft, wo sedes Individuum auf sich selbst gestellt ist, befangen und der Gemeinschaftsgeist noch nicht so ausgebildet war wie bei späteren, symbiotisch lebenden Völkern? Indes kam auch der Mensch der Urzeit nicht aus ohne mannigsache Beziehung zum Mitmenschen und zum Tier, so daß reale Grundlagen und Beobachtungsstoff genug vorhanden gewesen wären für die Darstellung von Gruppen und Handlungen. Oder lag der Grund darin, daß der paläolithische Mensch Jäger war, den vor allem das einzelne Tier fesselte? Oder hat er diese Tierbilder troß ihrer naturalistischen Form als Götter-

<sup>1</sup> In den einschlägigen Schriften mit farbigen Tafeln zeigt die Farbe oft erhebliche Abweichungen. Wenn wir etwa den Wolf aus Font-de-Gaume in R. R. Schmidts "Die Kunst der Eiszeit" (Augsburg-Stuttgart 1922, Dr. Filser Verlag) mit der gleichen Darstellung in Herbert Kühns "Die Malerei der Eiszeit" (München 1922, Delphinverlag; besprochen in Band 104 [1923] S. 159 dieser Zeitschrift) vergleichen, so sind die Farben derart verschieden, daß man sich erstaunt fragen muß, wer nun eigentlich recht habe. Selbst in den Formen zeigen sich Unterschiede. Die Tafeln bei Schmidt verdienen zweisellos den Vorzug.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tgl. S. 129.
<sup>3</sup> Frobenius, Das unbekannte Ufrika, und Frobenius-Obermaier, Hádschra Máktuba. Dieses lettere Werk erscheint in Lieferungen beim Verlag Kurt Wolff in München 1923. Der Terk, der auch über die Entstehungszeit dieser Vilder Aufschluß geben wird, liegt noch nicht vor.

symbole betrachtet? Möglich aber auch, daß wir heute gar nicht mehr recht zu empfinden vermögen, welch hohe geistige Fähigkeiten die Bildung beziehungsvoller Gruppen — die Syntax der Aunst, wie sie M. Hoernes in nennt — erfordert. Wir kennen indes aus dem östlichen und südlichen Spanien und aus Nordafrika Felsmalereien und Felszeichnungen, "die nicht so sehr viel jünger sind als die Höhlenfresken der kantabrisch-französischen Region, aber bei weit geringerem formellen Aunstvermögen eine viel höhere Fähigkeit zum Ausdruck des Lebens, der Bewegung, der Gruppenbildung bekunden" (Hoernes). Wir sind somit noch nicht imstande, die tieferen Gründe dieser Einseitigkeit aufzuspüren.

Welches Licht aber wirft der Umstand, daß die Kunst des paläolithischen Menschen vor allem durch ihre naturalistischen Züge auffällt, auf seine Welt-

anschauung?

Rühn nennt diese Kunst sensorisch im Gegensatz zu einer mehr geistig gerichteten Kunst, die er imaginativ nennt. Dieses letztere Wort ist vielleicht nicht bezeichnend genug, da es auch naturalistische Jmagination gibt. Was er mit dem Begriffspaar sagen will, läßt sich wohl durch analoge Paare klären wie z. B. visuell—visionär, Sehkunst, Schaukunst, real—mystisch, physioplastisch—ideoplastisch (Verworn), Objektkunst, Subjektkunst, naturalistisch-expressionistisch. Hat nun Kühn recht, wenn er meint, diese sensorische Kunst könne nur leben in einer Zeit, die unfromm ist, die noch nicht das Geheimnis des Dinges hinter dem Ding erschaut? Hat dieses argumentum ex silentio Schlußkraft?

Vor allem: selbst wenn es zuträfe, daß der paläolithische Mensch unfromm gewesen ist, so würde damit nichts für eine Entwicklung der Religion aus einem unreligiösen Zustand bewiesen sein. Der Schluß ist offenbar verkehrt: Das paläolithische Kunstzeitalter ist das erste, das wir kennen, frühere können nur auf einer tieseren Kultur- und Geistesstufe gestanden haben. Wir brauchen gar nicht einmal die Offenbarungsquellen zu Rate zu ziehen, nach denen die Gottentfremdung auf den ursprünglichen Zustand der Gottverbundenheit folgte. Die Geschichte zeigt uns Beispiele genug von Völkern, die geistig degenerierten. Warum konnte nicht auch das paläolithische Kunstzeitalter bereits auf einer Stufe religiösen Niedergangs stehen? Und hat nicht P. W. Schmidt S. V. D. ein überraschendes Beweismaterial dafür gebracht, daß es ein ursprünglich gottloses Naturvolk gar nicht gibt? Daß aber die Geschichte der Menschheit nicht erst mit dem paläolithischen Künstler begonnen hat, beweist gerade die hohe Stufe dieser Kunst, die eine lange, uns unbekannte Entwicklung voraussest.

Das alles, wenn wir annehmen, daß eine naturalistische Kunst ein unsehlbares Zeichen eines rein aufs Diesseitige eingestellten Menschen ist. Ich habe aber schon darauf hingewiesen, daß es noch gar nicht ausgemacht ist, ob diese Tier- und Menschenbilder nicht doch als Symbol des Göttlichen betrachtet wurden. Gerade der Umstand, daß nur Einzelwesen dargestellt wurden, nicht handelnde Gruppen, und zwar vielsach an schwer zugänglichen Stellen, könnte einen stußig machen? Es ist eine große Täuschung, zu meinen, daß Symbole

<sup>1</sup> Urgeschichte der bildenden Kunft in Europa. Wien 1915. Bgl. unsere Besprechung in die fer Zeitschrift in Band 91 (1916).

<sup>2</sup> Auch Hugo Dbermaier glaubt für diese Bilder einen religiös—praktischen Hintergrund annehmen zu müssen (der Mensch der Vorzeit, Berlin 1912).

des Göttlichen unbedingt expressionistisch—imaginativ sein müßten. Es gibt auch in der christlichen Zeit noch Perioden, wo naturalistische Kunst auch zum Ausdruck des Religiösen geradezu Zeitstil war. Die legten Jahrhunderte seit der Renaissance bis zum Auftreten des Expressionismus kannten auch für das Metaphysische, Überzeitliche nur die Sprache naturalistisch geformter Bildsymbole. Nur der Barock macht Ausnahmen.

Sodann muß man sich bei der Rennzeichnung der paläolithischen Runft als einer naturalistischen sehr vor Abertreibungen hüten. Auch die Tiermalereien aus Altamira find durchaus nicht in allen Einzelheiten naturaliftisch, so fehr fie auch gründliche Renntnis der Natur verraten. Dieser liegende Wifent mit gewendetem Kopf (Rühn S. 24) z. B. hat eine derartige stilistische Umwandlung erfahren, daß man geradezu an die erpressionistischen Tierbilder eines Franz Marc erinnert wird. Und der Rünftler, der den stehenden Wisent mit so verblüffender Sicherheit hingemalt hat (Rühn S. 28), hat dem Tier Borner gegeben, so dunn wie die Fühler eines Schmetterlings. In dem Bestreben, alle Wucht auf den mächtigen Leib zu konzentrieren, waren ihm solche Nebendinge wie die Hörner eben noch erwähnenswert; eine Undeutung genügte ihm, ohne sich auf die Verhältnisse der Wirklichkeit einzulassen. Daß unter solchen Umständen von einem reinen Naturalismus nicht mehr gesprochen werden kann, liegt auf der Hand. Und wenn so ein primitiver Rünftler auf den Gedanken verfällt, innerhalb der Umriffe eines Elefanten das Berg1 einzuzeichnen, so ist das gewiß alles eher als Naturalismus.

Auch das rhythmische Drnament und symbolische Zeichen verschiedener Urt, die doch zur imaginativen Kunst zählen, fehlen nicht in der paläolithischen Zeit. Die nordafrikanische Kunst kennt sogar die "Drante" und die Gebetshaltung (vgl. Frobenius a. a. D.). Ein Beweis, daß der Mensch jener grauen Borzeit unfromm, daß ihm "alles Geheimnisvolle" fremd gewesen sei, läßt sich also nicht erbringen. Noch weniger, daß er nur als "Tier unter Tieren" gelebt habe. Das widerlegt jede, auch die naturalistische Kunst. Viel eher hat Hoernes in seinem bereits erwähnten Werk die Wahrheit getroffen, wenn er schreibt:

"Indem wir die magische, religiöse oder irgendwie franszendentale Bedeutung der naturalistischen Bildwerke des Eiszeitalters bezweiseln, liegt es uns ferne, den alten Höhlenbewohnern religiöse Vorstellungen und Gebräuche abzusprechen. Sie mögen deren so viel besessen haben, als sich nur immer aus andern Quellen und begründeten Kombinationen erschließen läßt. Die Überlieserung enthält ja auch, wie wir sahen, symbolische Zeichen und piktographische Elemente, die nicht dekorativ, sondern schriftartig gesetz sind. Obwohl ihr Sinn im einzelnen immer dunkel bleiben wird, so können sie doch im allgemeinen auf andere als rein weltliche und profan-künstlerische Absichten bezogen werden. Außerdem kann es von vorneherein als seststehend angenommen werden, daß den spätpaläolithischen Jägerstämmen geistige Regungen, wie sie von den Ethnologen als Magismus oder Zauberglaube, Unimismus oder Seelenglaube, Totemismus, Schamanismus, Fetischtum usw. bezeichnet worden, nicht fremd geblieben sind."

Es ist sodann auch heute noch nicht ausgemacht, welche Urt künstlerischer Tätigkeit die erste Stelle in der Kunst der Menschheit einnimmt, die naturalistische oder die schematisch-geometrisch-dekorative. Wäre das legtere der

<sup>1</sup> Db diese Deutung richtig ift, dürfte freilich zweifelhaft sein.

Fall, dann würde schon dadurch die moderne Theorie von der Entwicklung der Religion aus einem unreligiösen Zustand widerlegt, vorausgesest, daß man die Meinung neuer Prähistoriker gelten läßt, daß ornamentale Kunst Ausdruck religiöser Haltung ist. Aber auch das wäre erst zu beweisen. Nicht die Tatsachen haben sich in ein System zu fügen, sondern das System in die Tatsachen.

Ein weiteres Problem drängt sich vor, bei dem gleichfalls der Verdacht sich regen könnte, daß Tatsachen in ein Suftem gezwängt werden. Der Umstand, daß sich sensorische Runft beim parasitischen Jägervolk des paläolithischen Reitalters findet, wie auch fpäter bei Bölkern mit lebhaften Bandelsbeziehungen, die über lokale Produktion und Konsumtion hinausgehen, bei Bölkern also mit bewegter Lebensweise, mahrend imaginative Runft bei feghaften Bauernvölkern angetroffen wird, hat den Gedanken nahegelegt, daß die Formen der Runft von den Formen der Wirtschaft bedingt seien. Auch Rühn huldigt dieser Anschauung, die zuerst von Karl Marr verteidigt wurde. Es hängt diese Meinung mit der eben besprochenen zusammen, wonach die religiose Haltung eines Volkes, die fich in der Runft spiegle, von den Formen der Wirtschaft abhänge. Alfo eine Unwendung der materialistischen Geschichtsauffassung, die einen der geistigen Grundpfeiler des marriftischen Gozialismus bildet, auf das Sondergebiet der Künste. Es ist hier nicht der Ort, die Irrtumer, die in dieser Theorie liegen, aufzudecken; das ist von anderer Seite längst geschehen. Eduard Bernstein, selbst ein Unhänger des Sozialismus, hat sie schon vor mehr als zwanzig Jahren einer vernichtenden Kritik unterzogen 1. Wichtiger noch als der Stoffwechsel zwischen Mensch und Natur, worin nach Marr die Wirtschaft besteht, sind bei allen menschlichen Verhältniffen, in der Entwicklung der Rultur Beift und Freiheit. Gie find die eigentliche Basis für den Bau der Geschichte, mag die Materie und ihre notwendige Geseglichkeit noch so sehr hineinspielen. Dadurch, daß Rühn sich allzu vertrauensvoll dem marriftischen Grundsatz anschloß, mußte seine Darstellung in vieler hinsicht Konftruktion werden, genau wie eine Darstellung der allgemeinen Geschichte, die nur notwendig wirkende Rräfte gelten läßt, Ronstruktion werden mußte. Bernstein hat in dieser Sinsicht gang klar und scharf gesehen.

Schon in dem Abschnitt "Die Kunst der arktischen Völker" zeigt es sich, wie wenig die Theorie Kühns zu den Tatsachen paßt. Die wirtschaftlichen Bedingungen erforderten hier eine durchaus naturalistische Kunst; statt ihrer sehen wir überall den Tried nach Stil. Es ist eben unter allen Umständen festzuhalten: Geistiges — und Kunst ist ein geistiger Prozeß — kann nur Geistiges als Ursache haben, Materielles höchstens als Bedingung. Ganz ähnlich steht es mit der Kunst der Australier. Sie leben "im Grunde noch parasitisch". Und doch sinden wir bei ihnen eine höchst merkwürdige imaginative Kunst, der gegenüber die wenigen naturalistischen Elemente von keinem Gewicht sind. Wie steht es ferner mit jenen Völkern, die, wie die altgriechischen Völker Kretas und Mykenäs, der afrikanische Stamm von Benin, die amerikanischen Völker Mexikos und Perus, in Klassen geschichtet waren, sesse Staatsbildung, Handel und Militär besaßen und der Theorie Kühns entsprechend und diesen ökonomischen

<sup>1</sup> Bgl. "Stimmen aus Maria-Laach" Bd. 57 (1899): "Die Grundlagen des marzistischen Sozialismus nach Eduard Bernstein."

Bedingungen gemäß sensorisch-naturalistische Kunst geübt haben müßten? Gewiß, es gibt naturalistische Motive pflanzlicher und tierischer Art — die Ziege mit Jungen, ein Fapencerelief aus Knossos (ca. 1500 v. Chr.), läßt sich gut mit den paläolithischen Tiergestalten zusammenstellen —, es gibt Menschenköpfe von ganz erstaunlicher Naturwahrheit wie etwa den Mädchenkopf aus Benin oder den schlafenden Mann aus Peru; aber selbst bei diesen Werken hat das Stillstische das Naturhafte überwunden und vorherrschend ist das Imaginative-Jdeoplastische. Und den prachtvollen Bronzehahn aus Benin, der in gleichem Maße Natur ist wie Stil, würde man heute unbedingt als expressionistisch gelten lassen. Nicht minder das peruanische Tongefäß mit den zwei Uffen.

Es fteht nicht gut mit einer Theorie, Die so viel Ausnahmen machen muß. Gehen wir in die neueste Zeit. Welcher Wechsel der öfonomischen Bedingungen rechtfertigt den Ubergang vom Impressionismus zum Expressionismus? Sind nicht Kinematographie, Flugtechnik, drahtlose Telegraphie, Automobilindustrie gang und gar im Dienste jener ökonomischen Berhältnisse, die den sensorischen Stil hervorbringen sollen? Und doch hat sich der Ubergang vollzogen, und er hat sich vollzogen, weil die gesamte Beifteshaltung eine andere geworden ift. Und fie ift eine andere geworden, nicht weil fich die ökonomischen Bedingungen wesentlich geandert hatten, sondern aus einer ganzen Summe von Bedingungen heraus, unter benen die wirtschaftlichen gewiß nicht ben erften Plat behaupten. Welchen Ginfluß haben auf die Bildung der Gefichtszüge einer Runft allein Klima und Landschaft! Daß 3. B. im lachenden Italien der Geift des Menschen sich nicht zu jener Grübelei wenden konnte wie im ernsten Norden, daß Italien darum von Natur aus mehr zur sensorischen Runft, zur Schönheitskunft, der Norden zur imaginativen, zur Ausdruckskunst prädestiniert war, gleichviel ob Bauerntum oder Jägertum herrschen, ift unschwer einzusehen. Darum konnte auch der gotische Stil in Italien nie recht heimisch werden.

Gegenüber dieser Theorie, nach welcher die Kunst ein Spiegel der Wirtschaftsform ist, betont Max Verworn imit Recht, daß die Kunst ein Spiegel der Seele sei. Freilich leidet auch seine Darstellung durch die Voraussetzung einer erst allmählich sich entwickelnden Vorstellung höherer Kräfte. "Die primitive Kunst hat um so mehr physioplastische Züge, se mehr die sinnliche Beobachtung, sie hat um so mehr ideoplastische Züge, se mehr das abstrahierende, theoretisierende Vorstellungsleben der Völter im Vordergrund steht. Den mächtigsten Impuls zur Entwicklung des theoretisierenden Vorstellungslebens in prähistorischer Zeit gab die Konzeption der Seelenidee. Die aus dieser Idee entspringenden religiösen Vorstellungen lieserten die günstigsten Bedingungen für die Entstehung einer ideoplastischen Kunst."

Die Erklärung, die Verworn für den Umstand bietet, daß die älteste Kunst, die wir kennen, gleich mit so erstaunlicher Naturwahrheit auftritt, ist zum mindesten originell: "Jenen paläolithischen Jägern der paläolithischen Zeit mußte unter den Bedingungen ihres Geisteslebens die naturalistische Reproduktion des gesehenen Objekts viel leichter werden als uns, die wir durch allerlei Ubstraktionen und Ussaiationen unsres Wissens und Aberlegens und durch die Verkümmerung unsrer Veobachtungsgabe, sowie auch zum Teil unsrer Handgeschicklichkeit stark gefälschte Vorstellungsbilder von der Wirklichkeit machen und bei der Reproduktion wiedergeben. Der paläolithische Künstler brauchte sich überhaupt keine Mühe zu geben. Seine Zeichnung ergab sich von selbst in naturalistischer Weise, weil er nichts hatte von Theorien und Jeen, was ihre Naturwahrheit hätte fälschen können. Seine motorische Handgeschicklichkeit stand ebenfalls

<sup>1</sup> Bur Pfochologie der primitiven Kunft. Jena 1917.

infolge seiner Ubung in der Bearbeitung des Feuersteins, des Holzes, des Anochens auf einer bedeutenden Höhe." Glaubt Verworn allen Ernstes, daß der Urmensch nicht einmal so viel von Theorien und Ideen in sich gehabt habe, um über die Dinge, die ihn tagtäglich umgaben, auch etwas zu wissen und nicht nur das äußere Vorstellungsbild mit sich herumzutragen? Jedem Menschen bietet doch die Welt, in der er lebt, eine Fülle von Ussaiationen. Welche Summe von Theorien, Ubstraktionen und Ideen verrät ferner die bei aller Naturwahrheit oft so kühne stenographische Darstellungsmethode dieser alten Künstler, ganz abgesehen davon, daß schon die Übertragung eines körperhaften Gegenstandes in ein Flächenbild eine nicht geringe Menge unterbewußter Verstandesoperationen erheischt. In Wirklichkeit ist das gar kein Nachbilden mehr, sondern ein Umbilden. Wer möchte sodann die motorische Handgeschicklichkeit des Feuersteinbearbeiters mit der Handgeschicklichkeit des Künstlers vergleichen! Nein, wir müssen umgekehrt schließen; die Höhe der paläolithischen Kunst erweist eine nicht geringe geistige Araft ihrer Versertiger.

Wie aber diese Kunst zu ihrer Blüte gekommen ist, wird wohl stets ein ungelöstes Rätsel bleiben. Hoernes schreibt darüber: "Die Entstehung und das Vergehen dieser Kunst sind nach wie vor in Dunkel gehüllt; sie springt als fertige Erscheinung aus dem Nichts hervor, nachdem sie eine außerordentliche Stabilität besessen hat, die dem Wandel und Wechsel nur geringen Spielraum läßt — vielleicht ein Beispiel großartiger "Mutation" im Vereich der menschlichen Kultur."

Es könnte scheinen, daß der Schluß von dem Werte der Aunstwerke auf die geistigen Fähigkeiten durch die Buschmänner widerlegt werde, deren geringe geistige Aräfte nicht nur erschlossen, sondern beobachtet werden konnten. Gleichwohl haben sie eine Aunst hervorgebracht, die von scharfer Naturbeobachtung zeugt und das Mittelmaß primitiver Aunstleistungen weit übersteigt. Ich habe indes nicht von der geistigen Araft des Volkes gesprochen, sondern der Äünstler, die solche Aunst zu erzeugen imstande sind. Man könnte meinen, diese Künstler hätten denn doch als Führer ihres Volkes diesem viel höhere kulturelle Bedingungen schaffen können, als wir sie tatsächlich sinden. Über wer wüßte nicht, daß Künstler am wenigsten zu Volksführern geeignet sind, und daß sie, dem praktischen Leben fremd, sich am leichtesten in die äußern Bedingungen fügen, die sie vorsinden. Ihr Reich ist ein ideelles, nicht das einer systematisch ausgebauten und gesegneten Wirtschaft. Und dieses Reich haben sie ausgebreitet, das beweist die künstlerische Tradition, die wir bei den Buschmännern ebenso sinden wie bei den Paläolithikern.

Die Kunst der Buschmänner ist nicht mehr ausschließlich naturalistisch, so sehr sie auf treuer Naturbeobachtung beruht. In ihrem Betonen des Wesentlichen ist sie sogar ausgesprochen expressionistisch. Ein Bild wie die Büsselherde (Kühn S. 32) könnte in jeder modernen Kunstausstellung hängen. Die Rhythmik, die sich in dieser Gruppe von Tieren bereits bemerkbar macht, ist bei der Untilopenjagd (Kühn S. 36) Wesenselement und dis zur Groteske übersteigert. Das wilde Voranstürmen der Jäger konnte kaum überzeugender zum Ausdruck gebracht werden als durch die verdünnten Körper mit übermäßig langen, weit ausgreisenden Beinen. Solche Kunst ist nur mehr im Motiv naturalistisch, aber nicht mehr in der Form. Der Überschlag ins Imaginative, den Kühn in der Kunst der arktischen Völker sindet, ist auch hier vorhanden.

Sind schon die psychologischen und ethnologischen Vorbedingungen der fensorischen, physioplastischen Runft rätselhaft, so gang besonders die der imaginativen, ideoplastischen, deren Erscheinungsweisen fast so manniafaltig sind wie die seelischen Erlebnisse und Zustände ihrer Verfertiger. Dort spielt die sinnliche Anschauung eines Naturobjektes, das Objekt in seiner Erscheinungsform, die entscheidende Rolle, hier dagegen das Objekt in seiner Seinsform, ja es kann fogar fein, daß es gar nicht mehr Ziel ift, fondern nur Mittel, Geelisches zum Ausdruck zu bringen. Was man vom Objekt sieht, trachtet eine sensorische Kunft festzuhalten, eine imaginative dagegen, was man vom Objekt weiß. Außerdem gehört in den Bereich der imaginativen Kunft das ganze, weit ausgedehnte Feld der ornamentalen Kunft, die rhythmische Wiederholung der gleichen Motive. Ihr psychologischer Nährboden ist das Ussationsvermögen der menschlichen Geele und der elementare Reiz des Rhythmus. Beides lebt schon im Rind und lebt noch im Irren - der Grund, warum auch die Kunstwerke dieser Menschenklassen die Aufmerksamkeit eines jeden erregen muffen, der an ein Kunstwerk nicht allein die Norm der Naturwirklichkeit anlegt, selbst wenn die Handfertigkeit vielleicht noch recht unausgebildet ift. Nichts zeigt deutlicher, wie leicht sich affoziative Elemente bei der Runftübung einschleichen, wie die Beränderungen, die ein und dasselbe Urbild bei häufigem Ropieren erleidet, wenn die neue Ropie immer nach der nächstvorhergehenden gefertigt wird. Ahnliches geschieht ja auch beim wiederholten Abschreiben von Texten, wie jeder Hiftoriker weiß. Verworn hat öfters Versuche dieser Urt gemacht und bringt einen davon, den er mit neun- bis zwölfjährigen Rindern aus verschiedenen Dörfern angestellt hat, in seinem Wertchen: "Jdeoplastische Runft" (Jena 1914). Bu Grunde lag eine paläolithische Mammutzeichnung. Bald war diese bis zur Unkenntlichkeit verändert, wobei eine Zunahme mathematischer Formen festzustellen ift. Die 27. Ropie zeigt schließlich ein hausähnliches Gebilde.

Unerschöpflich wie die menschliche Phantasie sind die Möglichkeiten der ideoplastischen Kunst. Ein sigurales Motiv wird mit ornamentalen durchsett, ja geradezu zu einem Ornament oder zu bloßen Undeutungen der Figur verslüchtigt. Die Abstraktion und Umbildung ist oft so stark, daß man nur mehr mit Mühe die Urform herauslesen kann. Der Kopf wird ein Kreis, der Rumpf ein Biereck, Urm und Beine gerade Striche. Nase und Mund werden angedeutet durch eine Senkrechte über der Wagrechten, die Augen durch zwei Punkte. Besonders in den Zeichnungen der Kinder offenbart sich die Fähigkeit, irgendwelche Natursormen auf die elementarsten zeichnerischen Begriffe zurückzuführen. Man hat früher darüber gelacht; in Wirklichkeit ist es ein

großes psychologisches Geheimnis 1.

¹ Es gibt aber auch bei Kindern merkwürdige Ausnahmen. Verworn bringt Tierzeichnungen von achtjährigen Indianermädchen, die an Naturtreue den besten paläolithischen Werken nicht nachstehen. Hartlaub (Der Genius im Kinde. Breslau 1922) führt uns andere höchst lehrreiche Beispiele vor, die eine besonders starke visuelle Vorstellungskraft bekunden. So zeichnet ein Knabe von achteinhalb Jahren, der schon mit vier Jahren ganze Zeichenbücher gefüllt hatte, sliehende Soldaten mit einer ganz erstaunlichen naturhaften Trefssicherheit. Ein anderer sechsjähriger Knabe — er starb bereits mit sieben Jahren — zeichnete aus der Erinnerung die schwierigsten perspektivischen Städtebilder, auch von der Vogelperspektive, so daß Udolf v. Hildebrand, der mehrere Zeichnungen dieses Wunderknaben veröffentlichte, gestand, daß ihn ein solches Phänomen unheimlich berühre. Ein zehnjähriges Mädchen zeigt außer scharfer

Weikere Abarten der ideoplastischen Kunst sind die Karikatur, die wirkliche Merkmale um einer Jdee willen übersteigert, die Phantastik, die aus Merkmalen verschiedener Wesen ein neues bildet wie Zentauren, Sphinze, Satyrn, serner das "Köntgenbild", das Dinge darstellt, die dem Gegenstand zwar eigen sind, aber nicht gesehen werden können. Wir haben den paläolithischen Elefanten mit dem angeblichen Herzen bereits erwähnt; bei den Agyptern sinden wir öfters die Umrisse des Körpers durch die Kleider hindurchgezeichnet. Besonders Kinder lieben diese Darstellungsart, wie Verworn durch mehrere Beispiele belegt. Des weiteren zählt zur ideographischen Kunst das ganze Gebiet der Symbolik, wie sie besonders von der christlichen Kunst ausgebildet wurde. Die Herz-Jesu-Darstellung ist eines der bekanntesten Beispiele (zugleich Köntgenbild). Zahlreich sind sodann die Fälle, wo sich eine Nasurwirklichkeit eine bewußte Umgestaltung gefallen lassen muß, sei es aus stilistischen Gründen oder um eine seelische Tatsache besonders ausdrucksvoll zu gestalten. Die ganze moderne, nachimpressionistische Kunst ist von solchen Ubsichten beherrscht.

Jdeographisch ist schließlich das Drnament, sowohl das, welches organische Formen benütt, wie besonders das reine Drnament, das ohne Beziehung zu Lebewesen gestaltet wird und seine Motive zumeist aus der anorganischen Natur nimmt, die rhythmisch wiederholt werden, oder aus Urtefakten, die bereits Rhythmus besigen, wie aus geslochtenen und geknüpsten Gebrauchsgegenständen, Umschnürungen, Negen. Einige Völker zeigen mehr eine Vorliebe für das lineare, eckige Drnament, z. B. die Agypter, andere für krause, schnörkelige Formen, wie sie besonders auffällig bei den Kelten in Erscheinung traten, später wieder im Nokoko verwendet wurden und nochmals im Jugend-

stil ein kurzes Leben frifteten.

Als die Kunst nach dem langen Stillstand, der auf ihr erstes Erblühen in der paläolithischen Zeit erfolgte, wieder schüchtern auftauchte, hatte sie nicht nur ihr örtliches Heim gewechselt und war in mehr östlich gelegene Gebiete gezogen, die sich etwa vom Pontus bis zum linken Rheinuser und von der ägäischen und adriatischen Küste bis nach Standinavien erstrecken, sie hat auch einen ganz andern Charakter angenommen. Hatte sie früher fast ausschließlich der Vergegenwärtigung des Naturobsekts gedient, so war sie nunmehr ein Abdruck des durch die Seele umgestalteten, als Träger einer menschlichen Idee erscheinenden Obsekts. War die paläolithische Kunst mehr Aufnahme, so ist die neolithische Abgabe geworden, kurz, die ideoplastische Kunst erscheint nun zum ersten Mal wesensrein.

Was war inzwischen in der menschlichen Kultur vor sich gegangen? Wenn wir all das üppige Gestrüpp und Rankenwerk ausroden, das phantasievolle Prähistoriker um die spärlichen beweisbaren Tatsachen gelegt haben, so sinden wir nunmehr im Gegensaß zu den geschlagenen Steinwerkzeugen der Paläolithiker geschliffene, seiner und zweckdienlicher gearbeitete. Während sodann

Naturbeobachtung auch eine wahrhaft glänzende impressionistische Technik, um die sie mancher Meister beneiden dürfte. Sines dieser Vilder, in dem es schildert, wie die Nachricht aus dem Kriegsschauplaß "Gefallen" in der Familie wirkt, offenbart außerdem eine außerordentlich seine Empfindsamkeit für seelische Erschütterungen. Solche Beispiele, wo Kinder von Haus aus zur sensorischen, physioplastischen Darstellung neigen, sind seltene Ausnahmen; in weitaus den meisten Fällen werden Kinderzeichnungen von Jdeen beherrscht und nicht von Sehakten.

der Paläolithiker Jäger war mit parasitischer Lebensweise (individueller Nahrungssuche und reiner Verbrauchswirtschaft), ist der neolithische Mensch zum Uckerbau übergegangen, zu einer symbiotischen Lebensweise und Produktionswirtschaft. Hacke und Pflug kommen zur Verwendung.

Läßt sich nun aus dieser Tatsache schließen, daß der neue Mensch religiöser gewesen sein muß als der frühere? Man mag zugeben, daß die ruhige, seßhafte Lebensweise des Bauern der Hinwendung des menschlichen Geistes zum Göttlichen günstiger ist als die schweisende eines Jägers. Im übrigen aber sind die Spuren Gottes in der Natur dem Jäger nicht minder zugänglich und lesbar wie dem Bauern. Die einzigen Zeugen, die in unsrer Frage einiges Licht zu wersen imstande sind, sind die Aunstwerke. Aus ihnen scheint allerdings, hervorzugehen, daß die Religion des neolithischen Menschen ungleich machtvoller zum Ausdruck drängte wie die des Paläolithikers. Die zahllosen Götterbilder und Jdole, die sich sinden, sind des Zeugen. Aber Religion besigen und künstlerischen Ausdruck für sie sinden sind zweierlei Dinge. Gerade eine naturalistisch eingestellte Kunst wird die Schwierigkeit, für Göttliches einen bildhaften Ausdruck zu sinden, besonders peinlich empfinden und vor solchen Aufgaben zurückschenen. Es geziemt sich also äußerste Vorsicht im Urteil.

Wir europäischen Kulturmenschen waren bis in die letzte Zeit auf die physioplastische Kunst abgestimmt, und als plöglich der Sturmwind des Expressionismus über die müde gewordene Kulturwelt hinwegsegte, waren wir nur zu geneigt, all das Neue als Wahnsinn zu betrachten. Und als uns gar zugemutet wurde, die Kunst der Wilden als wahre Kunst, ja als wertvollere Kunst zu werten als unsre eigene Wirklichkeitskunst, mochten wir uns wohl entrüstet abwenden von dem nun drohenden Chaos.

Es ist indes immer so gewesen, daß eine elementare geiftige Gegenströmung nur dann entsteht, wenn irgend etwas im Althergebrachten faul und morsch geworden ift. Nicht unbedingte Ablehnung ift darum die richtige Stellungnahme, sondern Prüfung des Wahrheitskerns, den eine neue Bewegung in ihrer Berschalung trägt. Wir mußten unser Bewissen erforschen, ob unfre Vorliebe für die klassische Linie und für das impressionistische Leben nicht doch einseitig und erweiterungsfähig sei. Wir brauchten deshalb noch lange nicht zu verdammen, was wir bisher geliebt, sondern nur kennen zu lernen, was wir bisher keiner Beachtung gewürdigt hatten. Und mußte nicht allein der Umstand, daß die neue Bewegung vor allem aufs Beiftige zielte, natürliche Sympathie für sie weden, mochten uns auch die bisherigen Leiftungen noch wenig entsprechen? Wir haben ferner bei der Kunst vielleicht viel zu fehr Gewicht auf das technische Können gelegt, auf das Erlernbare, und naturwüchsige, aber ungeschlacht auftretende Begabungen nicht genügend geschätt. Und doch ist bei der Kunst die Hauptsache nicht das, was die Schule zu vermitteln vermag, sondern die ursprüngliche Formkraft. Das poeta nascitur gilt auch vom bildenden Rünftler. Gerade die Runft der Primitiven bezeugt das auf Schritt und Tritt. Neben unbeholfenem Stammeln finden wir reife Schöpfungen und ein Ausdrucksvermögen, das zur Bewunderung zwingt. Man braucht nur einmal die ethnographischen Museen unter dieser Rücksicht zu durchsuchen. Dabei ift dieser Expressionismus wilder Bölkerstämme ein Naturprodukt und nicht eine Frucht langatmiger spekulativer Programme wie so viele Werke der Neuesten.

Die formalen Grundfage, die den modernen Expressionisten leiten, finden wir alle bereits in der primitiven Runft vorgeschichtlicher und wilder Völker. Das Felsgemälde aus Nordweft-Auftralien mit den vier Röpfen (R. 58)1, die rhythmisch angeordnet sind, in Ausschaltung des Unwesentlichen so weit gehen, wie nur möglich ift, und in dem ruhigen Farbendreiklang Blau, Rot, Gelb gehalten find, konnte in feiner ftillen kultifchen Feierlichkeit ebenfogut ein moderner Ruffe gemalt haben, die langgeftrechte Brongefigur aus Griechenland und die andere spätminoische aus Rreta (R. 86 und 128) erinnern in ihrer Streckung und Dunngliedrigkeit an Lehmbruck und seine Nachahmer, und die Holzschnigerei "Mann mit Drachen" aus Neuguinea (K. 110) ist aus Grundsat kubistisch. Die Geisterfigur aus Indonesien (R. 118), der merikanische Jaguar aus Ton (R. 150) und die gang ähnlich gebaute Figur mit dem Menschenkopf (R. Ubb. 102), ebenso die Göttergestalt aus Rolumbien (R. Abb. 43) zeigen ganz jene straffe von der Natur nicht angestrebte Geschlossenheit, die das Ziel der Modernen bildet, und die Bäuptlingsfigur mit erhobener Sand und gesteigertem, fast ekstatischem Gesichtsausdruck (R. 104) leistet auf dem Gebiete der Bildhauerei das gleiche, was Nolde malt. Wer wird ferner beim Unblick der Indianerin aus der Insel Vancouver (K. Ubb. 51) nicht sofort an die wuchtende und breite Urt eines Barlach erinnert und beim Wappenpfahl aus Nordwest-Umerika (R. Abb. 52) nicht an die gewalzten Plastiken eines Anappe? Einprägsamere und fraftvollere Männergesichter fann auch ein moderner Rünstler nicht schaffen, als sie die Peruaner schon vor Jahrhunderten geschaffen haben (R. 158 160 164 und 2166. 116 und 117). Auch jene Urt des modernen Expressionismus, welche die menschliche Gestalt ins Ornamentale überleitet, ist den wilden Bölkern nicht fremd. Wir finden fie 3. B. in der Uhnenfigur aus Deutsch-Neuguinea (R. 112), in dem Elfenbeinfigurchen aus Belgisch-Rongo (abgebildet in Bahr, Expressionismus), in dem Tanzbrett aus den nördlichen Salomonsinseln (R. Abb. 54), in dem afrikanischen Holzbecher (R. Abb. 28), in dem Holzschemel aus Kamerun (R. 88), bei denen Erfindungsgabe und Schmuckwirkung gleich hoch stehen. Db der Messingteller aus Nigeria (R. 2166, 39) mit dem prächtig getriebenen und gepunzten Drnament nicht doch eingeführte Ware ist? Auch die schon erwähnten Bronzearbeiten aus Benin, die meift so stilvoll und technisch vollendet vor uns stehen, sind ohne Unnahme einer Schulung der eingeborenen Künstler an der Kunst europäischer Kulturvölker schwer verständlich, sosehr sich Rühn gegen diese Unnahme sträubt. Wissen wir doch, daß im 15. und 16. Jahrhundert lebhafte Beziehungen dieses afrikanischen Bolkes mit Europa bestanden. Ebenso wird es indirekte Beziehungen zu Oftindien — durch europäische Handelsleute — gegeben haben. Die Elfenbeinbüchse (R. 2166. 92), ein vollendetes Meisterftuck der Rleinplastik, ist kaum zu erklären ohne europäische und indische Abhängigkeiten. Ein wahres Wunderwerk ornamentaler Kunst ist die Gallionssigur aus Neuseeland (K. 114). Das Aleine ift mit gleicher Liebe und gleichem Geschmack gearbeitet wie die zwei großen Spiralen, die dem Gangen ihren schwingenden Rhuthmus mitteilen. Un die deforative Aberschwenglichkeit und Phantaftik der indischen Plaftik erinnert die Stele mit Sieroglyphen aus der merikanischen Manakultur (R. Ubb. 95), die vielleicht aus dem 5. Jahrhundert n. Chr. stammt. Man mag auch bei dem überreichen und doch geschmackvoll geordneten Wirrwar im Ornamentalen an germanische dekorative Motive aus der Bölkerwanderungszeit als Parallelerscheinung gemahnt werden. Hier ebenso wie in Mexiko und Indien liegt der Gegenpol der klassischen Ruhe und Zucht, jenes Sich-

<sup>2</sup> R. bedeutet im Folgenden Rühn und die beigefügte Ziffer die Seitenzahl seines Buches bzw. die Nummer der Ubteilung. Die Driginale der meisten dieser Werke sind in deutschen ethnographischen Museen; einige befinden sich in Wien.

nichtgenugtunkönnen, das ein Erbstück solcher Völker ist, deren Geistigkeit stark aufs Mystische eingestellt ist.

So dreht sich die Welt. In unsrem Kulturstolz wähnen wir, daß die Menscheit immer höher und höher emporklettere in kerzengeradem unentwegtem Aufstieg. Aber da sehen wir, daß wir auf einmal wieder dort sind, wo wir Ausgang genommen haben. Ohne es zu merken, haben wir uns auf einer Kreis-

linie bewegt.

Was wird das Schicksal der heutigen Begeisterung für primitive Formen sein? Wird die Ausdruckskunst nun bleiben für alle Zeiten oder wird man auch ihrer einmal müde werden und, übersättigt von all dem Ausdruck und all der psychologischen Neugier, wieder nach ruhiger Schönheit dürsten? Ich glaube ja. Ist aber diese Stunde gekommen, dann wird der Mensch auch den Geschmack an der primitiven Kunst der Urmenschen und Wilden wieder verlieren, und sie wird kein lohnender Gegenstand kostbarer bibliophiler Oruckwerke mehr sein. Dagegen werden alle Künstler des klassischen Ebenmaßes, die man heute hinter Schloß und Riegel gesteckt hat, aus ihren Kerkern befreit werden. Und abermals — vielleicht nach Jahrhunderten — wird man der Schönheit wiederum überdrüssig werden; das Sehnen und Streben nach Ausdruck wird neuerdings erwachen. Wie wunderlich und krumm sind doch die Wege, auf denen die Menschheit ihren irdischen Kulturzielen entgegenwandelt!

Josef Kreitmaier S. J.

## Besprechungen.

### Kulturfragen.

1. Die Kultur der Gegenwart. In den Grundzügen dargestellt von Emil Utig. (284 S.) Stuttgart 1921, Ente.

Es ist immer ein Wagnis, das fließende Leben in die starren Formen der Wiffenschaft einfangen zu wollen. Das gilt um fo mehr, wenn das große Gebiet der heutigen Rultur zur Darftellung gelangen foll. Es will also etwas heißen, daß es Utig gelungen ift, diefer schwierigen Aufgabe in weitem Maße gerecht gu werden. Gine Uberfülle von Stoff ift in feinem Buche gefichtet und verarbeitet; ein vielseitiges, umfassendes und doch nicht oberflächliches Wiffen liegt in ihm ausgebreitet. Die frische, überaus gewandte Sprache erinnert den Lefer an die Entstehung der Schrift aus einer Vorlefung an der Universität Roftock; sie überrascht immer wieder durch die Neuartigfeit und Treffsicherheit des Ausdrucks und den Reichtum anschaulicher Bilder und Vergleiche.

Der Rahmen der Darstellung ift so weit gefpannt wie die geiftigen Bewegungen, die heute die Welt durchziehen. Mit besonderer Liebe verweilt der Verfafferbei den bildenden Rünften. die seinem Fachgebiet am nächsten liegen. Aber auch Dichtung und Theater, Bildung und Wiffenschaft, Rapitalismus und Gozialismus, wirtschaftliches und staatliches Leben, Philosophie und Religion kommen gur Sprache. Bermift habe ich nur einen Sinweis auf die neuen Untersuchungen über die ethischen Grundfragen und Grundeinstellungen. Natürlich muß fich bei fo ausgedehntem Umfang die Darftellung meift in einer vorfichtigen Allgemeinheit halten, aber fie bleibt immer gut geftügt und der leeren Phrase fern. Uberall weiß Utig in den Rulturftrömungen der Gegenwart als durchgängigen Bug die Abkehr von Naturalismus und Rationalismus zu einer lebensnahen Beiftigkeit und zur Metaphyfit festzustellen, die allerdings wiederum der Gefahr eines falschen Mostizismus ausgesett ift.

Die Schrift ist durchweht vom Hauche eines edlen Idealismus, der auch die Würde der Religion anerkennt und ihr freien Spielraum verstattet. Freilich der eigentliche Ubschnitt über Religion ist arg dürftig ausgefallen. Über vermutlich fürchtete der Verfasser, bei größerer Ausführlichkeit sich in den Negen der Theologen zu verfangen oder bei seinen Zuhörern anzustoßen, und deshalb durchschiffte er eilends

das ihm weniger vertraute Gebiet, ohne die Bedeutung der positiven Religion verkennen zu wollen. In der Tat dürfte ja auch ohne Verankerung im Gottesglauben der von ihm empfohlene Idealismus im Leben nicht standhalten.

Utig außert in den verschiedenften Fragen ein so gesundes und gemäßigtes Urteil, daß fein Buch felten gum Widerspruch reigt, und auch da, wo dieser sich anmeldet, hat man das zuversichtliche Gefühl, leicht zu einer Berftandigung gelangen gu fonnen. In diefer 216ficht feien daher einige Ausstellungen beigefügt. In der Bewertung des Mittelalters folgt Utig einer heute wohl veralteten Auffaffung. Es ift ihm ein dunkles, etwas ratfelhaftes Bereich, über das er gerne schnell hinweghuscht. Tatfächlich war das Mittelalter doch mehr als "Glockenklang und Weihrauchduft" (G. 16). Es hatte ein so reiches, urwüchsiges Volks- und Gemeinschaftsleben, daß neben ihm die Gegenwart trog Autos, Luftpost und Giftgasen sich recht arm und armselig ausnimmt. Ginem verftaubten Urfenal entstammt auch die Behauptung, der mittelalterlichen Weltanschauung erscheine die Natur "als Pringip des Bofen oder als das eigentliche Nicht-Geiende" (G. 18). Die Renaissance ist durchaus nicht das absolut Reue, als das man fie zu schildern beliebt; ihre Vorläufer reichen weit ins Mittelalter hinein. Gerade Leonardo da Vinci bietet dafür ben reichlichsten Beleg. (Die grundlegenden Urbeiten von Pierre Duhem. Paris 1906 bis 1913, geben hierüber Aufschluß; vgl. B. Janfen, Philos. Jahrbuch 1922, 137 ff.) Die Theorien von Mar Weber über die Berufsidee (G. 162) follten nicht als abschließende Ertenntniffe geboten werden; fie bedürfen noch fehr der Nachprüfung und Berichtigung. Die furge Erörterung über Willensfreiheit (S. 184 f.) wirft fo, wie fie liegt, jum wenigsten irreführend. Die Willensfreiheit ift feine Durchbrechung der Raufalität. Der Gag: "Jede Wirkung fordert eine hinreichende Urfache", ift wefentlich verschieden von dem andern: "Jede Wirfung fordert eine notwendig wirfende Ursache." Auch hat die philosophische Ethik bisher keineswegs gezeigt, "daß die Frage der sittlichen Burechnungsfähigkeit gerade vom Standpunkt des Determinismus bejaht werden darf". Das kann nur zugeben, wer der sittlichen Burechnungsfähigkeit einen gang andern, bom allgemeinen sittlichen Bewußtfein abweichenden Ginn unterschiebt. Für die Vergeistigung des Arbeitsprozesses dürfte wohl christliche Sozialgesinnung sich wirksamer erweisen als die "Manen Kants" (S. 215).

Das Buch bekundet keinerlei Vertrautheit mit katholischer Gedankenwelt. Dennoch sei eigens hervorgehoben, daß in der Darstellung auch einige katholische Autoren nicht nur genannt, sondern sogar benügt worden sind, und das bedeutet für Rostock immerhin einen Fortschritt und auch allerhand Mut.

Zwei wichtige Züge aus dem Kulturbilde der Gegenwart sind in dem Buche nicht erwähnt. Der erfte ist die schmerzliche, aber unleugbare Tatfache, daß es in weitesten Schichten überhaupt so wenig Rultur gibt. Diefer Mangel an Beiftigkeit erklärt es, warum unfre Beit eine unbestreitbare Reigung hat, Gegenfage mit brutaler Gewalt wie einen gemeinen Fauftkampf auszufechten. Wo das Chriftentum gewichen ift, hat alle Wiffenschaft und Runft keinen Ersatz zu schaffen vermocht. Was zweitens unverkennbar, ift eine erschreckliche Ratlosigkeit auf fast allen Gebieten. Die Uberfülle von Planen und Beftrebungen verrät nur eine Urmut an tiefen Ginsichten und großen Leitideen. Es ist sich spreizende Dhnmacht, und das laute Lärmen der vielen fleinen Gernegroße kann über das Fehlen wahrhaft großer Männer nicht hinwegtäuschen. In diese gerfahrene, gärende Gegenwart mit hellem Licht hineingeleuchtet zu haben, ift das Verdienst des Verfassers. Wie das Chaos gestaltet werden könnte oder follte, darüber maßt er fich fein Urteil an; er will nur Wiffenschaftler, nicht Prophet oder Führer fein. Wer immer feine Schrift mit Aufmerksamteit lieft, muß ihm für vielfache Belehrung und reichliche Unregung dankbar fein. Die Ausstattung des Buches macht dem Verlag alle Ehre.

2. Das Rulturproblem der Gegenwart. Von Andreas Walther, Professor in Göttingen. (43 S.) Gotha 1911. Perthes.

Walther schildert die geistige Zersplitterung unfrer Zeit und bezeichnet mit Recht als deren Ursache die Relativierung der Wahrheit und der Werte sowie die dieser Auffassung entspringende materielle Gesinnung. Das Kulturproblem der Gegenwart sieht er in der Aufgabe, aus den entgeistigten, verkümmerten "Fragmentmenschen" ganze Menschen zu machen. Was er dabei über die notwendige Abkehr vom toten Buchwissen zum Leben und zur Natur und über die Bedeutung nachbarlicher Gemeinschaft für die Überwindung der heutigen Zersegung sagt, enthält viel Wahres, dürfte aber nicht hinreichen, das Kulturproblem

in seiner Tiefe zu lösen. Die Zersplitterung wird so lange andauern, als ihre Ursachen fortwirken; nur die Anerkennung objektiver Wahrheiten und Werte kann den die Gemeinschaft sprengenden Individualismus bannen. S. 23 wird im Anschluß an Bergson eine wirre Erkenntnistheorie vorgetragen. Das "Einfühlen" wirkt gewiß auf die Erkenntnisfähigkeit anregend und belebend, setzt sie aber doch begrifflich voraus. Konservative und Sozialisten haben übrigens nicht eine verschiedene Logik, sondern verschiedene Voraussetzungen und Ziele.

3. Robert Schwellenbach: Die Erneuerung des Abendlandes. Bon der Knechtschaft zur Freiheit durch das Christentum der Tat. (VIII u. 85 S.) Berlin und Leipzig 1922, Bereinigung wissenschaftlicher Berleger.

Es war vorauszusehen, daß dem Marmrufe Spenglers vom Untergang des Abendlandes alsbald eine Klut von Vorschlägen zur Rettung des Abendlandes folgen würde. Golch hoher Aufgabe möchte auch Schwellenbach durch seine Schrift dienen. Was er bietet, ift aber nicht eine Auseinandersetzung mit Spengler, fondern find ethische und religiöfe Betrachtungen bom Standpunkt des positiven Christentums zur gegenwärtigen Zeitlage. Die Wahrheit des Chriftentums, einschließlich der Gottheit Christi, wird dabei vorausgesett. Die Musführungen zeugen von einem edlen, gefunden Sinn und find geeignet, auch in andern eine gleiche Gefinnung zu wecken, damit fie den Rampf gegen Unwahrhaftigkeit, Sabsucht und schrantenlosen Sinnengenuß aufnehmen. Es ift erfreulich zu feben, mit welcher Barme und Unerschrockenheit hier ein Laie für das prattische Chriftentum eintritt. Leider läßt die Darftellung eine straffe Linienführung vermiffen, fie vermengt zu viele Dinge und vermeidet nicht immer theologische und philosophische Unklarheiten (z. B. G. 14 ff. das verworrene Spiel mit den Musdruden Gewiffen, Bernunft, Bewußtsein; vgl. zur Gache Diefe Beitschrift 103 [1922] 201 ff.). Der Verfaffer huldigt einem erstaunlichen Fortschrittsoptimismus, der immerbin der heute weitverbreiteten hoffnungslosigkeit vorzuziehen ift. Daß trogdem der Plage genug ift in der Welt, deffen werden wir ja jeden Tag inne.

4. Der gegenwärtige Stand der Geifteswiffenschaften und die Schule.
Rede von Eduard Spranger. (57 S.)
Leipzig-Berlin 1922, Teubner.

Auch wer in Einzelheiten abweichender Unficht ift und an der Ausführbarkeit der gemachten Vorschläge Zweifel hegt, wird in der auf der 53. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner 1921 gehaltenen Rede den Reichtum leuchtender Bedanten dantbar anertennen. Von dem Gehnen der neuen Jugend nach Echtheit und Fülle des Lebens ausgehend, möchte der Berliner Universitätslehrer auch die Schulmanner gewinnen, sich in den Dienst dieser Sehnsucht zu stellen. Als Vorrede schickt er einen "Aufruf an die Philologie" voraus, nicht mit bloger Sprachwiffenschaft fich zu begnügen, sondern Rulturwiffenschaft zu treiben, nicht ein handwerkszeug, sondern Geele zu vermitteln. Die heutige Jugend habe kein Befallen an einer Wiffenschaft, die "auf nie gestellte Fragen die gleichgültigsten Untworten erteilt", sondern wolle hinter allen Einzelerscheinungen den ganzen Menschen seben. Dabei ift fich der Berfasser der Rehrseite dieser Entwicklung wohl bewußt. Daber feine ernfte Warnung: "Es ist Gefahr, daß sich über uns ein allgemeiner Nebel von mystischen Träumereien niederläßt, in dem alle festen Umrisse des Einzeldaseins und der Rultur verschwimmen." Er verurteilt nicht die philologische Rleinarbeit, wohl aber das Stehenbleiben bei ihr; er will eine Unleitung jum Berfteben der Geschichte nach ihren verschiedenen Rulturen gegeben wiffen. Es ift eine Urt Beschichtspsychologie und Geschichtsphilosophie, die der Unterricht anregen foll, damit aus der wirren Bielheit der Einzeltatfachen ein finnvolles Gefüge werde. Perfönlichkeitsstrukturen und Rulturgebietsftrutturen nebft ihrer Entwicklung, an denen sich der ganze Mensch bilden und formen könne, follen aufgezeigt merden. Freilich wird diese Methode mit aller Vorsicht zu handhaben sein, damit nicht der Berren eigner Beift in den Beift der Zeiten erft hineingetragen und dann herausgelefen werde. Vielleicht auch sind die vorgetragenen Gedanken nicht so unerhört neu, wie sie dem Verfaffer Scheinen.

In scharssinniger und sympathischer Weise verteidigt Spranger gegen Max Weber die Verechtigung des Werturteils in der Wissenschaft. Er hätte noch beifügen können, daß auch Max Weber selbst weit davon entfernt war, sich in seiner Wissenschaft der Werturteile zu enthalten. Um so befremdender wirft der Einspruch gegen Weltanschauungsprofessuren. Wenn an der Berliner Universität Harnack ein Rolleg über Katholizismus hält, warum soll es dann eine "Durchbrechung der echten Universitätsverfassung" sein, wenn nun ein katholischer Gelehrter in wissenschaftlicher Form über das gleiche Thema liest? Dder

fann nur derjenige über eine Weltanschauung Vorlesungen halten, der sie nicht teilt? Das wäre doch ein Rückfall in den öden Streit über die Voraussetzungslosigkeit der Wissenschaft. Ist nicht auch der Ratholizismus ein Rulturgipfel, an dem der Beift fich bilden fann? Es fann doch nur gum Gegen ber Wissenschaft und Kultur ausschlagen, wenn unsern Studenten Gelegenheit geboten wird, den Katholizismus in ungetrübtem Lichte und nicht in der Bergerrung einseitiger oder gar gehäffiger Polemit tennen zu lernen. Gerade dadurch werden auch unfre Philologen zur Achtung vor fremder Aberzeugung angeleitet und davor bewahrt, den Parteikampf in die Schule zu tragen. Es ift ja ein schönes, treffliches Wort, das Spranger am Schlusse seiner Rede gesprochen hat: "Es wäre der lette Nagel zum Sarge unsrer Nation, wenn auch die Lehrer Parteimänner würden. Deshalb und gerade deshalb muffen fie Manner der Wiffenschaft sein und bleiben."

5. Deutsche Rulturpolitik und der Ratholizismus. Bon Prof. Dr. Georg Schreiber. (Schriften zur deutschen Politik 1, u. 2. Heft.) 8° (XIV u. 108 S.) Freiburg 1922, Herder.

Die Schriften zur deutschen Politik bieten Einzeldarstellungen der Politik und ihrer geschichtlichen Grundlagen, um in weiteren Kreisen Verständnis für die Fragen des öffentlichen Lebens zu wecken. Die erste Schrift der Sammlung ist der Kulturpolitik gewidmet, deren Bedeutung troß der wirtschaftlichen Nöte der Gegenwart nicht übersehen werden darf. Denn auch heute wieder wie vor hundert Jahren muß der Staat durch geistige Kräfte ersehen, was er an physischen verloren hat.

Eingangs erwähnt der Verfasser, der sich im Reichstag als Referent für die Notgemeinschaft deutscher Wissenschaft große Verdienste erworben hat, die hemmungen, die Deutschlands wissenschaftliche Weltgeltung durch den Abbruch der internationalen wissenschaftlichen Beziehungen erlitten hat. Gind ja unfre Feinde in ihrer nationalen Verblendung fo weit gegangen, den Rrieg auch auf das rein geiftige Bebiet auszudehnen. Es murde im Ernft der Plan erwogen und in Ungriff genommen, durch Abschneidung der Zufuhr von außen die deutsche Wissenschaft allmählich auszuhungern. Das Mittel hat sich im politischen und wirtschaftlichen Bereich so vorzüglich bewährt, daß es nun auch auf wissenschaftlichem Boden angewandt werden foll. Demgegenüber ift es Deutschlands Ehrenpflicht, seine Wiffenschaft durch eine großzügige Rulturpolitik vor dem

Erliegen zu bewahren. Freilich find in einer Beit, in der das Leben nur mehr eine Funktion des Dollars zu sein scheint, die Aussichten dafür nicht günftig. Gleichwohl muß der Versuch zu folchem Idealismus gemacht werden. Mit Recht hebt Schreiber hervor, daß gerade der deutsche Ratholizismus durch seinen univerfalen Ginschlag dazu berufen fei, die zerriffenen Fäden zum feindlichen Ausland — auch dort gibt es neben vielen Chauviniften besonnene und weitblickende Manner - wieder anguknüpfen. Deshalb spricht er von einer Rulturmission des deutschen Ratholizismus. Db freilich das neue Deutsche Reich diese katholische Mitarbeit beffer einschäßen und auswerten wird als das alte, bleibe der Zufunft anheimgeftellt. Allgu rofige hoffnungen wird man in diefer Sinficht nicht hegen dürfen; denn viele unfrer Volksgenoffen haben ihre alten Vorurteile gegen den Ratholizismus in die neue Beit mit herübergenommen.

Als Universitätslehrer verweilt Schreiber befonders eingehend bei den Fragen der Sochschulreform. Die Gorge um den Nachwuchs der akademischen Lehrkräfte, die landschaftliche Verwurzelung der Hochschulen, die Draanifation der bagrifchen Lyzeen, Studentenrecht und Weltanschauungsprofessuren finden forgsame Behandlung, wobei zugleich ein reiches Material aus der jüngften Literatur und den Verhandlungen der Parlamente angegeben wird. Auf die schwache Vertretung des katholischen Volksteils im Lehrkörper der Universitäten wird dabei nachdrücklichst hingewiesen und Abstellung der darin liegenden Burückfegung und Benachteiligung der Ratholiken verlangt. Goll aber in der Tat eine Befferung erfolgen, fo wird es wohl jest wie früher hauptfächlich auf die Regfamkeit der Ratholiken ankommen. Diefe muffen felbft, und zwar mehr als bisher, die Bedeutung der Wissenschaft erkennen und den Chrgeis haben, tüchtige Bewerber für die akademische Laufbahn in genügender Ungahl zu stellen und auch die erforderlichen, nicht geringen Gummen aufzubringen.

Zum Schluß gedenkt Schreiber noch der schwierigen Fragen, die auf dem Gebiet der Volks- und Mittelschule sowie der Lehrerbildung liegen. Ist hier die Darstellung auch etwas kurz ausgefallen, so ist der Gegenstand doch für unser Volk von der größten Wichtigkeit; hier klaffen die tiefsten Gegensäge, hier wird der Kampf am heißesten entbrennen.

Die in frische Sprache gefaßte Schrift ist ein beredter Aufruf an die deutschen Katholiken, die kulturellen Aufgaben, die ihrer harren, klar ins Auge zu fassen und an ihre Lösung die besten Kräfte zu setzen.

Mar Pribilla S. J.

### Gesellschaftswissenschaften.

Der christliche Solidarismus. Nach Heinrich Pesch S. J. dargestellt von Dr. rer. pol. Heinrich Lechtape. 2. und 3., verbesserte Auslage. (4.—7. Tausend.) 8° (VIII u. 52 S.) Freiburg i. Br. 1922, Herder.

Das nationalökonomische System von Heinrich Pesch. In seinen Grundzügen dargestellt von Dr. rer. pol. Peter Wilhelm Haurand. 8° (104 S.) M.-Gladbach 1922, Volksvereinsverlag.

Das Lebenswerk Heinrich Peschs liegt feit furgem vollendet vor. Der fünfte (Schluß-) Band ift diesen Sommer bei Berder erschienen und beschließt die Behandlung des volkswirtschaftlichen Prozesses, dem bereits der vierte Band gewidmet mar, unter den Stichworten: Tauschverkehr, Einkommens- und Vermögensbildung, Störungen des volkswirtschaftlichen Prozesses. Gine Unsumme von wissenschaftlichem Stoff, eine Fülle von reichfter Gedantenarbeit ift in Diefen fünf ftarten Banden enthalten. Es war deshalb ein recht glücklicher Bedanke, die Grundlinien in furger, überfichtlicher Form herauszuheben und gleichsam für den handgebrauch bereitzustellen. In engstem Unschluß an Pesch unterzieht sich Lechtape diefer Aufgabe und fucht möglichft in den ganzen Gedanken und Ausdruck Pefchs einzudringen, mit ihm vertraut zu machen. Wie gut ihm dies gelungen ift, beweift allein schon die hohe Auflage in furger Frift. Mehr fculmäßig zerlegt bietet den Stoff Dr. Haurand. Als Studienmittel und Grundlage von Besprechungen in Arbeitsgemeinschaften gewinnt seine Arbeit deshalb besondern Wert.

Die Arbeiterfrage. Eine Einführung. Von Dr. Heinrich Herfner, Professor der Staatswissenschaften an der Universität Berlin. I. Band: Arbeiterfrage und Sozialreform. II. Band: Goziale Theorien und Parteien. 7., erweiterte und umgearbeitete Auflage. 8° (XVI u. 585 S. bzw. XIV u. 624 S.) Berlin und Leipzig 1921, Vereinigung wissenschaftl. Verleger, Walter de Gruyter & Comp.

Leitfaden für die Soziale Pragis. Bon Dr. Anton Regbach. 6. u. 7., völlig neu bearbeitete und erweiterte Auflage. 8° (VIII u. 308 S.) Freiburg i. Br. 1922, Herder.

Mit Recht sagt Herkner in der Einleitung seines ersten Bandes, daß noch kein anderes

Werk erschienen ift, das die "Arbeiterfrage" erfegen würde. Wer eine klare, überfichtliche Einführung in dieses so weitverzweigte und an Literatur überreiche Bebiet wünscht, findet auch heute noch an Berkner feinen beften Führer. Die neue Auflage greift in ihren Ausführungen überall schon in die neue Zeit hinein, wie fie nach dem Kriege geworden ift. Dennoch ift es noch der "alte Herkner", der das Wort hat. Die Scharfe Stellungnahme Herkners gegen manche Erscheinungen auf fozialpolitischem Bebiet nach dem Kriege tritt noch nicht zu Tage. Die "Grundlegung" der fozialen Reform, die in der starten Betonung der Beziehungen zwiichen Ethit und Gozialreform ausmundet, ift uns eines der wertvollsten Rapitel des inhaltsreichen Werkes. Weiter begrüßen wir im zweiten Band die durchaus ruhige und fachlich eingestellte Schilderung der verschiedenen sozialpolitischen Phasen und Bersuche nach dem Rriege. Freilich beschränkt sich Berkner fast ausschließlich auf die Entwicklung der sozialistischen Parteien bzw. Gewerkschaften. Wenn icon diese für die Arbeiterfrage von größter Bedeutung find, fo follte doch die Berücksichtigung der auf christlichem Boden stehenden Entwicklung umfangreicher und vor allem tiefer fein, als dies in den kaum nennenswerten Musführungen über die katholisch-soziale Bewegung geschieht.

Es ist um so erfreulicher, daß wir zu gleicher Beit auch eine Bearbeitung des ebenfalls altbewährten "Leitfadens" von Regbach zur Unzeige bringen können. Bei der Ubernahme in den Herderschen Verlag wurde er von seinem Berfaffer einer weitgebenden Umarbeitung und Erganzung unterworfen. Auf dem eng gedrängten Raum wird eine klare, überall bis auf die jüngften Ergebniffe erganzte Darftellung des ganzen Gesellschaftslebens einschließlich ber Caritas und Jugendfrage gegeben. Gine außerordentlich große Vollständigkeit vereinigt fich mit ruhigem, klarem, bei aller Burückhaltung auch in strittigen Fragen bestimmtem Urteil. Wir wünschen dem Leitfaden recht bald wieder eine neue Auflage, daß es ihm ermöglicht fei, ftets den jungften Ereigniffen in der Gogialpolitik zu folgen.

Sozialismus und Landwirtschaft. Von Dr. Eduard David, Reichsminister a. D., M. d. R. 2., umgearbeitete und vervollständigte Auflage. 8° (XVIII u. 699 S.) Leipzig 1922, Quelle & Meyer.

Dr. David ist bekannt als einer der abgeklättesten unter den sozialistischen Führern. Dem entspricht auch die vorliegende Neuauf-

Stimmen ber Beit. 106. 8/4.

lage feines Werkes über die Landwirtschaft, Gein unmittelbarer Wert besteht wohl darin. den sozialistischen Rreisen, die ja zumeist dem Gewerbe und der Industrie entstammen, die große Bedeutung der Landwirtschaft frei von jeder unangebrachten Polemit zu vermitteln. Berftandnis für ihre Gigenart zu pflegen, fie ihnen als "die Mutter aller Kultur überhaupt" nahezubringen. Bugleich verfolgt er allerdings auch den ausgesprochenen 3weck, der bäuerlichen Bevölkerung das Verftandnis der fozialistischen Ideenwelt zu erschließen. Der Sozialismus Davids ift freilich fehr gemäßigt. Gein Ziel ift "eine innen- und außenpolitisch befriedete Menschheit, in der nicht mehr der eine der Bolf des andern ift, sondern jedem ehrlich Urbeitenden als schaffendem Glied der Gemeinschaft die Möglichkeit höchster personlicher Rulturentwicklung gegeben ift". Dabei find ihm drei Rerngedanken eingeschloffen: die Stellung des Menschen im Arbeitsprozeß, die gerechte Verteilung des Wirtschaftsvertrages und als dessen Voraussetzung die Steigerung des Produktionsertrages. "Sozialistische Experimente, die die Produktion nicht steigern, sondern mindern, sind gemeinschädlich in höchftem Mage." Die Frage, welche Wirtschaftsform - ob öffentlicher oder privater Betrieb. Groß-, Mittel- oder Rleinbetrieb - die höchfte produktive Leistung bei gleichzeitiger Sicherung der feelisch-menschlichen Werte gewährleifte, ift durch teine Schablone zu beantworten. Diesen grundsätlichen Linien entspricht auch die Durchführung des Werkes. Im einzelnen oft in die Breite gehend, die Meinungsverschiedenheiten innerhalb des Gozialismus eingehend berücksichtigend, ist doch die Renntnis des Werkes von David für jeden, der fich ernfthaft mit dem Gozialismus, wie er ift, auseinandersegen will, unerläßlich.

Siedlungsforschung. Ein Weg zur geistigen und materiellen Wiederaufrichtung des deutschen Volkes. Von Dr. Adolf Helbok, Privatdozent an der Innsbrucker Universität. 8° (42 S.) Berlin 1921, Robert Engelmann.

Die Schrift, die für ein Institut für alpenländische Siedlungs- und Landeskunde wirbt, gibt in kurzer, schlaglichtartiger Form wertvolle Einblicke in die Borbedingungen und Grundlagen einer planmäßigen Siedlungspolitik. Bei der Bedeutung, die diese für unser Volk hat, ist der Ruf nach wissenschaftlicher Vertiefung derselben vollberechtigt. Aber auch Volkskunde und Liebe zum Volkstum, diese wichtigen Faktoren zum geistigen Wiederaufbau, empfangen wertvolle Unregung.

Erfassung der Sachwerte und Reparationsproblem. Von Alfons Horten. 8° (118 S.) Berlin 1922, Hans Robert Engelmann.

Gleichberechtigung von Kapital und Arbeit. Arbeitsaktie und Steueraktie als Grundlagen der sozialindividualistischen Wirtschaft. Von Erwin Piechottka. 8° (64 S.) Berlin 1921, H. R. Engelmann.

Verhandlungen der Sozialisierungskommission über die Neuregelung des Wohnungswesens. I. Band. 8° (VIII u. 314 S.) Verlin 1921, H. Engelmann.

Gerade in den Tagen furchtbarfter Entwertung der deutschen Mark greift man nach der Studie von Sorten mit erneutem Intereffe. Schließt fie doch mit der Forderung nach einer neuen Währung neben der Markwährung. Sorten sieht eine Lösungsmöglichkeit der deutschen Not vorzüglich in der Genkung der Preise durch teilweise (differenzierte) Gachwerterfaffung. Gin Fünftel der Betriebe bestimmter lebenswichtiger Produktionszweige follen in Allgemeinbesit überführt werden unter Beibehaltung jedoch der modernen Form wirtschaftlicher Unternehmungen. Preis- und Lohnniveau follen im Verhältnis zur Vorkriegszeit allmählich wieder auf die gleiche Sohe gebracht werden. Freilich haben sich in den jüngsten Monaten die Grundlagen der Schrift in wesentlichen Punkten verschoben, so insbesondere das Verhältnis der Lohn-, Preis- und Goldvaluta, das Horten mit 1:2:3 feinen Musführungen zu Grunde legt. Sorten wird mit Recht dazu fagen dürfen, daß man allzulange ratlos gewartet hat. Piechottka tritt für die Schaffung einer Urbeiteraftie ein. Sein Sustem der Gleichberechtigung von Rapital und Arbeit hat folgende Grundlage: als Werteinlagen: 1. das Kapital, 2. die Urbeitsfraft des Unternehmers und 3. die Arbeitsfraft der Arbeiter und Angestellten. Als Eristenzgrundlage der Einlagen ergibt sich für das Rapital eine feste Verzinsung in landesüblicher Sohe, für jede eingelegte Arbeit des Unternehmers wie des Arbeiters und Angestellten Lohn oder Gehalt. Als Gewinn: Der nach Abzug auch der Eriftenggrundlagen verbleibende Reingewinn wird auf Rapital und Urbeit entsprechend ihrem fapitaliftischen oder Arbeitsaftienwerte gleichmäßig verteilt. 21s Wert der Urbeitsaktie foll der in einem Jahr bezahlte Lohn oder Gehalt gelten. Der Berfaffer glaubt wesentlich Neues gebracht zu haben und nicht bloß eine neue Darbietung der Gewinnbeteiligung zu geben. Db er allerdings mit seinem Sozialindividualismus mehr erreichen wird

als der von ihm sehr ungnädig behandelte Golidarismus, den er seltsamerweise als das Sustem Erzbergers stets anführt - wohl wegen deffen fleiner Brofchure über die Wertgenossenschaft - das darf man füglich bezweifeln. Die Tendenz der Schrift, zur Lösung des Arbeitsproblems, der Verföhnung und innigen Verbindung von Kapital und Arbeit beigutragen, ift indeffen voll anzuerkennen. - Der Berhandlungsbericht der Gozialisierungskommission über die Neuregelung des Wohnungswesens führt aus den theoretischen Erörterungen in die Rleinfragen des Alltags gurud und zeigt, wie mubfam jeder Schritt auf dem Boden der rauhen Tatsachen ift. In den Berichten und Aussagen der Sachverständigen und Beifiger ift für die intereffierten Rreise der Hausbesiger und Mieter viel Material zusammengetragen. Ebenso erfahren die neuen Baugenoffenschaften eingehende Erörterung.

Work Wealth and Wages by Joseph Husslein. 8º (Xu. 160 p.) Chicago 1921, Matre & Comp.

Higes sozialpolitische Forderungen und ihre Verwirklichung in der Gesetzebung. Von Dr. Hans Kraneburg. 8° (110 S.) M.-Gladbach 1922, Volksvereinsverlag (Soziale Tagesfragen Heft 46).

Buklein ift einer der angesehensten katholischen Nationalökonomen der Vereinigten Staaten. Er weiß auch in seinem neuen Wert Festigkeit und Rlarheit der Lehre mit offenem Blick für die Zeit und deren Bedürfniffe, für einen gesunden und sichern Fortschritt zu berbinden. Besondere Beachtung verdienen seine Ausführungen über das neuzeitliche Gildenwesen und über die Karitas der katholischen Kirche. — Vieles, was uns Hußlein als katholische Lehre und Auffassung schildert, finden wir ins Leben umgesett burch ben unvergeßlichen Prälaten Sige als einen Vorkämpfer christlicher Sozialpolitik. Dr. Kraneburg zeigt dem neuen Geschlecht, wie nimmermude Sige um die Durchsegung feiner Ideale, der Ideale einer driftlichen Sozialpolitit, ein langes Menschenleben gerungen hat. Über unglaubliche Widerstände hinweg drang er zwar oft nur langfam, aber immer ficher bor. Die Jahre unmittelbarnach dem Rriege schienen selbst manche icon fast verblichene Hoffnungen seiner ersten Schaffenszeit dem Ziele zuzuführen. Was davon Bestand haben wird, zu schauen, blieb Sige verwehrt. Für weitere Rreise ift die Schrift recht anregend und geeignet, die Treue jum Werk der driftlichen Gozialreform mach zu halten.

Entwicklungstendenzen im deutschen Wirtschaftsleben zu berufsständischer Drganisation und ihre soziale Vedeutung. Von Dr. Franz Schürholz. 80 (88 S.) M.-Gladbach 1922, Volksvereinsverlag.

Die Schrift von Schürholz gehört sicher zum Besten in der gemeinverständlichen volkswirtschaftlichen Literatur der Nachkriegszeit. In klarer Anordnung, mit selbständiger Durchdringung und Darstellung der Probleme gibt er einen guten Überblick der Entwicklung im deutschen Wirtschaftsleben während der ersten stürmischen Periode nach dem Kriege. Die starke Neigung nach einer Erneuerung ständischen Lebens in neuzeitlichen Formen tritt klar hervor. Getragen ist das Buch vom Geist christlicher Gesellschaftsauffassung.

Rlassifer Katholischer Sozialphilosophie. — Herausgegeben von Dr. Theodor Brauer und Dr. Theodor Steinbückel.

I. Band: Papst Leo XIII. Bon Dr. Wilhelm Schwer. 8° (VIII u. 64 S.; 1 Bild).

II. Band: Adolf Rolping. Bon Dr. Theodor Brauer. 8° (VIII u. 124 S.; 1 Bild).

Beide: Freiburg i. Br. 1923, Herder.

Bekenntnisse eines Sozialisten. Von Illemo Camelli. Deutschvon Dr. Carl Müller. 2. u. 3. Aufl. (5.—9. Tausend.) 8° (IV u. 184 S.) Freiburg 1922, Herder.

Es ift ein dankenswerter Gedanke, ähnlich wie auf andern Gebieten so auch auf dem der Gesellschaftslehre durch anziehende, gründliche Monographien unfre großen Toten dem Berständnis und der Renntnis weiterer Kreise wieder nahezubringen. Daß die Reihe diefer Studien Papft Leo XIII. eröffnet, entspricht der gewaltigen und überragenden Bedeutung. die ihm als dem Führer der katholischen Sozialpolitik um die Jahrhundertwende zukommt. Seine nach Form und Inhalt flaffischen Rundschreiben finden verständnisvolle, in gut gezeichnetem Zeitrahmen gehaltene Behandlung. Der Verfaffer bemüht fich einer außerst objektiv zurückhaltenden Wertung der sozialpolitischen Bedeutung Leos und geht mit Geschick den Bedenken nach, die man gegen diese Wertung Leos erheben kann. Bum vollen Verständnis

Leos, wie wir glauben nicht nur des Menschen. fondern auch des Sozialphilosophen, wäre eine Mitberücksichtigung der religiöse Gegenstände behandelnden Rundschreiben der neunziger Jahre allerdings wünschenswert gewesen. Sie hätte dem Buch vielleicht auch etwas mehr jene Wärme gegeben, die so fühlbar Dr. Brauers Rolping durchzieht. Dafür vermiffen wir hier allerdings wieder den zwingenden Nachweis, Vater Kolping als Sozialphilosophen gahlen zu muffen. Das soll uns aber die Freude an der von so kundiger Hand gebotenen Ginführung in Rolpings weit gerstreutes Schrifttum nicht mindern. Die naturnahe Treue seiner Gedankengange zeigt uns die Grundlinien der driftlichen Gozialphilosophie jener Tage in besonders ansprechender und packender Form. Liebevolle Pflege der chriftlichen Familie und eng mit ihr verbunden des selbständigen handwerks als eines ganz hervorragenden Wurzelbodens desfelben treten als Grundpfeiler Kolpings gestaltenden Dentens und Schaffens hervor. Brauer deutet wiederholt an, daß die Leitung der heutigen Gefellenvereine in letterem Punkte über den Gedanken des Gesellenvaters hinauswuchs. Db dies im Sinne Rolpings lag, zu beurteilen, liegt außerhalb des Rahmens diefer Befpredung. - Die Gelbstbiographie Camellis ift zwar anscheinend weit entfernt, unter "Gefellschaftswissenschaft" rubriziert zu werden. Und doch zeigt uns diese Konvertitengeschichte eines geistig hochstehenden italienischen Gozialisten in plastischem Erleben, daß die tiefsten Lebensquellen aller gesellschaftlichen Formen schließlich auf geiftigen, religiöfen Urfprung gurudgehen. Zwar ist der Entwicklungsgang Camellis und auch feine Stellung innerhalb der sozialistischen Bewegung nur für einen sehr engen Kreis typisch, auch ist seine ganze Denkart füdländisch und unfrer nordischen vielfach fremd, trothdem wird das Buch manchem inneres Verftändnis für den Gozialismus erschließen helfen und uns auch an die großen seelsorgerischen Aufgaben erinnern, die wir den Millionen von Seelen in jenem Lager gegenüber so leicht vergessen.

Constantin Roppel S. J.

# Die Reform des Gregorianischen Ralenders.

Nachdem nun der erfte Schritt in der Richtung einer Ralenderreform gemacht ift, scheint es an der Zeit, diese seit langem besprochene Frage in klares Licht zu segen. Der erwähnte Schritt bestand zunächst darin, daß der Beilige Stuhl im Juli 1923 vom Bölkerbund amtlich eingeladen wurde, einen Vertreter nach Benf ju fenden, um im dort versammelten Musschuß, der mit den Verkehrsverbindungen unter den Bölkern betraut ift, eine bestimmte Meinung auszusprechen. Mündlich wurde jedoch hinzugefügt, daß man icon zufrieden wäre, wenn der Bertreter fame, um zu hören, ohne sich durch Außerungen zu binden. Geine Bedeutung aber erhielt diefer Schritt erft dadurch, daß der Beilige Stuhl die Unnahme der Ginladung telegraphisch zusagte.

Daraufhin wurden der orthodore Patriarch bon Konstantinopel und der anglikanische Erzbischof von Canterburn vom Bölkerbund angegangen, auch ihrerseits sich vertreten zu lassen.

1. Von Rom wurde, nachdem der Leiter der Batikanischen Sternwarte sich entschuldigt hatte. P. Gianfranceschi, Professor der Physik und Astronomie an der Gregorianischen Universität, abgesandt, die orthodozen Kirchen schickten Prof. Eginitis von der Athener Sternwarte und die Anglikaner den Rev. Phillips, zurzeit Sekretär der Royal Astron. Society. Andere Religionsgemeinschaften waren zu dieser ersten Beratung nicht geladen.

Ein besonders ehrenvoller Empfang wurde dem päpstlichen Abgeordneten zuteil, indem die mehr als vierzig Mitglieder des Verkehrsausschusses bei seinem Sintritt in den Saal sich von ihren Sigen erhoben und der Vorsigende dem Heiligen Stuhl seinen besondern

Dant aussprach.

Aufgefordert nahm P. Gianfranceschi das Wort, erklärte aber von vornherein, daß er nur ermächtigt sei, über das Gehörte Bericht zu erstatten, nicht eine amtliche Meinung abzugeben. Wolle man seine eigene, unmaßgebliche Ansicht kennen, so sei es die, daß gegen eine Verschiebung der kirchlichen Feste keine dogmatische Schwierigkeit bestehe, daß sie aber nur in vollem Einverständnis mit allen beteiligten Körperschaften ausführbar und nur durch bedeutende und sichere Verbesserungen des Verkehrslebens gerechtfertigt sei.

Eginitis konnte bestätigen, daß der Skumenische Patriarch für sich einer Kalenderresorm nicht abgeneigt sei, daß er aber ohne Einberufung der Synode keine Entscheidung treffen wolle. Hingegen erklärte sich der anglikanische Erzbischof zu einer Abänderung des Kalenders ohne weiteres bereit.

Die von P. Gianfranceschi ausgesprochenen Leitlinien wurden zu Protokoll genommen, dann in zwei nachfolgenden engeren Sigungen durchgesprochen und schließlich von der allgemeinen Versammlung zum Beschluß erhoben. Dieser Beschluß soll nun allen Regierungen und Religionsoberhäuptern zugesandt werden mit der Bitte, ihre weiteren Vorschläge noch vor dem 1. März 1924 an den Verkehrsausschuß einzusenden.

Nachdem noch ein ständiger Ausschuß, zu dem die drei genannten Gelehrten, nebst Bigourdan und andern, gehören, unter dem Vorsit eines Herrn vom Völkerbund eingesetzt war, nahm diese erste Kalenderberatung ihr Ende.

2. Der Umfang der zu lösenden Aufgabe wird davon abhängen, ob man eine bloße Neuordnung der kirchlichen Feste anstrebt oder gleichzeitig eine Anderung des Kalenders. Jene kann ohne diese gemacht werden, aber nicht umgekehrt.

Vielfach wäre man schon mit der Festlegung des Osterfestes zufrieden. Die Hauptbeschwerden richten sich gegen dessen zeitliche Schwankungen. Ostern ist eben zu innig mit unstem gesellschaftlichen Leben verwachsen, als daß man es für einen gewöhnlichen Sonntag ansehen könnte. Die vorausgehende Fastenzeit und die nachfolgenden Ferien machen sich im kaufmännischen Verkehr, im Sport und sogar, obwohl mit Unrecht, in der Schulordnung geltend.

Die Abtrennung der Ofterfrage von der Ralenderfrage wurde vom verstorbenen Wilhelm Jul. Förster jahrelang stark befürwortet, in der richtigen Uberzeugung, daß in der Osterfrage, für sich betrachtet, viel leichter Übereinstimmung zu erzielen sei, vielleicht in der stillen Hoffnung, daß später auch der Ralender an die Reihe gelange. Dem gegenüber dürften sich die kirchlichen Behörden doch bedenken, einer Anderung des Festzyklus mit allen ihren Unbequemlichkeiten ein zweites Mal zuzustimmen.

Kommt es also überhaupt zu weiteren Schritten, d. h. zu einer allgemeinen Bereitwilligkeit,

in der Ralenderreform voranzugehen, so steht so viel von vornherein fest: Die Dsterfeier wird vom Oftervollmond getrennt werden. Damit gibt die Rirche eines ihrer beliebten Symbole preis. Wie Förster auszuführen pflegte, war die Feier des Ofterlamms auf einen Vollmond gesetzt, damit die Pilger bei ihren nächtlichen Reisen sich des himmelslichts erfreuen konnten. Die driftliche Rirche hat an diefem äußern Beichen festgehalten, um die Gläubigen daran zu erinnern, daß das neue Diterfest die Vollendung des alten, die Verwirklichung eines Vorbildes fei. Dem Aufmerksamen redete der Vollmond in der Rarwoche eine symbolische Sprache. Geitdem nun dieses schwankende Symbol den fortgeschrittenen Völkern unbequem geworden ift, kann es von der Kirche wie jedes andere Symbol aufgegeben werden.

3. Gine heutige Ralenderreform wäre grundverschieden von der Gregorianischen. Im sechzehnten Jahrhundert handelte es sich darum, das Kalenderjahr fest an das Sonnenjahr zu binden. Dazu bedurfte es nur einer Berbefserung der Julianischen Schaltung. Sie wurde in so glücklicher Weise durchgeführt, daß der Fehler, der fich bei feiner Schaltmethode gang vermeiden läßt, kaum in dreitaufend Jahren auf einen ganzen Tag anwächst. Wonach man heute verlangt, ift nicht die Beseitigung dieses Fehlers, sondern eine größere Ginförmigkeit innerhalb des Ralenderjahres. Gleiche Jahrestage sollen auf gleiche Wochentage fallen. Das Schöne oder Unschöne einer solchen Schablone zu beurteilen, ist hier nicht der Ort. Es kommt nur darauf an, die Wege und Mittel zu prufen, wie man zu diefem Biel gelangen fann.

In der Bibliothek der Vatikanischen Sternwarte ist ein eigenes Büchergestell zur Aufnahme der zahllosen Reformvorschläge bestimmt, die man seit dem Weltkrieg an diese vermeintliche Zentralstelle gerichtet hat. Darin gehen die Pläne und Wünsche nicht weniger stark auseinander als in den Untworten, die vor vierthalbhundert Jahren vom Kaiser, von Königen, Herzogen, Gelehrten, Ukademien und Universitäten an die Gregorianische Kalenderkommission geschickt wurden 1.

Nur in einem Punkt treffen alle neuen Kalender zusammen2, in der Ginführung der sog. Blinden Tage oder Mulltage, d. h. von Tagen, die keine Wochentage find. Das Sonnenjahr ift eben fünfviertel Tage länger als eine ganze Wochenzahl. Goll also das neue Ralenderjahr ein Wochenjahr werden, so hat man im Gonnenjahr immer einen Tag und dann zeitweise die Schalttage zuviel. Was machen? Das einfachste Mittel, das allerdings auch am wenigsten zu denten gab, bestand barin, diese überzähligen Tage nicht als Wochentage mitzurechnen. Die Parole der Nulltage wurde ausgegeben, und alle Ralenderverbefferer fprachen sie nach, obwohl sie wußten, daß die stetige Folge der Wochentage, diese älteste Ginrichtung. die das Menschengeschlecht noch vom Paradies her besigt, die von den Patriarchen und Propheten so gewissenhaft bewahrt und von der neugestifteten Rirche durch die Sonntagsfeier geheiligt wurde, damit verloren ging. Zwar ist die Kirche nicht an das Mosaische Befet gebunden; fie konnte erlauben, daß nicht immer der fiebte, sondern zuweilen der achte Tag ein gebotener Feiertag fei, aber die Afraeliten müßten doch berücksichtigt werden. Warum follten nicht auch die Geschichtsforscher befragt werden, ob sie auf das Mittel vergichten wollen, ungenaue Berichte mit Silfe beigefügter Wochentage zeitlich festzulegen?

Doch schienen diese Schwierigkeiten keinen Sindruck zu machen, denn die Nulltage wirkten wie eine ansteckende Zwangsvorstellung. Gleichzeitig bekundeten sie eine gewisse Gedankenarmut, denn daß man außer den Tagen auch andere Zeiteinheiten, z. B. Monate, in das bürgerliche Jahr einschalten könne, sollte jeder, der über den Kalender schreibt, aus der Zeitrechnung der alten Völker wissen, namentlich aus dem jüdischen und dem griechischen Kalender. Kann man aber Monate einschalten, warum nicht auch Wochen?

Nun ist schon vor mehr als zwölf Jahren gezeigt worden, daß die Einschaltung ganzer Wochen den Lauf der Wochentage nicht unterbreche und doch den Lieblingsgedanken befriedige, alle Jahrestage an die gleichen Wochentage zu binden. Leider haben die Schriftsteller sich um die frühere Kalenderliteratur nicht gekümmert.

4. Die Veröffentlichungen der Astron. Soc. of the Pacific 24 (1912) 161 enthalten eine Abhandlung von George M. Searle über die Ralenderreform, in der die Wochenschaltung auseinandergesett ist. Der verstorbene Ustronom Searle war früher Gehilfe des bekannten Gould an der Sternwarte in Albany. Dann trat er zur katholischen Kirche über und schloßlich der Kongregation der Paulistenväter an.

<sup>1</sup> Vgl. den Auffat des Verfassers in dieser Zeitschrift 87 (1913/1914) 41 über "Die Gregorianische Kalenderreform".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mit einer einzigen Ausnahme, die auf S. 150 erwähnt ist.

Als solcher wurde er mit der kleinen Sternwarte der Katholischen Universität von Waschington betraut und sogar für die Specola Vaticana in Aussicht genommen, aber seine Wahl zum Generalobern der Paulistenkongregation brachte die astronomische Laufbahn zu Ende. Gerade um diese Zeit schrieb er die erwähnte Abhandlung, deren Entwurf er schon mehrere Jahre vorher in der Catholic World bekanntgegeben hatte.

Mit Recht ging Searle von der Überzeugung aus, daß jede Schaltregel zyklisch sein müsse, wie das ja in allen Kalendern von jeher der Brauch war. Wer kennt nicht die ägyptischen, chaldäischen und griechischen Schaltzyklen, die Vorgänger des Julianischen und des Gregorianischen Zyklus? Die Schaltjahre müssen dem Volk erkennbar sein, ohne daß es den gedruckten Kalender vor sich hat.

Nun entdeckte Searle, daß eine Wochenschaltung sich mit dem Gregorianischen Zyklus von 400 Jahren vortrefflich vereinigen lasse. Dieser Zyklus enthält nämlich, mit Beibehaltung der Gregorianischen Jahreslänge, nur ganze Wochen, ohne Bruchteile. Diese Wochen (es sind 20871) verteilen sich sehr schön zu je 52 auf 329 Jahre und zu je 53 auf 71 Jahre; wir können sagen, auf 329 kurze Jahre und 71 lange oder Schaltjahre, zusammen also auf 400 Jahre.

Nun handelte es sich noch um die Einfügung der 71 Schaltjahre in den 400jährigen Kreislauf. Das gelang Searle auf so einfache Weise, daß die Schaltjahre durch ihre Jahreszahlen ohne Rechnung sofort erkennbar sind. Er stellte die folgende Doppelregel auf, die ganz ähnlich der Gregorianischen Schaltregel ist:

a) Alle Jahreszahlen, die durch 5, aber nicht durch 50 teilbar sind, bedeuten Schaltjahre. Das gäbe 72 Schaltjahre, also eins zuviel. Daher die zweite Regel:

b) Ulle 400 Jahre muß eines diefer Schaltjahre ausfallen.

Die erste Regel ist so einfach, daß jeder, der nur Ziffern lesen kann, die Schaltjahre erkennt. Diese zeigen nämlich in der Jahreszahl rechts eine 5 oder eine Null. Stehen aber rechts zwei Nullen oder 50, so ist das Jahr kein Schaltjahr. Was die zweite Regel betrifft, so ist es nach Searle einerlei, an welcher Stelle des Zyklus das Schaltjahr ausfallensoll, am Unfang, am Ende oder in der Mitte. Uns Ende gesett, würde er vielen kommenden Geschlechtern gar nicht zum Bewußtsein kommen. Denn, lassen wir beispielsweise den Zyklus mit dem Jahre 1925 beginnen, so wird das

Jahr 2320 kein Schaltjahr sein, obwohl rechts eine Null steht.

5. Nun ist mit Nachdruck hervorzuheben, daß Searle seine Schaltung vorgeschlagen hat, ohne an eine Underung der Monate zu denken, ausgenommen, daß einer der zwölf um einen Tag verkürzt werden müsse (damit das Jahr genau 52 Wochen lang sei) und daß die Schaltwoche an irgendeinen Monat angehängt werde. Dieser Monat hätte alle fünf oder zehn Jahre siehen Tage mehr; deshalb meint Searle, es könnte ein Frühlings- oder Herbstmonat sein, wo das Wetter gut sei.

Searles Schaltwoche hat sonach den einen ausgesprochenen Zweck, daß jeder Tag des Jahres immer auf den gleichen Wochentag falle, ohne die stetige Folge der Wochen zu unterbrechen. Was immer die Nachteile einer Schaltwoche gegenüber Schaltagen sein mögen, sie werden voll aufgewogen durch die Erhaltung der Wochenzählung.

Somit ist festgestellt, daß die jährliche Einförmigkeit der Wochentage unabhängig ist von den Monaten. Freilich werden ihre Unhänger hier nicht stehen bleiben und auch die Monate vereinheitlichen wollen. Nur sollten die beiden Fragen auseinandergehalten werden.

Auf die vielen Vorschläge einzugehen, die über die Monatsordnung gemacht worden sind, ist nicht unsre Abssicht. Der Zweck dieser Zeilen ist einzig der, den künftigen Veratern in der Ralenderfrage die Richtung zu zeigen, in welcher der Lieblingswunsch für Einförmigkeit verwirklicht werden kann, ohne daß die uralte siebentägige Zeitfolge gestört wird. Daß alle neueren Besürworter der Kalenderresorm (mit einer einzigen Ausnahme? diese Störung mit

<sup>1</sup> Ein Vorteil der Schaltwoche besteht noch darin, daß der oben erwähnte kleine Fehler der Gregorianischen Jahreslänge hier alle Bedeutung verliert. Denn wenn er in dreitausend Jahren keinen ganzen Tag ausmacht, so wird er in zwanzigtausend Jahren nicht bis zu einer Schaltwoche anwachsen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Herr Gustav Baron Bedeus in Hermannstadt ließ in diesem Jahr 1923 ein Schriftchen unter der Aufschrift drucken: "Die Regeln des Reformkalenders". Darin kommt er unabhängig von Searle auf die Unterscheidung zwischen Gemeinjahren zu 52 Wochen und Schaltjahren zu 53 Wochen, mit dem ausgesprochenen Zweck, die Nulltage zu vermeiden. Nach ihm soll 50 Jahre hindurch jedes fünste Jahr ein Schaltjahr sein und dann weitere 90 Jahre lang jedes sechste. Alle 896 Jahre muß ein Schaltjahr ausfallen. Demgegenüber scheint die zuklische Schaltung Searles doch vorzuziehen zu sein.

in den Kauf nehmen, scheint nur daher zu kommen, daß sie keinen Ausweg wissen. Nun, da der Weg gefunden ist, werden die Nulltage wohl für immer begraben bleiben. Kommt die Schaltwoche wirklich in Gebrauch, so ist P. Searle der Lilius des neuen Kalenders.

Nach allen vorausgehenden Erklärungen wird es sich bei den zu erwartenden Versammlungen um zwei Hauptfragen und zwei Nebenfragen handeln. Die Hauptfragen sind diese:

1) Soll das Ofterfest festgelegt werden, ohne den Ralender zu ändern?

2) Wenn die Übereinstimmung von Jahrestagen mit gleichen Wochentagen angestrebt wird, soll die Schaltung nach Nulltagen oder nach Wochen geschehen?

Die Nebenfragen lauten:

3) Sollen alle Monatslängen geändert werden und wie?

4) Wie find die Firchlichen Feste in den neuen Ralender einzureihen?

Während die beiden Hauptfragen für alle Menschenklassen von großer Bedeutung sind, können die Nebenfragen leicht von besondern Ausschüssen geregelt werden, die dritte vornehmlich von Geschäftsleuten und Banken, die vierte von der Ritenkongregation.

Rom. Johannes G. Sagen S. J.

### Liturgisches Upostolat und Katechetinnenarbeit in Ungarn.

Die katholische Erneuerung Ungarns zeigt viele erfreuliche und versprechende Ansäge. Wir nennen nur die Ansänge des katholischen kudentischen Verbindungswesens (Foederatio Emericana), gegründet von Budapester Zisterzienserpatres, die ganz eigenartige, prächtig ausgebaute "Garde des göttlichen Herzens Jesu", die die Familien durch die Kinder der Kirche näher zu bringen sucht, ferner die Versuche der katholischen Pfadsindergruppen, der Priester des Regnum Marianum, der Piaristen, Benediktiner und Zisterzienser, die einer dem ungarischen Charakter entsprechenden Jugendbewegung Bahn brechen sollen, u. a.

Aus den zahlreichen Außerungen frischen katholischen Lebens wollen wir heute eine herausgreifen und über die liturgische Bewegung und Katechetinnenarbeit einige aktuelle Mitteilungen machen.

Die Pflege des liturgischen Gedankens spielt in Ungarn seine bedeutungsvolle Rolle unter dem Namen "Liturgisches Apostolat". Die Führer wollen sich nicht nur durch eigene Statuten von den liturgischen Bewegungen des Auslandes unterscheiden, sondern wollen

ihr Hauptprogramm schon durch den Namen ("Apostolat") andeuten. Das Liturgische Apostolat will nicht bloß viele fromme Männer, Frauen und Jugend, die das liturgische Leben aus ästhetischen, ja hie und da aus sentimentalen Gründen pslegen, sondern auch solche, die sich mit Hilfe der Liturgie als Laienapostel zu betätigen wünschen.

Das Liturgische Apostolat hat ja drei große Wirkungskreise, nämlich das Apostolat a) im Gotteshaus, b) in dem geistlichen Leben des Einzelmenschen und c) in den Vereinen. Vor allem will es das heilige Megopfer in seiner alten Bedeutung erfteben laffen. Bu diefem Zweck ift das Mitglied des Apostolats nicht nur verpflichtet, die Messe und ihre Zeremonien kennen zu lernen, sondern, soweit seine Kräfte reichen, das liturgische Wissen im Verkehr mit seiner Kamilie und in seinem Wirkungstreis nach außen nachhaltig zu verbreiten zu suchen. Der liturgische Apostel arbeitet außerdem mit begeisterter Freude für die Verbreitung der öfteren Rommunion, für die Beiligung des Sonntags durch Abhaltung von Vesper und Komplet usw. Dazu kommt noch das stetige Bestrebtsein, die Gatramente und Sakramentalien beim Bolke beliebt gu machen.

Muf dem Gebiet des geiftlichen Lebens des Einzelmenschen will das Liturgische Apostolat die Feier der großen liturgischen Beiten (Advent, Weihnachten usw.) wieder beleben und ist im allgemeinen bestrebt, das geistliche Leben des Volkes der Kirchenliturgie anzupassen. Da die Liturgie bei dem Volke noch ziemlich unbekannt ist, soll der liturgische Upoftel forgen, diefe in Beitschriften (in Ungarn will man teine eigene liturgische Zeitschrift herausgeben), in Internaten, Erziehungsanstalten, Rongregationen, Patronagen und andern Vereinen bekannt zu machen. Die liturgischen Apostel organifleren auch in den Städten die Liturgischen Rurfe (von liturgischen Wochen spricht man in Ungarn nicht!) und rufen in der Rabe größerer Pfarrfirchen Gefangsschulen ins Leben, wo Samstagnachmittags und Sonntagvormittags vor allem mit Kindern lateinische Rirchengefänge eingeübt werden, damit das Gotteslob in der Rirche würdig erklinge.

Das Liturgische Apostolat verdankt sein Zustandekommen dem hochte. P. Franz Aaver Szunyogh O. S. B., der in seiner apostolischen Tätigkeit von seinen Mitbrüdern, von dem Erzabt auf dem St. Martinsberg (Pannonhalma), von den Bischöfen Graf Mikes (Szombathely, Steinamanger) und Nott (Vefzprem)

eifrigunterstügt wird. Dieeigentlichliturgischen Apostel in Ungarn wären die Oblaten und Oblatinnen des hl. Benediktus, deren Organisation bereits in hoffnungsvollem Gange ist 1.

Außer den weltlichen Oblatinnen besteht auch eine Kongregation für Oblatinnen, die als Kommunität ein religiöses Leben führen. Von ihrer sehr interessanten Wirksamkeit werden wir unten Näheres mitteilen.

Es besteht in Ungarn schon seit dem Anfang 1919 großes Interesse für das Liturgische Apostolat, was sich besonders bei den liturgischen Kursen in Städten zeigt. So hatte z. B. der erste liturgische Kurs in der Stadt Pápa bereits 600 Teilnehmer! Aus Pannonhalma (St. Martinsberg) will man ein zweites Beuron machen, und heuer erschienen schon viele hohe Gäste in Pannonhalma, um den tiefssinnigen Zeremonien beizuwohnen. Ein anderes Zentrum bildet sich sest in dem Budapester Zentralseminar, das für die Hebung der würdevollen kirchlichen Zeremonien in der ungarischen Hauptstadt große Bedeutung haben wird.

Da das Liturgische Apostolat in erster Linie von den Oblaten und Oblatinnen ins Werk gesett wird, gab P. Szunnogh gehaltvolle, doch furge Dblaten-Flugschriften mit febr praktischen Themen heraus. Es gibt außerdem ein Bebetbuch für Dblaten und eine Bücherserie in geschmachvoller Ausstattung ("Bücher des geiftlichen Lebens"), die die Sauptschriften der Benediktiner-Ufgese (Bibliotheca Benedictina, bis jest vier Bande) und eigens dem 3med der Liturgie dienende Bücher (Ecclesia orans, bis jest zwei Bande) enthalten. In der Ecclesia orans wird bald auch Guardinis "Vom Geist der Liturgie" in ungarischer Sprache erscheinen. Endlich liegen ein vollständiges Miffale in ungarischer Sprache und liturgische Flugschriften (über Taufe, beilige Dlung ufw.) unter dem Sammeltitel "Liturgisches Leben" druckbereit vor.

Nur hat man noch große Geldschwierigkeiten, da man im Inland noch nicht gelernt hat, für diesen Zweck Opfer zu bringen. Was bis jest erschienen ist, ist vor allem der wirklich "schwesterlichen" Liebe der Benediktinerinnen von Clyde zu danken, die durch Sammlung ausländischer Mehintentionen die Geldfrage vorläusig gelöst haben.

Die eine eigene Rongregation bildenden, Dblaten-Schweftern" haben einen gang eigenartigen, den jegigen ungarifden Verhältniffen sehr angepaßten 3wed. Gie follen das katholische Apostolat in dem "ungarischen Afrika" üben. Das "ungarische Ufrita" nennt man nach Pegenhofer das Gebiet zwischen der Donau und Theiß mit feinen Riefenpfarreien. So hat 3. B. der Stadtpfarrer von Riskunhalas 14000 Geelen, von diesen aber wohnen bloß 5006 in der Stadt, 8915 in den 10-12 km weit zerstreut liegenden Gehöften (tanya), die ohne Priefter und Rirche aufwachsen und infolgedeffen einer bedauernswerten religiöfen Berwahrlosung preisgegeben sind. Die Pastoration dieser Gehöfte ift nun Pflicht der Dblaten-Schwestern. Regelmäßig begeben fie sich zu dreien in eines dieser Behöfte, welches in der Mitte der umliegenden Behöfte fich befindet. Gine berfelben gibt ben gufammengerufenen Rindern katechetischen Unterricht, die andere pflegt die Rranten und die dritte nährt und hegt den Ordnungs- und Reinheitsfinn in den Familien. Saben fie diefe Aufgabe vollendet, so kommen Benediktinerpatres, um auf dem ichon einigermaßen vorbereiteten Boden durch eine Mission tieferes, gründlicheres religiöses Leben aufzubauen.

Es ift fehr ergreifend, was eine Dblatin über ihren katechetischen Unterricht unter diesen verlassenen Leuten in der ungarischen Kongregationszeitschrift berichtet (Mária Kongregácio, April 1923). Ihre Buhörer, Rinder und Erwachsene, wußten, als sie ankam, nur so viel, daß fie "Ratholiken" find. Es kamen Källe vor, wo oft die ganze Familie: Rinder, Eltern und Großeltern, gemeinsam bas Rreugzeichen ufw. lernen mußten. Gie find alle fehr fleißig in der Erlernung der katholischen Lehre und kommen gern in die Gesangsprobe. Und das ift das größte Fest der Gehöfte, wenn die Schwester an Sonn- und Festtagen die Meßgebete vorlieft, zur geiftlichen Rommunion auffordert und am Ende der "Messe" an ihre geiftlichen Rinder eine furze Unfprache halt. Die Schwester konnte sich der Tranen kaum enthalten, als sie am verflossenen Weihnachtsfeste die nach der Rommunion inbrunftig ver-

Der Verband der Oblaten des hl. Benediktus nennt sich kurz "Katholisches Apostvolat". Seine Zentrale ist in Röszeg (Güns), wo aus 50 Männern die erste Oblatengruppe gebildet wurde. Es ist zu hoffen, daß das in Ungarn einst so beliebte und verbreitete Oblatenwerk (der erste Oblat war ja der hl. Stephan, der erste König von Ungarn) im Wiederaufbau des echten Katholizismus, besonders in den Städten, wo Benediktinergymnasien bestehen (Budapest, Vácz [Waizen], Sopron [Denburg], Köszeg [Güns], Pápa usw.), eine große Bedeutung haben wird.

langenden Gesichtsausdrücke ihrer armen Zuhörer fah.

Außer den Oblaten-Schwestern, die sich neuestens mit dem fatechetischen Unterricht beschäftigen, gibt es in Ungarn seit mehreren Jahren auch "diplomierte" Ratechetinnen. Bahrend des Krieges (1917) wurde nämlich in Budapest ein dreijähriger Theologieturs für die Ausbildung der Ratechetinnen geschaffen (Ward Maria Kollegium). In den fechs Gemestern dieses ständigen Rurses werden allmählich junge, gebildete Mädchen in die Theologie 1, soweit es ihr Zweck verlangt, eingeführt. Um Ende ber Gemefter machen die Hörerinnen bei den Professoren Rolloquien. am Ende eines jeden Jahres legen fie Prüfungen ab, von denen die legte zur Erlangung des Katechetinnendiploms dient. Nur im Befige dieses Diploms sind sie berechtigt, unter kirchlicher Aufficht in oder außerhalb der Schule ihres Umtes zu walten.

Um diese diplomierten Aatechetinnen im geistlichen Leben zu vertiesen, wurde im Jahre 1920 von P. Sigismund Vernhard S.J., Präses der Akademikerinnen-Kongregation in Budapest, ein Sodalitium Doctrinae Christianae, also eine Konfraternität gegründet (vgl. C. J.C. can. 711 § 2 und can. 1333 § 1), deren Statuten von Ungarns Fürstprimas bald bestätigt wurden.

Als Ziel wurde die Hebung und Verbreitung des Religionsunterrichtes in und außerhalb der Kirche festgesetzt und als Patron der fel. Petrus Canifius gewählt. Die ordentlichen Mitglieder sind diplomierte Ratechetinnen, die unter kirchlicher Aufsicht in und außerhalb der Schule (bei Mädchen auch in höheren, bei Anaben bloß in Elementarichulen) den Religionsunterricht erteilen. Außerdem gibt es "außerordentliche" Mitglieder im Godalitium. Diese haben auch eine nicht minder wichtige Aufgabe: sie suchen und rufen die sich außerhalb der Schule befindende Jugend zusammen, kontrollieren den Befuch der Stunden, geben oder verschaffen für den Unterricht entsprechende Lokalitäten, organisieren Sammlungen, furz, sie sorgen für das Leben der Ratechese außerhalb der Schule. Der Religionsunterricht außerhalb der Schule besteht nicht bloß aus einem ständigen Rurs für Jugendliche und Erwachsene (meift in Patronagen), sondern auch aus Gelegenheitskursen für Brautleute, Konfirmanden, Konvertiten und Erstkommunikanten.

Das Sodalitium hatte anfangs 22 ordentliche Mitglieder (diplom. Katechetinnen), jest sind es über 45, die meistens in den Schulen der ungarischen Hauptstadt mit unerwartetem Erfolg und zur großen Vefriedigung und Anerkennung der kirchlichen Vehörden wirken.

Un der Spige des Sodalitiums steht der vom Fürstprimas ernannte Präses (jegt Begründer P. Bernhard S. J.), der zugleich für die Überwachung der Katechese außerhalb der Schule Sorge tragen muß.

Die Mitglieder werden nach halbjähriger Probezeit während der Messe des Präses aufgenommen. Nach dem Evangelium legen sie das tridentinische Glaubensbekenntnis ab und versprechen für drei Jahre, daß sie in den Urbeiten der katholischen Katechese ihren Regeln gemäß vorgehen wollen.

Alle Mitglieder verpflichten sich, jährlich an fünftägigen geschlossenen Exerzitien sich zu beteiligen und die monatlichen Versammlungen gewissenhaft zu besuchen. Diese Versammlungen dienen teils zur innern, geistigen Erneuerung (Ansprache des Präses, Gebet zum sel. Canisius, Segen), teils zur weiteren Ausbildung in ihrem Amte (Referate, Diskussion).

Weil der Begründer und der jesige Präses zugleich die erste ungarische katholische Filmgesellschaft (Sankt Stephan) ins Leben gerusen hat und außerdem schon seit Jahren eine sehr reiche Diapositiven-Sammlung zum Zweck des Religionsunterrichts zusammenstellte, wurden in den Kinos Budapests im vergangenen Schuljahr für 130 Schulen Licht bilder vorträge aus der Bibel, aus der Geschichte der Heiligen, zur Illustration der katholischen Lehre über die Sakramente usw. gehalten, bei denen Mitglieder des Sodalitiums entsprechende Erklärungen erteilten.

Was die Rechte der Katechetinnen angeht, stehen sie auf dem Gebiete des Unterrichtes den Katecheten gleich. So nehmen sie an den Schulkonferenzen, an öffentlichen Schulfestlichkeiten (Elternabenden) usw. aktiv teil.

Für den Katechetinnenberuf besteht in Ungarn, besonders in Budapest, eine große Begeisterung, so 3. B. besinden sich unter den 45 Mitgliedern des Sodalitiums 7—8 solche, die ihre gesicherten Stellungen aufgegeben haben, um sich als Katechetinnen zu betätigen. Diese Begeisterung macht sich auch bei Männern fühlbar, und vor einigen Monaten hat

<sup>1</sup> Dogmatik, Moraltheologie, Eregese, Ratechetik, Kirchengeschichte, kirchliche Kunst, Kirchenmusik, lateinische Sprache (um die Liturgie der Kirche besser zu verstehen). 12 bis 15 Stunden in der Woche.

ein katholischer Abgeordneter den Wunsch ausgesprochen, bald einen ähnlichen Kurs für we Itliche Katecheten zu eröffnen.

Das liturgische Apostolat und die Ratechetinnenarbeit find bloß zwei Faktoren der katholischen Erneuerung in Ungarn. Es gibt außerdem noch viel Erfreuliches, so 3. B. den großen Lefertreis der führenden katholischen Monats-Schrift Magyar Kultura; die in der Benediktiner-Erzabtei Pannonhalma abgehaltenen 3-5tägigen gefchloffenen Erergitien für Abgeordnete und Budapefter Stadträte; das große katholische Bentralpresseunternehmen mit seinem prächtig eingerichteten Pressegebäude samt moderner Druckerei und feinen beliebten und ftart verbreiteten Beitungen (Werk des P. Bangha S. J.); die "Soziale Missionsgesellschaft" mit ihrem fozial-faritativen, die "Berg-Jefu-Volksmädchen" mit ihrem sozial-wirtschaftlichen 3weck (die erfte eine moderne Frauenkongregation, die auch eine Urt vom dritten Orden hat; die zweite eine fehr zeitgemäße Konfraternität — sie alle zusammen bilden ein sprechendes Beweismaterial dafür, daß auf unsern Briefmarken und Geldnoten das Bild der Patrona Hungariae nicht bloß auf ein vergangenes ruhmreiches marianisches Königreich, sondern auch auf eine hoffnungsvolle Butunft im felben Ginne hindeutet.

Peter v. Dlass S. J.

### Nord- und Güdpolfahrten.

Todesverachtendem Forscherdrang gelang es schon vor geraumer Zeit, die eisgepanzerten Drehpunkte unsres Erdballs zu bezwingen: Pearn pflanzte am 6. April 1909 auf dem schwimmenden Packeis des Nordpols das Sternenbanner auf, und furg nacheinander, am 14. Dezember 1911 und 18. Januar 1912, betraten der Norweger Umund fen und der (auf dem Rückweg umgekommene) Brite Scott die sturmdurchbrauste Hochfläche des Gudpols. Mit der Erreichung diefer langersehnten Endziele erlahmte indes keineswegs der Gifer für weitere Aufhellung der beiden immer noch großen polaren Unbekannten. Vielmehr verdoppelten die Rulturvölker ihr Bemühen, fich bier, wo die Gebiete der verschiedenen Erdteile fozusagen zusammenlaufen und verschmelzen, in friedlichem Bereine die Hand zum Forscherbunde zu reichen. Umerifanische und russische, dänische und norwegische, deutsche und englische, australische und selbst japanische Polarfahrer arbeiteten in edlem Wettstreit an der Entschleierung arktischer und antarktischer Gebeimnisse 1.

Es gewährt einen hohen Reiz, diese wagemutigen Pfadsinder durch "Nacht und Sis" an Hand ihrer eigenen Schilderungen zu begleiten. Und Dank gebührt einem Verlage wie dem von F. A. Vrockhaus in Leipzig, der uns schon eine ganze Reihe solcher Originaldarstellungen in deutscher Sprache schenkte. Außer Nansens unvergänglichem Werk "In Nacht und Sis" fand bereits Scotts ergreisende "Legte Fahrt" liebevolle Würdigung in diesen Blättern (86 [1914] 610 ff.). Heute liegen uns aus den legten Jahren drei prächtige Neuerscheinungen des Verlages vor, von denen uns zwei zum hohen Norden und eine in zweistattlichen Teilbänden zur Untarktis führt:

1. Spigbergen. Von Fridtjof Nansen. Mit 66 Text- u. 37 Ginschaltbildern sowie 72 Karten u. Diagrammen. gr. 8° (327 S.) 1921.

2. In der Heimat des Polarmenschen. Die zweite Thule-Expedition 1916—18. Von Knud Rasmussen. Mit 31 Text- u. 41 Ginfchaltbildern, 4 bunten Tafeln u. 10 Karten. ar. 8° (VIII u. 366 S.) 1922.

3. Leben und Tod am Südpol. Von Douglas Mawson. Mit 104 Albbildungen (darunter 5 Panoramen, 7 bunten Tafeln) u. 7 Karten. gr. 8° (I. Id.: XVIII u. 292 S.; II, Id.: VI u. 263 S.) 1921.

1. Ein echter "Nanfen", das neue Buch über Spigbergen, diefe nunmehr norwegische Inselwelt nahezu von Bayerns Größe unter dem 80. Breitengrad! Zwar ift es feine großangelegte Entdeckungsfahrt wie die der "Fram", fondern eine einfache wiffenschaftliche Sommerreise, die der Verfaffer 1912 auf seiner Jacht "Veslemön" mit fechs Begleitern unternahm und hier unter Beigabe gahlreicher eigener Zeichnungen und Aufnahmen schildert. Hauptzweck war die Erforschung des Wassers und der Meeresströmungen in jenen Grenggebieten des Golfstromes und der Polarmaffer mit ihrem Pack- und Treibeis. Ausführlich find demgemäß die ozeanographischen Untersuchungen und Ergebnisse behandelt, reich an neuen, überraschenden Aufschlüssen über Ratur und Urfachen der arktischen Meeresverhältnisse. Doch auch die wissenschaftlichen Fragen

<sup>1</sup> Aber frühere Polarforschungen berichtete ausführlich Jos. Schwarz S. J. († 1922) in dieser Zeitschrift: 51 (1896) 140 ff. 288 ff. 375 ff., 57 (1899) 31 ff.; über Nansens denkwürdige Framfahrt insbesondere 53 (1897) 286 ff., 55 (1898) 98 ff. Zur Frage, ob Cook am Nordpol war, siehe 92 (1917) 346 ff.

der Landeskunde finden in Nansen ihren scharfen Beobachter und oft wegweisenden Deuter, wie besonders in dem geologisch wertvollen Kapitel über "Oberflächenformen auf Spigbergen".

Allgemeine Beachtung verdienen die Ausführungen über "Die früheren wärmeren Rlimate Spigbergens und ihre Urfachen". Grunten doch auf den jest trostlos kahlen, eisbedeckten Eilanden noch in der Tertiärzeit nicht nur Tannen und Kiefern, sondern auch unfre Laubhölzer wie Eiche, Buche, Linde, Pappel, Esche, Ahorn, Haselstrauch, Weißdorn usw., ja felbst mehr füdliche Gewächse wie Platane, Walnußbaum, Magnolien, Sumpfappressen und riefige Sequoien, gleich den heutigen Mammutbäumen Kaliforniens, während Wafferrosen auf lieblichen Geen sich schaufelten. Ahnliches ist ja auch von Island, Grönland und Teilen der gegenüberliegenden nordamerifanischen Infelflur, 3. B. von Grinnell-Land fast unter 82° nördlicher Breite, bekannt. Jene üppigen Wälder schufen die ausgedehnten Rohlenflöze, deren Ausbeutung auf Spigbergen jährlich schon über 150000 Tonnen ergibt. Zeugen noch wärmeren Klimas begegnen uns in Unterkreide- oder Dberjuraschichten, wie 3. B. Bykadeen und Ginkgobäume, ferner in der Trias und besonders zur Steinkohlenzeit, wo hier im hohen Norden ein ebenfolches subtropisches Klima und Wachstum geherrscht haben muß wie gleichzeitig in Güdeuropa.

Diese auffallende Tatsache hat man auf mancherlei Weise zu erklären versucht: durch Schwankungen der Ekliptikneigung, der Erdbahnerzentrizität oder Sonnenstrahlung, durch die Unnahme warmer, von der Erde durchlaufener Weltenräume, durch größeren Gehalt der Luft an wärmeschützender Rohlenfäure oder vulkanischem Staub, durch warme Meeres- oder Luftströmungen bei anderer Verteilung von Wasser und Land usw. Doch das alles vermag kaum eine Hebung der Jahrestemperatur um 20 und mehr Grad zu erklären, wie es nötig wäre. Man wird schließlich mit Nansen eine Polverlegung heranziehen muffen, nicht notwendig eine abfolute, als ob die Achse im Erdinnern sich verlagert hätte, sondern wohl nur eine relative, wonach bloß die obere Erdfrufte fich über den gahfluffigen Rern und deffen festliegende Pole verschob. Diesen Gedanken, den Nansen nur zaghaft andeutet, führte schon 1902 Damian Rreichgauer S. V. D. in einem umfangreichen Werke "Die Aquatorfrage in der Geologie" planvoll durch, ohne damit zunächst viel Unklang zu finden. Mag man mit ihm auch nicht gerade eine Wanderung der Pole um die ganze Erde herum annehmen, so scheint sich neuerdings doch in manchem eine Chrenrettung für ihn anzubahnen, vielfach im Zusammenhang mit Alfred Wegeners ähnlich geistvoller Theorie der Kontinentalverschiebungen, nach der die leichteren Festlandschollen in der schwereren, besonders untermeerischen Gefteinunterlage, wie Eisberge im Wasser, schwimmen und allmählich gegeneinander verdriftet werden. Jedenfalls spricht vieles für eine früher andere Lagerung der Länder unter sich und zu den Polen. Bur Tertiärzeit scheint der Nordpol in Alaska oder dem äußersten Nordoftasien gelegen zu haben, womit nicht nur die damalige Wärmegunst Spigbergen - Bronlands, sondern z. B. auch die auffallend kalte Tertiärflora Japans ihre Erklärung fände.

In die Rette wissenschaftlicher Fragen weiß Nansen geschickt den unterhaltenden Ginschlag zu verflechten. In buntem Wechsel hören wir da von der kurzen felbstherrlichen "Regierung" des Rheinländers Theod. Lerner im Sommer 1899 über die nur von Nebeln heimgesuchte Felsode der Bareninsel, von dem "großen Humbug" des Wellmanschen Nordpolfluges, womit die Welt drei Jahre lang in Altem gehalten wurde, von der alten lebendurchrauschten, speck- und tranduftenden holländischen Walfängerstadt Smeerenburg auf Nordwest-Spigbergen, die längst wieder vom Schweigen der Polarnacht verschlungen ift, von der waghalsigen Ballonfahrt des für immer verschollenen Schweden Undrée und unter manchem andern schließlich auch von dem traurigen Geschick unfres Landsmannes Schröder-Strang, der um die gleiche Stunde hier oben in Nord-Spigbergen auf unerklärliche Weise verschwand, als Nansen ihm gang nabe im Nebel festgehalten wurde.

Wie manches Opfer siel schon hier an den Toren der eigentlichen Polarwelt!

2. Grönland, der nordische Eiskontinent, die Haupteingangspforte zur Arktis! Immer wieder, besonders seit Kanes Vorstoß vor 70 Jahren, tasteten sich kühne Forscher an seiner Westküste entlang gen Norden, ihren Weg allmählich mit Gräbern bezeichnend. Lange schien es, als ob die dunklen, gletschregekrönten Felskuppen bis in die Nähe des Poles geleiten könnten. Iwar wurde 1900 durch Peary in 83²/3° Breite das Nordende sestgestellt als äußerster Landvorposten gegen den Nordpol. Die Inselnatur Grönlands war damit endgültig bewiesen. Doch um den Ring von West nach Ost zu schließen, blieb noch vieles zu klären, insbesondere ob jenes äußerste

Nordland - das Pearyland - nicht felber wieder eine Insel sei, durch tiefe Fjorde von der Maffe Grönlands geschieden. Bier trat Rnud Rasmuffen auf den Plan, der fympathische Pfarrerssohn aus dem dänischen Seeland, jedoch in Grönland geboren und von Jugend auf mit Sitte und Sprache seiner Bewohner vertraut. Von der 1910 eigens gegründeten Station "Thule" an der grönländischen Nordwestküste in etwa 761/20 Breite unternahm er feine "Thule-Erpeditionen", gunächst 1912 quer über das Inlandeis nordöstlich an den Danmark- und Independence-Fjord, wo die Landverbindung mit Pearyland und damit das Nichtvorhandensein des " Dearykanals" erwiesen wurde. Den legten noch unbekannten Gebieten der Nordkufte, besonders vom St.-George- bis zum De-Long. Fjord galt die zweite Thule-Erpedition. Den anziehenden Bericht über fie betitelt Rasmuffen "In der Beimat des Polarmenschen". Denn mehr noch als jene wildnordische Natur liebt er das eigentümliche Bölkchen, das sie bewohnt.

Raum mehr als 250 Röpfe stark, haust der Stamm der "Polareskimos", diefer nördlichsten Erdbewohner, in den Ruftengebieten jenseits der Melvillebucht, etwa zwischen 760 und 79° Breite, von den eigentlichen "Gronländern" des Gudens durch weite Eiswuften getrennt. Ihre gange Lebensweise bildet vielleicht das beste Beispiel menschlicher Unpaffung an widrigfte Naturverhältniffe, denen fie ein glücklich zufriedenes Dafein abgewinnen. Bei ihrer Jagd- und Wanderluft find fie die geborenen Polarfahrer, Lehrmeister aller, die in jene unwirtliche Eiswelt vordringen wollen. Mehr als frühere Forscher wählte deshalb Rasmuffen aus ihnen seine Helfer und Begleiter, nachdem er durch jahrelangen Aufenthalt sozusagen einer der Ihren geworden war. Er ift der erfte und einzige, der eine Polarexpedition mit färglichen Mitteln, ohne Schiff und Riesenvorräte, gang nach Estimoart ausrüftete, leitete und durch die Jagd nach Weise der Estimos unterhielt. Und ihren Erfolg verdankt fie nicht zulegt gerade diefer glücklichen Verbindung europäischer Kenntnis und Führergabe mit der Lebenserfahrung der Gingeborenen. Wie ein warmer Blutstrom durchpulft dies oft rührende Einvernehmen zwischen Rulturmensch und Naturkindern die ganze Darstellung und weckt auch im Leser herzliche Unteilnahme an den Geschicken und Erfolgen der drei Europäer und vier Eskimos, die sich hier an weltfernster Ruste unter unsäglichen Schwierigkeiten ihren Weg bahnen.

Abergus wohltuend wirkt auch die hochherzige Urt, mit der Rasmuffen die Verdienfte feiner Vorgänger in der Erforschung jener Landstriche würdigt, insbesondere eines Sall, Sir Lewis Beaumont, Lockwood und Deary. Bescheiden nennt er feine Urbeit ein Rrumensammeln von ihrer reicheren Tafel, gleichwie ja auch der kleine Polarfuchs dem mächtigen Eisbären folge, hoffend, etwas Gutes möchte auch für ihn übrigbleiben. Ja, gute Arbeit hat Rasmuffen geleiftet, wenn er der Welt auch keine großen Überraschungen gebracht und in raftlosem Vorwärtsstürmen keine neuen Rekorde geschlagen hat. Geine und seiner Mitarbeiter Urt war die grundlicher und bedächtiger Forschung, und wenn die Schleier von Grönlands Nordfüste großenteils gehoben, wenn Geographie, Geologie, Ethnographie und Botanik bis hierher an der Erde Grengen vorgedrungen find, fo ift dies zumeist der zweiten Thule-Erpedition zu danfen. Much ein negativer Erfolg ift bedeutsam: trot eifrigem Guchen fanden fich jenfeits des 80. Breitengrades in Nordgrönland feine Spuren von Estimoniederlaffungen mehr, fo daß die Wanderungen dieser freizugigen Nordlandkinder sich wohl nicht bis hierher erstreckt haben, um die Brude von West- nach Ditgrönland zu schlagen. - Gang nebenbei fei hier auch unfrer Aberraschung Ausdruck gegeben über ein angebliches "Wort des hl. Uugustin" (S. 223 f.), das nun allerdings nicht von diesem, sondern von Tertullian herrührt, zu deffen Beiftesart es auch beffer paßt.

Der Rüchweg führte unter dreiwöchigen größten Mühen und Entbehrungen 400 Rilometer weit über das Inlandeis, vom Saint-George-Fjord bis zum Kap Ugassiz südlich vom Humboldtgletscher. Auf- und Abstiegstelle blieben durch zwei traurige Verlufte bezeichnet. Beim Einbiegen ins Binnenland verunglückte auf ungeklärte Weise der junge driftliche Grönländer Bendrit Dlfen, der faft fein ganges Leben auf Streifzügen verbracht und fo von allen Menschen die größte Rüstenstrecke feines Vaterlandes kennengelernt hatte. Dbwohl Gile dringend not tat und jede Verzögerung die Sungergefahr mehrte, verwandte Rasmussen doch vier Tage auf die Suche nach dem so plöglich Bermiften. Dhne Untwort zu finden, schallte immer wieder hendriks Rame unheimlich über die Infel zwischen dem St.-George- und Sherard-Dsborne-Fjord; in ehrendem Undenken an den Toten wurde ihr der Name "Hendrikinsel" gegeben, ehrend auch für die Männer, die einem armen Eskimo ein folch dankbares Denkmal festen.

Eben dem Inlandeis entronnen und schon am rettenden Gestade, sank ein anderer hin, der schwedische Botaniker Thorild Wulff, in der Kraft seiner 40 Jahre, ein Todeszeuge für die übermenschlichen Opfer, welche die Polarwelt unerbittlich von ihren Erforschern heischt. Es greift ans Herz, zu lesen, wie dieser Mann, dis zulest mit Beobachtungen und Aufzeichnungen beschäftigt, aufs äußerste ermattet, im Wettlauf mit dem Tode schließlich den Kampf aufgibt und sich hinlegt, um zu sterben! Wiederum der Abschluß eines Forscherlebens, das den Körper im Dienste des Geistes opferte.

Und Nasmussen, der damals glücklich Heimgekehrte, zog 1921 aufs neue hinaus in die Todeswelt des ewigen Eises, diesmal in die Nordgebiete der Hudsonbai, um hier weltentlegene Eskimostämme aufzusuchen, ihre Siedlungswege von dort die Grönland festzustellen und alle erreichbaren Zeugnisse ihrer Rultur und Sprache zusammenzutragen. Wohl ihm und uns, wenn wir vielleicht demnächst seinem ebenso spannenden Vericht über diese neue, fast dreijährige Fahrt lauschen dürfen!

3. Fast scheint es. als ob die Gudpolarwelt in letter Zeit größeren Reiz ausübe als ber hohe Norden, zumal seitdem sich aus dem Dunkel der Untarktis ein fechfter Erdteil berauszuschälen beginnt, so groß wie halb Ufrika. Als verzerrtes Spiegelbild von Gudamerika wendet er diesem die Spige und fein Breitende Auftralien zu. Begreiflich, baß letteres deshalb feine Ehre dareinsette, die ihm gegenüberliegende Rufte des "Wilteslandes" zu erforschen. Dr. Mawfon untergog fich 1911-1914 mit einem großen Stabe von Mitarbeitern diefer Aufgabe. Gie ift vielseitig gelöft, indem von einer hauptstation im Abelieland und einer Weststation nabe dem Raifer-Wilhelm II .- Land die umliegenden Gis- und Felsgestade in zweijähriger harter Arbeit untersucht wurden, mahrend gleichzeitig im zwischenliegenden Dzean eine Funkenund Forschungsabteilung auf der Macquarie-Insel wirkte und das Expeditionsschiff "Uurora" ozeanographische Meffungen vornahm. Von dem allem berichten uns die zwei mit herrlichen Aufnahmen (insbesondere auch farbigen) gezierten Bande. Schauernd tun wir einen Blick in den neuesten, ewig fturmgepeitschten, fältestarrenden Erdteil, der endlos unter Gis, Schnee und Gletschern begruben liegt. Wir begleiten die mutigen Männer auf ihren Schlittenfahrten und erleben mit Graufen, wie der junge Leutnant Rinnis plöglich nebst Schlitten und hunden lautlos von einer

abgrundtiefen Gletscherspalte verschlungen wurde; keine vier Wochen später erlag der Schweizer Dr. Kaver Merg den furchtbaren Strapazen, und Mawson mußte sich allein unter unsäglichen Mühen und Gefahren wochenlang zur Hütte durchschlagen. Und als er endlich hier eintraf, entschwand gerade das rettende Schiff am Horizonte, die Armen ein weiteres Jahr den Schrecken der Antarktis überlassen!

Wahrlich, wer erkennen will, zu welchen Opfern Begeisterung für ein wissenschaftliches Ziel den Menschen befähigt, der lese Mawsons sachlich nüchterne und doch so eindrucksvolle Schilderungen.

Aug. Padtberg S. J.

# Aus dem Leben zweier deutscher Könige 1.

3mei der bedeutendften deutschen Fürsten aus der Zeit der Reichsgrundung haben jungft eingehende Darstellungen gefunden: Albert von Sachfen, der fiegreiche Beerführer im Rriege 1870/71, und der unglückliche Bayernfönig Ludwig II. Es sind zuständige Bearbeiter, die uns diese an neuen Nachrichten reiden Lebensschilderungen geschenkt haben: Berjog Johann Georg von Sachsen konnte nicht bloß aus unbekannten vertraulichen Briefen und Aufzeichnungen schöpfen, er hatte felbst von Jugend an dem foniglichen Dheim nahe geftanden. Gottfried von Bohm, der neue Biograph Ludwigs II., kann fich zwar fo naher Beziehungen zu seinem Helden nicht rühmen; doch hat er dant seiner Stellung in hohen bagrischen Staatsämtern Belegenheit, den Rreis von Männern, die einst unter Ludwig II. von Einfluß waren, fennen zu lernen, und er hat es verstanden, diese Belegenheit auszunügen und perfonliche Erinnerungen wertvollfter Urt einzufammeln. Huch hat er es nicht verschmäht, die Hofbediensteten und die Schar der Rünftler, die im Leben des fonst so abgeschlossenen Fürsten eine leider nur zu wichtige Rolle spielten, zu befragen. Da hat er vieles gehört, was keine geschriebene Quelle verzeichnet. Dazu hat Böhm das gedruckte Material mit großem Fleiß verwandt und gelegentlich - aber leider nur lückenhaft

<sup>1</sup> König Albert von Sachsen. Von Johann Georg, Herzog zu Sachsen. kl. 8° (350 S. u. zwei Bildnisse des Königs.) Leipzig 1922, Historia Verlag. — G. v. Böhm, Ludwig II. König von Bayern. Sein Leben und seine Zeit. gr. 8° (XVI u. 702 S.) Verlin 1922, H. Engelmann.

und für die großen politischen Fragen in unzureichender Weise - auch Archivalien und andere ungedruckte Quellen benütt. Go ift ein Werk entstanden, das dem des herzoglichen Biographen König Alberts an intimer Kenntnis kaum nachsteht, das es an warmer perfönlicher Teilnahme, lebendiger Frische und spannendem Inhalt oft übertrifft. Leider holt Böhm etwas gar breit aus; auch liebt er es, abliegende perfonliche Erinnerungen in den Bang ber Erzählungen zu verflechten. Batte das Buch statt der 688 Seiten mit viel Kleindruck nur beren 300, bann mare es vielleicht eine vorbildliche Leiftung. Auch in dem Buch über König Albert könnte manches, das nicht über das Familienintereffe hinausgeht, ohne Schaden fehlen.

Es ift übrigens nicht reines Berdienst des Biographen, wenn das Leben Ludwigs II. mehr anspricht als das des unstreitig bedeutenderen Wettiners. Das liegt zum guten Teil im gangen Wefen der beiden Fürften begründet. 211bert ift der Goldat: nüchtern, stetig, selbstlos, von fast burgerlicher Gemiffenhaftigkeit und Arbeitsamkeit, eine harmonische Natur, der Ronflitte fernliegen. Erft im ausgehenden Mannesalter besteigt er den Thron in einem Lande, in dem der Berrscher viel geringeren perfönlichen Einfluß ausüben kann als ein Wittelsbacher in Bayern und ein Nachfahre Ludwigs I. und Maximilians II. Nur die jährlichen Reisen und die Kriegsjahre und da wieder besonders der Rampf um Sachsens Unabhängigkeit gegen die Unnerionsluft Wilhelms I. bringen größeren Wechfel in dieses lange Leben des Generals und Königs, das ganz aufgeht in den immer gleichen Regierungs- und Repräsentationspflichten. Aus einem solchen Leben läßt sich nur schwer etwas geftalten. und doppelt schwer wird es, wenn ein Berfaffer, wie im vorliegenden Kall, sich gar entschließt, darüber in chronologischer Form zu berichten.

Im Vergleich zu dem Leben König Alberts bietet das kurze Erdenwallen Ludwigs II. ganz andere Höhen und Tiefen. Der junge, von seinem Volke vergötterte König war eine Künstlernatur, himmelhochstrebend, voll von Entwürfen, schnell auffassend und wollend, aber auch ebenso schnell ermüdend und verzagend; mit den Jahren widerstrebte er mehr und mehr der ernsten Arbeit und ging ganz in seinen kostspieligen, phantastischen Liebhabereien auf. Sein größtes Unglück war es, daß sein ernster Vater so früh dahinstarb. Dadurch war dem unreifen Jüngling die Pforte geöffnet, frei den Launen nachzugehen. In stei-

gendem Mage fand er sich in die Rolle des genießenden Gelbstherrschers binein, ichloß sich scheu von der Welt ab und ließ, während er vom absoluten Fürstentum träumte, die Minister das Land regieren. Es ist tief tragisch, wie hier hohe Unlagen und Krankheitskeime, eigene Schuld und sträfliche Unterlaffungen der Umgebung, Umftande und Personen in gleicher Richtung weiterwirkten und den unglücklichen König in die dunkle Nacht des Wahnsinns und schließlich zum Gelbstmorde trieben. Das ift ein Stoff, der mit der Külle feiner Probleme wohl anreigen fann. Tatsächlich haben ja auch zahlreiche Schriftsteller, Dichter in Poesie und Prosa, diesen Stoff zu meiftern unternommen. Böhm fteht weit über allen bisherigen Leiftungen; konnte er ja auch zum ersten Mal ohne die bisher nötigen Rücksichten reden, wobei er aber das sei hervorgehoben — trog seiner Tendenz, ins einzelne herabzufteigen, peinliche Vorgänge mit Tatt und edler Zurückhaltung bespricht.

Es ist nicht ohne Interesse, aus den Biographien einiges über die religiöse Einstellung der beiden Könige herauszugreifen. Beide zeigen da eine merkwürdige Ahnlichkeit. Gie entstammten frommen Familien. Um fächsischen Hofe gehörte eifriges religiöses Leben seit langem zur Familienüberlieferung. Der Vater Alberts, der Danteüberseger König Johann, war ein Mann von tiefinnerlicher Glaubensüberzeugung. Rührend ift es zu lesen, wie er den Erziehern seiner Göhne, die wegen der eigenartigen Verhältnisse des Landes nicht immer Ratholifen sein konnten, die Pflege des katholischen Glaubens ihrer Zöglinge zur Pflicht macht. Huch den erwachsenen Prinzen mahnt er immer wieder zur religiöfen Betätigung; gleich zu Beginn des Siebziger Rrieges fragt er bei ihm an, ob er auch die beiligen Sakramente empfangen, und noch auf dem Sterbebette trägt er ihm auf, bei Raifer Wilhelm für die durch den Rulturkampf fo schwer bedrängten Glaubensbrüder einzutreten und nach dem Erfolge eines Briefes zu fragen. den er an den Raiser in diesem Sinne gerichtet hatte; in seinem ersten Schreiben nach dem Hinscheiden des Vaters entledigte sich König Albert dieses Vermächtnisses des großen Toten.

Bei Ludwig II. war vor allem die edle Mutter, Königin Marie, eine geborene preußische Prinzessin, eine tief religiöse Natur. 1874 trat sie zur katholischen Kirche über, wie Böhm nachweist, aus eigenstem Entschluß und ohne jedes Drängen seitens des katholischen Münchner Hofes, ja geradezu gegen die Wünsche ihres königlichen Sohnes. Wie in

ähnlichen früheren und späteren Fällen empfand man in Berlin auch diese Konversion einer preußischen Prinzessin auf das bitterfte. Böhm druckt das Untwortschreiben Raiser Wilhelm I. ab, das er an die bagrifche Königin auf die Mitteilung ihres Abertrittes richtete. Man mag ja verstehen, daß den Berrscher in dem Augenblick, da der Rulturkampf feine Bobe erreichte, dieser Schritt der Base doppelt peinlich berührte; aber dieser Brief übertrifft doch jedes Maß von Härte und Verständnislosigfeit für fremdes Geelenleben und offenbart eine Gleichsetzung von Protestantismus und Preußentum, die uns jest manches in der Geschichte Preußens verständlich macht. Umsonst bat die Königin, die zeitlebens im Herzen wärmfte Liebe zu ihrem Heimatland bewahrte, den von ihr so hochverehrten Vetter um eine mildere Beurteilung und Würdigung ihres Schrittes. Der alte Raiser blieb unerbittlich bei seinem harten Verdikt. Königin Marie fand im Glauben und in den Sakramenten der Kirche die Kraft, all die schweren Opfer zu bringen, die das Leben von ihr forderte. Gie starb am 17. Mai 1889 den Tod einer echten Christin. Auf König Ludwig II. übte die edle Frau auch nach deffen Thronbesteigung noch lange einen gewissen Einfluß aus; in ihrer schlichten, einfachen Denkungsart war sie aber doch dem Sohne innerlich zu wesensfern, um tiefer einwirken zu können. Der Rönig, der anfangs immer mit ihr zusammen lebte, zog sich mehr und mehr von ihr zurück. Mit der wachsenden Erfrankung erwachten in ihm geradezu Gefühle der Abneigung gegen die Mutter. Erst als sein Leben zu Ende ging, näherte er sich ihr wieder. Sie hatte durch eine Tat mütterlicher Liebe sein Herz besiegt; als er ratlos nach seiner Schuldenwirtschaft dem Zusammenbruch gegenüberstand, da bot die edle Frau ihre ganze habe, ihre Perlen und Diamanten an, um dem von allen verlaffenen Gohne gu helfen.

Bei diesem Verhältnis zwischen Mutter und Sohn ist es nicht zu verwundern, daß die Königin auf dem zarten Gebiet, dem der Religion, keinen größeren Einfluß auf Ludwig II. auszuüben vermochte. Auch hier verleugnet der König seinen Charakter nicht. Es ist so bezeichnend, was Böhm zu berichten weiß, daß Ludwig II. einmal nach einer ihn besonders ergreisenden Vorstellung von Maria Stuart noch in der Nacht die Tore der Allerheiligenhofkirche öffnen ließ, um für das Seelenheil der unglücklichen Schottenkönigin zu beten. Ganz im Einklang mit seinen absolutistischen Neigungen steht es auch, wenn er der Dog-

matisierung der Unfehlbarkeit des Papstes widerstrebte und im Berein mit Hohenlohe den Rampf gegen das vatikanische Ronzil aufnahm. Ihn ernstlich durchzuführen, fehlte ihm aber die Rraft; Döllinger, den er durch feine Briefe erst ermutigt hatte, schütte er doch nicht gegen die Erkommunikation des Münch-Erzbischofs. Die Konversion seiner Mutter verstand und wollte er nicht, wie oben bereits erwähnt wurde. Er war der Meinung, was man einmal geworden, das folle man bleiben. Mit den Jahren wurde seine Religion zu einer rein äußerlichen Unteilnahme an den unvermeidlichen Zeremonien. Un die Stelle der Religion waren für ihn die künstlerischen Liebhabereien getreten, die ihn gang ausfüllten. Es war eingetreten, was konservativ und christlich denkende Männer wie der treffliche Rabinettssekretär Pfistermeister lange vorausgesehen hatten, daß die Neigungen des Königs, denen keiner Salt gebot, zum Ruin führen mußten. Db die Hemmungen, welche ein ernstes religiöses Leben dem Gläubigen bieten, nicht doch den unglücklichen König auf seiner Bahn hätten aufhalten können?

Auch König Albert von Sachsen wird trog pünktlicher Erfüllung der religiöfen Pflichten von solchen, die ihn genau kannten, als eine wenig religiöse Natur geschildert. So schreibt in einer eingehenden Charafteristif, die mit Recht die reichen und glücklich verteilten Unlagen des Sachsenkönigs hervorhebt, sein Bruder und Nachfolger, König Georg: "Einen einzigen Mangel beklage ich immer in Alberts Wefen, es ist der Mangel an tiefer Religiosität, die seinen herrlichen Eigenschaften erft die rechte Weihe gegeben hätte. Irreligiös ift er nicht gerade, ja er erfüllt seine Pflichten als katholischer Christ sehr regelmäßig, aber die Religion hat nicht, wie es bei unfrem Vater war, sein ganzes Wesen durchdrungen." Und der Rönig felber schrieb einmal aus dem Felde 1870 an seine Gemahlin, die fromme Kronprinzessin Carola, die ihn immer wieder zu eifrigerer religiöser Betätigung mahnte: "Was Deine so oft wiederholten Wünsche wegen der Undacht betrifft, vergesse ich es nicht; aber da es sich hier nicht um eine religiöse Pflicht handelt (wie das sonntägliche Kirchengehen), so muß ich mich in der gehörigen Stimmung befinden, sonst wird es zur äußern Form, was Du nicht wünschen kannst; ich habe aber für den Augenblick den Kopf so voll, daß ich nicht imstande bin, es mit Ruhe und Sammlung zu unternehmen. Beruhige Dich also und überlaffe es mir, einen Augenblick zu wählen." Da spricht aus Albert wieder der Goldat: der Dienst, auch der religiose, wird gemacht, wo die Pflicht ruft, ift er dabei. Aber darüber hinaus scheint er doch kaum weitere Bedürfniffe gehabt zu haben. Es findet fich in dem ausführlichen Leben des Königs, das Herzog Johann Georg gerade nach der innern Entwicklung auf Grund der vertrauteften Mufzeichnungen zu schreiben unternommen hatte, auffällig wenig Bezugnahme auf die Religion. Richt einmal über die Stellung Alberts gu der Unfehlbarkeitsfrage, die doch damals alle Bemüter bewegte, vermochte der Biograph die Unschauungen des Königs zu ermitteln. Als sein Neffe, Pring Max, an den königlichen Dheim herantrat mit der Bitte, seine Baht des geistlichen Standes gutzuheißen, konnte dieser die Wahl gar nicht faffen und sandte den Prinzen noch zuerst zu den Ulanen noch Dschat.

Bergog Johann Georg glaubt, daß auch die Rücksicht auf das protestantische Land ihn zur Burückhaltung gegenüber Diefem Entschluffe eines Mitgliedes der Königsfamilie gedrängt habe. In tirchenpolitischen Fragen zeigte Ronig Albert jedenfalls öfter weitgehende Rudfichtnahme auf die Stimmung feiner Untertanen. Im Rulturkampf wie bei der späteren Frage der Aufhebung des Jesuitengesetes wagte er nicht im firchlichen Ginne zu ent-Scheiden.

Den beiden Berfaffern Schulden wir Dank für ihre Urbeiten, die uns einen trefflichen Ginblick bieten in das tiefere geistige Leben und Wirken der Rreise, die für unfre Geschichte fo lange von höchfter Bedeutung waren.

Josef Grifar S. J.



Gegründet 1865 bon deutschen Jesuiten.

Stimmen der Beit, Monatschrift fur das Beiftesleben der Begenwart. Himmen ver Zert, Achalichter in des Schiebeteen ver Steinbitt.
Herausgeber und Schriftleiter: Heinrich Sierp S. J., München, Beterinärftraße 9 (Fernsprecher: 32749). Mitglieder der Schriftleitung: J. Kreitmaier S. J., C. Noppel S. J., J. Overmans S. J., W. Peiß S. J. in Feldkirch, zugleich Herausgeber und Schriftleiter für Dsterreich, M. Reichmann S. J.
Postschen Fonto der Schriftleitung: München 6900, Bankkonto der Schriftleitung in der Schweig: Schweizerische Genoffenschaftsbant in Bafel, Post-Scheck Ronto V 3175.

Berlag: Berder & Co. G.m.b.S. Berlagsbuchhandlung, Freiburg im Breisgau. Postscheck-Konto des Verlags: Karlsruhe 315, Basel V 2538, Wien 130 337. Bon den Beiträgen der Umichau tann aus jedem hefte einer gegen Quellenangabe übernommen werden; jeder anderweitige Nachdruck ift nur mit be-

sonderer Erlaubnis gestattet.

## Von den Ursachen deutscher Not.

enn wir nach den Gründen des deutschen Schicksals suchen, dann mag es vorab uns zum Troste gesagt sein, daß sie nicht einzig in unser Schuld liegen. Wir können darauf hinweisen, was uns wider alles Recht der Feind hat angetan. Wer immer die Wogen des Unheils verfolgt, die über uns sich ergossen haben, wird notwendig nach Versailles geführt, wo ihre reichste Quelle fließt. Versailles beschloß einen langen, furchtbaren Krieg, in dem das deutsche Volk mit einer in der Geschichte unerhörten Ausdauer bis zur Erschöpfung sich einer vielfachen Übermacht erwehrt hatte. Aber der Friede, der diesem Kriege ein Ende machen sollte, war schlimmer noch als der Krieg. In diesem Frieden wurden alle die schönen Grundsäße mit Füßen getreten, die unaufhörlich von der Entente als Leitmotive ihres Handelns verkündet waren. Man hat bemerkt, daß unter den 83 000 Worten der 440 Artikel, die den Vertrag von Versailles bilden, kein einziges Mal der Name Gottes vorkomme. Und es ist wohl gut so; denn der Name Gottes wäre in diesem "Frieden" wie eine Blasphemie erschienen.

Doch selbst die harten Bedingungen des Versailler Vertrags genügten den Siegern nicht. Nachdem man Deutschland große Landesteile mit wertvollen Bodenschäßen, Kolonien, Schiffe und Waffen genommen hatte, begann eine erbarmungslose Erpressungspolitik mit Ultimaten und Diktaten, die jede ruhige Aufbauarbeit unmöglich machte und das verarmte Land durch unerschwing-

liche Besagungskoften aussaugte.

Durch immer neue "Sanktionen" wurde neben dem politischen auch das wirtschaftliche Leben des Landes in völlige Verwirrung gebracht, Hunderttausende mit Arbeitslosigkeit, Ausweisung und Hunger bedroht. Die Welt aber, die sich einst über die Verlegung der belgischen Neutralität nicht genug entrüsten konnte, sah unschlüssig und untätig, von Ratlosigkeit gebannt, diesem Unrecht zu.

Der Friede von Versailles lastet wie ein Fluch nicht nur auf Deutschland, sondern auf ganz Europa. Diese Erkenntnis dringt allmählich in immer weitere Areise, und selbst in den Ländern der Entente mehren sich die Stimmen, die das am deutschen Volke begangene Unrecht und das durch Versailles grundaelegte Unheil wenigstens in Worten eingestehen und offen verurteilen.

Sleich nach der Unterzeichnung des Versailler Vertrags schrieb die römische Civiltà Cattolica (Nr. 1659/60 vom 2. und 16. August 1919): "Wir haben es sofort gesagt und wiederholen es mit erhobener Stimme: Wir haben einen neuen Krieg beschlossen, der den Völkern unter der höhnenden Marke, Friedensvertrag' auferlegt ist... Er ist ein Weiheakt des Hasses, eine Eingebung der Rache, eine Verewigung des Krieges, er läßt an Stelle des Wassenkrieges eine neue Form des Krieges treten, den sozialen Krieg." Ven e dikt XV. hat es wiederholt beklagt, daß der offizielle Friede die Gemüter nicht beruhigt habe, und wie sein Vorgänger, hat auch Papst Pius XI. in seiner Enzyklika vom 23. Dezember 1922 und bei andern Gelegenheiten darauf hingewiesen, daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. diese Zeitschrift 98 (1919/20) 334.

dem Unglück des Arieges kein wahrer Friede gefolgt sei und daß versteckte und offene Feindseligkeit das ganze politische und wirtschaftliche Leben beherrsche

und zu unerträglichen Buftanden führe.

Wollte man im einzelnen die Wahrheit dieser Worte dartun, dann könnte man das ganze Buch des früheren italienischen Ministerpräsidenten Nitti über "Das friedlose Europa" ausschreiben. Er faßt sein Gesamturteil dahin zusammen, "daß der Niedergang Europas durch die Friedensverträge in drohendere Nähe gerückt ist als durch den Krieg. Mit jedem Tag sinkt es tieser und tieser. ... Die kürzlich geschlossenen Verträge, welche die Beziehungen zwischen den Völkern regeln oder, besser gesagt, regeln sollten, bedeuten einen erschreckenden Nückschritt, bedeuten die Verleugnung aller anerkannten staatsrechtlichen Grundsäge. ... Das dem Kriege entronnene Europa wird nunmehr von Intrigen, Geheimverträgen, Gärungen langsam zermürbt; neue Kriegsdrohungen, neue Ausbrüche von Mißstimmung liegen in der Luft. ... Eins steht fest: die heutigen Verträge bedrohen Sieger und Besiegte mit dem Untergang; sie haben Europa nicht den Frieden geschenkt, sie haben vielmehr einen Kriegs- und Gewaltzustand geschaffen. Die Verträge waren, wie Elemenceau sich ausdrückte, ein Mittel, um den Krieg fortzusühren."

Aus der jüngsten Zeit seien noch drei andere gewichtige Stimmen des Auslandes wiedergegeben, denen man leicht entnehmen kann, wie schwer Deutschland unter den

Nachwirkungen des Versailler Friedens leidet.

Der südafrikanische Premierminister Smuts führte laut Manchester Guardian in einer Rede auf einem Bankett der Völkerbundsliga am 25. Oktober 1923 u. a. aus: "Was ist aus den Grundsägen geworden, für die der große Preis des Krieges gezahlt wurde? Die Begeisterung ist vorbei, der moralische Jdealismus ist vor der harten, zynischen Wirklichkeit verschwunden. Unsre Versprechungen an unsre Völker, unsre Gelübde zu Gott, unsre heiligen Verpflichtungen gegensber den Toten — alles ist vergessen... Es gibt keinen einzigen Grundsag des Völkerbundsvertrages, der nicht verlegt und unter die Füße getreten worden wäre. Die Nationen haben nicht zu ihrem Wort gestanden... Gewalt wird in unmenschlicher Weise angewandt. Ehre und Selbstachtung anderer Nationen werden nicht geschont. In internationalen Dingen herrscht eine verhärtete, brutale Selbstucht, die fast unglaublich ist. Überall Verleugnung des menschlichen Geistes, überall Verachtung des Geistes der Menschlichkeit... Wir sehen die rücksichse und gewissenlosse Anwendung von Gewalt, Gewalt ohne Maß und ohne Erbarmen."

In ähnlichem Sinne schrieb der angesehene englische Journalist Garvin im Observer vom 28. Oktober 1923: "Wir und auch Amerika kämpsten niemals für die Vernichtung Deutschlands und dasür, daß in Europa eine von Hunderttausenden schwarzer Truppen gestügte französische militaristische, neu-napoleonische Hegemonie errichtet werde. Da wir niemals dasür kämpsten, werden wir sie auch niemals annehmen. Die Zivilisation im allgemeinen wird sie niemals annehmen. Langsam, aber sicher werden sich unwiderstehliche Kräfte dagegen sammeln. Wenn wir gewußt hätten, daß hinter dem Unspruch auf Elsaß-Lothringen dauernd eine ungeheure reservatio mentalis steckte, die Schlimmeres vorsah als eine Wiederbelebung der Politik Ludwigs XIV. und Napoleons, dann hätte die Entente niemals bestanden, die Bereinigten Staaten wären niemals nach dem Kontinent gekommen, kein Tropfen englischen oder amerikanischen Blutes wäre dort vergossen worden. Was jest vor unsern Augen vor sich geht, ist die offene Begünstigung des Separatismus und der Anarchie durch Frankreich und Belgien unter einer durch Entbehrung und Hunger zur Verzweiflung getriebenen deutschen Bevöl-

kerung. Verglichen mit den Kundgebungen der Alliierten und ihrer Ussoziierten während des Krieges handelt es sich um eine der furchtbarsten und schmählichsten Verhöhnungen in der Geschichte der Menschheit."

In der amerikanischen Zeitschrift The Atlantic Monthly (Dezember 1923) zeichnete der bekannte schwedische Volkswirtschaftler Gustav Cassel ein getreues Vild von dem wirklichen Europa, wie es heute nach Versailles ist (Realities and Europe): "Es war versprochen worden, die Welt solle für die Demokratie gerettet werden — nun sträubt sich die öffentliche Meinung, die Tatsache anzuerkennen, daß wichtige Teile Mitteleuropas in einen Zustand gebracht werden, der sich sehr wenig von Sklaverei unterscheidet.... Wir glaubten einst an einen dauernden Frieden als Ergebnis des großen Krieges — da ist es denn eine bittere Enttäuschung, zu erfahren, daß der Friede, der Mitteleuropa zuteil wurde, nichts ist als eine Fortdauer von Feindseligkeiten, die darauf berechnet sind, ein Volk zu vernichten, und zwar gründlicher, als es selbst der offene Krieg vermocht hätte."

Unter dem äußern Druck und der wirtschaftlichen Unarchie haben sich die Leiden des deutschen Volkes in einem Maße gesteigert, das auch die Tapfersten mit Hoffnungslosigkeit schlägt und der Verzweiflung nahebringt. Not und Elend sind in zahllose Familien eingezogen. Immer mehr wirken sich zudem die gewaltigen Erschütterungen aus, die eine Folge der Revolution find. Die soziale und politische Umschichtung führt zu beständigen Spannungen und Budungen des öffentlichen Lebens und zeitigt die widerwärtigften Erscheinungen. Denn auch die Wucht des ungeheuren Schicksals vermochte nicht die Deutschen in einem gemeinsamen Erleben zusammenzuschließen. Im Gegenteil, alle Riffe und Spalten in unfrem Volkstum öffneten sich aufs neue und ließen die einzelnen Volksteile ihre befte Rraft in gegenseitigen Unklagen und Befehdungen vergeuden. Es ift in der Tat so, als ob in der deutschen Seele der Wahnsinn der Gelbstzerfleischung hause. In einer Zeit, da wir von Feinden umftellt find und größte Einigkeit das erfte Erfordernis der Stunde ift, kämpft der Norden gegen den Güden, der Güden gegen den Norden, Stand gegen Stand, Partei gegen Partei, Bekenninis gegen Bekenninis, Berein gegen Berein.

Alle guten und schlechten Eigenschaften, alle Widersprüche und Unbegreiflichkeiten des deutschen Wesens scheinen sich heute verschworen zu haben, uns und den andern Völkern ein rätselvolles Schauspiel zu bieten. Wir Deutsche sind fürwahr ein wundersames Volk. Wir haben eine starke Sehnsucht nach Sinheit und Ordnung, eine von andern oft beneidete Begabung für Organisation und zerfallen doch in tausend Gruppen und Grüppchen, die sich unversöhnlich gegenüberstehen. Wir begeistern uns für weltweite Ziele und weltsremde Träume und verbeißen uns doch gerne mit eigensinniger Wut in Aleinigkeiten, in einen Strohhalm. Wir sind kritisch bis zum Übermaß und fallen doch so leicht auf sedes vorgehaltene Schlagwort, auf seden Köder herein. Wir werfen uns mit Stolz in die Männerbrust und wollen die ganze Welt nach unssem Ebenbilde formen, und dann beten wir wieder in kindischem Wahn alles Fremde an, des eigenen Wertes nicht achtend. Wir haben im Ariege das Unglaublichste wahr gemacht und die Bewunderung der Welt erregt und sind

heute hilflos wie Kinder.

<sup>1</sup> Bgl. "Köln. Volkszeitung" Nr. 795 vom 31. Oktober 1923.

Bei großen Einsichten und Entschlässen ist der Mensch von erstaunlicher Langsamkeit; er muß oft wie mit Peitschenhieben dazu getrieben werden. So zwingt heute die Zeitlage seden ernsten Deutschen, über die Eigenart des deutschen Menschen und der deutschen Verhältnisse nachzudenken. Wenn se, so ist sest für uns als Volk die Stunde der Selbstprüfung und Selbsterkenntnis gekommen; denn vor unsern Augen entrollt sich das deutsche Problem in seiner ganzen Breite und Tiefe. Wenn auch wir nun den Ursachen unser Not nachgehen, so wollen wir nicht alte Wunden aufreißen, sondern nur zeigen, wo die heilende Hand anzulegen ist. In einer Zeit, da so viele Phantasten das Urteil des Volkes verwirren, ist ein offenes, leidenschaftsloses Wort um so notwendiger, se größer die Übel sind, die in unser aufs äußerste gefährdeten

Lage jedem Fehlgriff zu folgen pflegen.

Wir Deutsche sind immer ein Bolk mit großen Gegensäßen und innern Spannungen gewesen. In der Mitte Europas gelegen, von neidischen Nachbarn umgeben, ohne natürliche Grenzen und ohne starke politische Einheit, stand das deutsche Land von jeher den Einfällen fremder Beere offen und war ungähligemal verurteilt, der Kriegsschauplag Europas zu sein. Aber nicht nur das deutsche Land, auch der deutsche Geift war allen kulturellen Ginfluffen von Dft und West, von Gud und Nord ausgesetst. Wir haben den Fremden oft genug nicht nur unsern Urm, auch unsern Beist geliehen. Go füllten die Deutschen ihren Ropf mit einem gewaltigen Schak von Ideen und Phantasien, sie nahmen alle Probleme und Kämpfe der andern in sich auf, aber sie verstanden es weder politisch noch kulturell, ihre auseinanderstrebenden Kräfte auf ein Ziel und einen Weg zu sammeln. Unser Verderben war der Fluch eines ungeordneten Reichtums. Einigen bedeutenden Staatsmännern gelang für kurze Zeit wenigstens die politische Einigung; kaum aber war ihr überragender Einfluß geschwunden, so stoben die einzelnen Gruppen und Parteien, wie von der Rette gelöft, wieder nach allen Seiten auseinander. Die Frage der Einheit ift stets die eigentliche Wunde der deutschen Geele gewesen.

Im Jahre 1810 schrieb Görres seine berühmte, auch heute noch beherzigenswerte Betrachtung: "Uber den Fall Deutschlands und die Bedingungen seiner Wiedergeburt". In diesem Aufsate geißelt er aufs schärste die Zerfahrenheit und Uneinigkeit des deutschen Bolkes: "Hat das kleinlichste, armseligste Parteiwesen und bisweilen frecher Mutwille nicht immer die Nation verwirrt, daß sie beinahe über keinen Gegenstand zu einer sesten, stehenden Meinung gekommen ist? Hat nicht die unseligste Verwirrung die, denen es Beruf gewesen, über ihr (der Nation) Interesse zu wachen, umnebelt?... Einem Volke, das so unklar, in sich selbst so geteilt, in so vielem kläglicher Seichtigkeit hingegeben, so übel beraten von denen, die seine Nepräsentanten sind, mochte man nicht die Schicksale der Zukunft anvertrauen; solange bis es die Einheit seiner Kräfte erst gewonnen, muß es dienen dem, der zu befehlen weiß.... Wie sollte aber das deutsche Volk bei seinen fragmentarischen, wirren und unbeständigen Bestrebungen den ordnenden Himmelsmächten Uchtung abgewinnen, die nur Taten wollen und leere Worte leicht bis auf den Grund durchschauen? Wie sollte eine Nation, die so lange sich so selbst vergessen, nicht auch endlich vom Schicksal vergessen werden?"

Es erhebt sich naturgemäß die Frage, warum beim deutschen Volke die Herstellung der Einheit so ungeheuren Schwierigkeiten begegnet, deren Be-

<sup>1</sup> W, Schellberg, Josef v. Görres' Ausgewählte Werke und Briefe I (1911) 458 462.

wältigung der erleuchtetsten Klugheit und der behutsamsten Hand zu bedürfen scheint?

Da kommen zunächst die politischen Gegensäße in Betracht, die zum guten Teil auf der großen Mannigfaltigkeit der deutschen Stämme mit ihrer verschiedenen geschichtlichen Entwicklung beruhen. Deutschland ist nie ein Land mit einem bestimmten Mittelpunkt gewesen und wird es nie sein. Es hat in Dußenden von Haupt- und Residenzstädten, in den verstreuten Zentren der Kunst und Wissenschaft, der Industrie und des Handels ein reiches, kulturelles Eigenleben ausgebildet, das einer Uniformierung widerstrebt. Diese Mannigfaltigkeit, in die sich freilich auch viel Eigenbrötelei und Querköpsigkeit mischt, ist nicht ein überslüssiger oder schädlicher Luxus, sondern der getreue Ausdruck der deutschen Eigenart, die bei aller Einheit doch auch auf Gesondertheit besteht. Ehe sich dieses Volk einen Einheitsstaat etwa nach dem Muster Frankreichs aufdrängen läßt, will es lieber von 100 Fürsten oder von

150 Ministern und 2000 Abgeordneten regiert werden.

Indesserfassung von 1871 ein befriedigender Ausgleich zwischen der Ginheit des Reichsverfassung von 1871 ein befriedigender Ausgleich zwischen der Einheit des Reiches und der Verschiedenheit seiner Stämme gelungen sei. Aber es war nur die kleindeutsche, preußische Lösung, die den Erwartungen der ganzen Nation nicht entsprach. Heute geben auch viele Bewunderer Bismarcks zu, daß seine durch Blut und Sisen bewirkte Einheit nur eine Zwischenlösung war, und daß eine bessere und dauerhaftere Lösung erst in der Zukunft gefunden werden müsse. Troßdem bot die Verfassung von 1871 dem deutschen Volke ein schüßendes Dach und eine starke Wehr. Leider war es dem Schöpfer der äußern Einheit Deutschlands nicht gegeben, auch der innern Einheit die Wege zu bereiten. Er war ein Gewaltmensch, dem es nicht lag, fremde Empsindlichkeit zu schonen und mißtrauische Gemüter zu beruhigen. Seine persönliche, verlegende Art des Kampfes war nur dazu angetan, die Risse in unserm Volkstum zu erweitern, statt zu schließen. Sachliche Gegnerschaft wurde ohne weiteres als moralische und nationale Minderwertigkeit gedeutet.

Wie gehässig vielfach die Kampfesweise war, haben Berichte aus geheimen Verhandlungen und Unterhaltungen zur Genüge gezeigt. Vismarck schrieb am 14. Dezember 1886 in einem vertraulichen Briefe an Kriegsminister v. Bronsart über Windthorst und Eugen Richter: "Wir müssen nur hüten, diese Herren für ehrliche Mitarbeiter am Staate zu halten und zu behandeln. Sie mißbrauchen es, und unsre achtungsvolle Behandlung stärkt ihr Ansehen." Sein Sohn, der Staatssekretär Herbert v. Vismarck, sagte am 16. Oktober 1886 zum russischen Voschafter Grafen Schuwalow im "Kasernentone", "daß wir . . . schon mehr als genug Katholiken im Reich und ultramontanes Gessindel im Reichstag hätten".

Die Jahrzehnte, die der Reichsgründung folgten, sind erfüllt von den schwersten innern Kämpfen. Erst wurden die Katholiken als "Reichsfeinde" gebrandmarkt und mit den Gewaltmitteln des Staates verfolgt. Dann kamen die

Der Brief wurde erstmalig durch die "Deutsche Allgemeine Zeitung" Nr. 157 vom 2. April 1922 veröffentlicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die große Politik der europäischen Kabinette 1871—1914 (Sammlung der Diplomatischen Akten des Auswärtigen Amtes) V (Berlin 1922) 67. Bgl. auch das verlegende Verhalten Bismarcks beim Tode Laskers: Gebhardts Handbuch der deutschen Geschichte ill (Stuttgart 1923) 297.

Sozialisten an die Reihe, und schließlich wurden selbst die Liberalen an die Wand gedrückt, "daß sie quietschten". Auch gelang es in keiner Weise, die Bürger polnischer Nationalität und die Elfaß-Lothringer innerlich mit dem neuen Reich zu verbinden. Es wurden auf diefem Gebiete Meifterftude politischer Ungeschicklichkeit vollbracht. Go ift es gekommen, daß die "Reichsverdroffenheit" immer wie ein Gespenft in Deutschland umging und bald hier, bald da auftauchte. Bertrauend auf die Macht des Staates hielt man fluge Schonung nicht für notwendig, ja für erbärmliche Schwäche. Das ganze Verwaltungsfustem, das deutlich feinen Ursprung aus brandenburgifchpreußischem Geifte verriet, war, ungeachtet seiner großen Vorzüge und bewunderungswürdigen Zuverlässigkeit, doch allzusehr auf lenksame "Untertanen" berechnet und gewiß nicht geeignet, moralische Eroberungen zu machen oder gar widerstrebende Clemente allmählich zu gewinnen. Behördliche Bevormundung, baricher Befehlston und felbstherrliches Pochen auf die Macht ließen den Bürger immer wieder empfinden, daß er weit mehr als Objekt der Berwaltung denn als freie Persönlichkeit mit natürlichen und verbrieften Rechten angesehen werde. Die Kehler, die dadurch auf den verschiedensten Gebiefen begangen wurden, werden uns jest mit überreichen Zinsen heimgezahlt.

Über den äußern Kulturkampf wollen wir hinweggehen, um unsre Aufmerksamkeit dem wichtigeren, stillen Kulturkampf zuzuwenden. In den konfessionellen Gegensäßen erschließt sich uns eine weitere Quelle der deutschen Not. Sie reicht schon Jahrhunderte zurück, aber wir begnügen uns auch hier mit einem Rückblick auf die Zeit des neuen Deutschen Reiches. Verfassungsmäßig war dieses ein paritätischer Staat, aber tatsächlich ist es schon so gewesen, wie der protestantische Theologe Faut schreibt: "Wir hatten im alten Deutschen Reich unter Preußens Führung ein — troß aller Parität — im wesentlichen protestantisches Staatswesen, das getreu seiner geschichtlichen Entwicklung das protestantische Kulturideal vertrat. Instinktiv haben das die deutschen Katholiken immer empfunden; daher konnte auch das große (?) Entgegenkommen, das die katholische Kirche in den letzten Jahrzehnten besonders in Preußen fand, die Ubneigung gegen den alten Staat nicht beseitigen."

In allen Fragen, in die das konfessionelle Moment hineinspielte, und deren waren nicht wenige, zeigte der Staat eine ungeschickte Hand. Er bewies im günftigsten Falle "Entgegenkommen". Von gewissen wichtigen Amtern waren Ratholiken grundsätlich ausgeschlossen. Nach Köln kam immer ein evangelischer Regierungspräsident, um den dortigen Erzbischof zu "überwachen". Das Hervorkehren der "deutsch-protestantischen" Führung mußte die Ratholiken immer wieder stoßen und ihnen das Vaterhaus wie zur Fremde machen. Niemand fand etwas daran, wenn man sie Römlinge, Ultramontane schalt und ihre nationale Zuverlässigkeit verdächtigte. Dabei wurde ihnen allzeit vorgeworfen, Politik und Religion zu verquicken, aber ganz übersehen, daß eben sene ungerechte Behandlung sie in die Abwehrstellung drängte.

Die Folge dieser konfessionellen Spannung war, daß der katholische Volksteil sich dem neuen Staatswesen innerlich nicht verbunden fühlen konnte, und

<sup>1 &</sup>quot;Die Christliche Welt" 35 (Marburg 1921) 515; ebenda 514 sagt derselbe Theologe: "Nach der Begründung des Deutschen Reiches unter Preußens Führung mußte die Zusammenstellung "Deutsch-evangelisch" auf die deutschen Katholiken verlegend wirken."

daß auch solche katholische Kreise, denen der Zugang zu den Staatsämtern am ehesten offen stand, sich scheu zurücksielten. Persönliche Unabhängigkeit erschien ihnen begehrenswerter als die zweiselhafte Gunst eines Staates, in dem der höhere katholische Beamte sich stets in einer keineswegs glänzenden Bereinsamung fand und mancherlei Bitternisse zu verkosten bekam. Die leicht erklärliche Zurückhaltung der Katholiken wurde aber von der Gegenseite als versteckte Feindschaft aufgefaßt und vermehrte so das gegenseitige Mißtrauen. Wir sind in Deutschland nie recht zu einem friedlichen Ausgleich der konfessionellen Gegensäße gekommen, wie er z. B. in dem konfessionell ebenfalls gespaltenen Holland schon seit langen Jahren besteht.

Das 19. Jahrhundert brachte eine gewaltige Veränderung der wirtschaftlichen Verhältnisse und führte in fast allen Ländern zu scharfen sozialen Gegensäßen. Auch das neue Deutsche Reich hallte bald wieder von den Schlachtrusen des sozialen Kampses. Man wird nicht sagen können, daß dieser Kamps von den maßgebenden Kreisen mit staatsmännischer Klugheit geführt worden sei. Es ist daher nicht gelungen, die große Masse der Arbeiter mit einem wahren Staatsgefühl zu erfüllen. Zuerst wurde versucht, die sozialistische Bewegung mit Gewalt zu unterdrücken. Der Erfolg war eine Stärkung der Sozialdemokratie. Dann sollten soziale Resormen ihr den

Wind aus den Segeln nehmen. Warum ist auch dieser Versuch fehlgeschlagen? Vielen ist es in der Tat wie ein Rätsel, warum gerade in Deutschland mit seiner vielgerühmten Sozialgesetzebung die Arbeiterschaft so wenig staatsbürgerliche Gesinnung bewiesen, ja häusig einen offenen Haß gegen alles Nationale gezeigt hat, wie er selbst dem russischen Nihilisten fremd ist. Man wird wohl antworten müssen, daß alle unsre Sozialpolitik nicht an die Seele des Urbeiters gerührt hat. Jede soziale Verbesserung mußte den herrschenden Klassen abgerungen werden? und erschien daher der Masse den kreschenden Klassen Fourgeois" abgesroßte, kümmerliche Abschlagszahlung auf eine ihm geschuldete Riesensumen, für deren Absragung sie zu keinerlei Dank verpflichtet seien. Die herrschenden Klassen reichten zwar mit mißmutiger Miene Gaben nach unten, aber sie unterließen es, den Arbeiter nach oben zu heben.

Man kann ohne Zweifel vieles zum Lobe unster alten Konservativen sagen; sie haben einen Beamtenkörper und einen Verwaltungsapparat geschaffen, dessen hohe Vorzüge in dem Dunkel der Gegenwart erst recht hervorleuchten. Aber niemand wird ihnen feinen Spürsinn für die neue heraufkommende Zeit nachrühmen können. In England gelangten Vertreter der Urbeiter zu Ministerposten; ihre fähigsten Köpfe gewannen so Einblick in die Schwierigkeiten der Regierungskunst, und von diesen Höhen sloß viel staatsmännische Einsicht auch in die Areise der Gewerkschaften. Denn jede Oppositionspartei

¹ Auf dem Parteitag der Unabhängigen Sozialdemokraten in Leipzig sagte nach dem "Vorwärts" (Nr. 18 vom 11. Januar 1922) der Reichstagsabgeordnete Erispien am 11. Januar 1922 unter stürmischem Beifall der Versammlung: "Wir kennen kein Vaterland, das Deutschland heißt. Unser Vaterland ist die Erde, das Proletariat." Sin ähnlicher Ausspruch wäre in keinem andern Lande der Erde möglich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bismarck bemerkte am 26. November 1884 im Neichstag: "Wenn es keine Sozialdemokratie gäbe, und wenn nicht eine Menge Leute sich vor ihr fürchteten, würden die mäßigen Fortschrikte, die wir überhaupt in der Sozialreform bisher gemacht haben, auch noch nicht existieren."

wird zahmer, wenn sie an der Verantwortung mittragen muß, und auch die schärfsten Kritiker werden bescheidener, wenn man sie auffordert, es besser zu machen. In Deutschland wurden die Arbeiterführer in der Opposition gehalten, ohne ihnen semals zu gestatten, ihr Können einmal vor allem Volke zu zeigen. So gesielen sie sich meist in rein negativer Kritik, und die Phrasen der Volksversammlungen waren und blieben das Rüstzeug, mit dem sie an die großen Fragen der Politik in Presse und Parlament herantraten. Wie versehlt die Taktik der früher maßgebenden Kreise war, hat die Nachkriegszeit deutlich gemacht. Die dauernde Ausschaltung großer Volksteile von der positiven politischen Mitarbeit mußte sich schließlich an dem Volksganzen rächen, da das Wohl des Ganzen auf dem Mitwirken der einzelnen Teile beruht. Der Sozialdemokrasie aber blieb bis zur Revolution bei ihren Unhängern der bestechende Zauber ihres Programms gewahrt; sie waren alle überzeugt, daß der Sozialismus alles ganz anders und weit besser machen könne als seine Gegner.

Bur Verschärfung der sozialen Gegensäße trug nicht wenig auch die gesellschaftliche Abschließung bei, die in Deutschland die verschiedenen Klassensche gelangen läßt. Dadurch vermehrten und verstärkten sich die ohnedies schon vorhandenen Vorurteile und Abneigungen. Insbesondere bildete die höhere Beamtenschaft eine scharf gesonderte Klasse, die sich aus ganz bestimmten Kreisen ergänzte und in der Gesamtbevölkerung nicht verwurzelt war. Sokonnte im In- und Ausland der so verhängnisvolle Eindruck entstehen, Deutschland werde von einer Kaste beherrscht, von der es besreit sein wolle. In der Tat, das Korpsburschentum, das sich in der höheren Verwaltung breitmachte, war ein Hohn auf ein einiges Volk. Solche Verwaltungspraxis mag für die Bevorzugten viel Angenehmes haben, solange sie im ruhigen Besig der Gewalt sind, aber sie rächt sich furchtbar in dem Augenblick, da die Regierung der äußern Machtmittel beraubt und auf die Treue und Mitwirkung des

ganzen Volkes angewiesen ift.

Die in Deutschland bestehenden Gegenfäge hatten auch in ruhigen Zeiten vollauf genügt, um an die leitenden Staatsmänner die höchsten Unforderungen zu ftellen. Nun brach über diefes Land der furchtbarfte Rrieg und die finnloseste Revolution der Weltgeschichte herein. Es zeugt für die unverwüstliche Lebenskraft des deutschen Volkes, daß es in diesen Stürmen und Leiden bisher nicht völliger Auflösung verfallen ift. Aber seine Schwierigkeiten wurden ins unermefliche gesteigert. Zwar brachte der Beginn des Krieges eine einmütige nationale Erhebung, doch als sich der Krieg in die Länge zog, erwachte bald wieder oben und unten die alte Zwietracht. Wenn irgend etwas aus der umfangreichen deutschen Memoirenliteratur der Nachkriegszeit mit beschämender Deutlichkeit hervorgeht, dann ist es die Uneinigkeit der Männer, die in schwerster Zeit die Geschicke des deutschen Volkes lenkten. Während draußen unfre Heere auf Tod und Leben kämpften, zankte man sich in der Heimat um baltische Kurhüte und preußisches Wahlrecht. Die politische Kührung aber hatte weder ein klares Ziel noch eine feste Sand, um dem innern Sader zu wehren. Die Revolution zerschlug nun obendrein auch das äußere Gefüge des Staates und wedte alle bofen Leidenschaften. Wir brauchen es nicht zu beklagen, daß ihren Wirbeln manches Überlebte, manch alter Zopf zum Opfer siel. Aber organisch Gereiftes konnte unter solchem Sturmwind nicht gedeihen.

Alle Revolutionen leiden an der Unterschäßung der natürlichen und geschichtlichen Gegebenheiten, und die deutsche Revolution hat von dieser Regel gewiß keine Ausnahme gemacht. Die Revolution siegte, ohne Widerstand zu sinden. Der Abergang vom Alten zum Neuen vollzog sich mit einer Schrofsheit, die alles Vorstellungsvermögen überstieg und die Menschen bis in die tiefste Tiefe erschütterte, so daß sie unter der Wucht des erhaltenen Schlages taumelten und Sinn und Ursache des Geschehenen nicht zu fassen vermochten. Aber nach einiger Zeit erwachten die überrannten und betäubten Gewalten wieder zum Leben und machten ihr Recht geltend. Da erkannten wir, daß die Revolution keine unsver alten Schwierigkeiten gelöst, dafür aber neue hinzugefügt hatte.

Jeder Staat hat im Laufe der geschichtlichen Entwicklung dem Charakter seines Volkes entsprechend bestimmte Grundeinstellungen und Grundsormen angenommen, deren Gesamtheit den Typus oder die Struktur gerade dieses Staates bildet. Gewaltsame Eingriffe von außen können zeitweilig Verbiegungen der Struktur hervorrusen, aber alsbald segen innere, mit der Natur im Bunde stehende Kräfte ein, um das altgewohnte Gesüge wiederherzustellen. Eine oberslächliche Betrachtung der Geschichte täuscht leicht über diese, für den Staatsmann so außerordentlich wichtige Tatsache hinweg. Wo immer uns in der Vergangenheit plöglich neue, lebensfähige Gestaltungen begegnen, da hatten die neuen Gebilde nur deshalb Vestand, weil sie schon lange im stillen vorbereitet und bei ihrem Erscheinen nur der Ausdruck des schon längst innerlich Gewordenen waren.

Die Urheber der deutschen Revolution aber hatten nichts für den Fall ihres Sieges vorbereitet. Es begann nun in der innern und äußern Politik ein Regieren aus dem Stegreif, dessen Improvisationen das Volk mit schweren Opfern und Leiden büßen mußte. Die innern Wirren nahmen zunächst die ganze Aufmerksamkeit derart in Anspruch, daß für die so wichtige äußere Politik kaum Zeit und Muße blieb. Zudem machte sich hier der Mangel poli-

tischer Erziehung in schmerzlichster Weise fühlbar.

Es war alte Bismarcksche Aberlieferung, die äußere Politik wie eine Urt Beheimlehre zu betrachten, sie nur im engsten, amtlichen Kreise zu behandeln und auch die Abgeordneten nur in völlig harmlose Dinge einzuweihen. Es lag in dieser Praxis die ganze Verachtung der wirklichen oder vermeintlichen Fachleute gegen die "Jdioten". Die Folge war, daß das Volk, vielfach mit Einschluß der Abgeordneten, die äußere Politik ruhig der Regierung überließ, um sich desto eigensinniger in alle Streitigkeiten der innern Politik zu verbeißen. So ist es gekommen, daß unser Volk in den breiten Strom der Weltpolitik hinaustrieb, ohne für diese Gefahrzone gerüftet zu sein. Alle Schwankungen unfres Zickzackturfes sowie die ganze Phantaftik unfrer Kriegsziele beruhten auf dieser politischen Unzulänglichkeit. Für die Maßstäbe einer Weltpolitik, für die Möglichkeit und Unmöglichkeit der auf diesem Gebiete liegenden Ziele, für die Methoden des diplomatischen Kampfes waren unfre Augen nicht geschult, und so standen wir hilflos Feinden gegenüber, deren Stärke gerade das verwickelte und verschlagene Spiel der Außenpolitik war. Dem deutschen Volke stand immer nur eine geringe Zahl von Männern zur Verfügung, die für die äußere Politik überhaupt in Frage kommen konnten. Es ist daher nicht erstaunlich, wenn zahllose Fehler begangen wurden, so daß auch gute Freunde Deutschlands aus dem neutralen Ausland wiederholt ihrer peinlichen Überraschung über die vielen "Dummheiten" unsrer auswärtigen Politik Ausdruck verliehen. Die Versäumnisse langer Jahre in der politischen Erziehung unsres Volkes ließen sich natürlich nicht in wenigen Monaten nachholen. Vollends die größte Partei des Landes, die nach der Revolution zu entscheidendem Einfluß gelangte, bestand fast nur aus Funktionären, deren Sehweite zwar vorzüglich für Volksversammlungen eingestellt war, die aber auf dem glatten Parkett der Außenpolitik keinerlei Erfahrung hatten.

Der Kampf der Parteien stand in Deutschland nie auf sonderlicher Höhe. Der Deutsche hat eine wunderbare Gabe der Einfühlung in fremde Kulturen und Dichtungen, doch im eigenen Vaterhause versteht der eine den andern nicht. In seine Gedankengänge eingespannt und seinen Verkehr meist auf Gleichgesinnte beschränkend, ist er nur zu sehr geneigt, in jeder abweichenden Unsicht Bosheit oder Verrat zu wittern und den Gegner, statt mit sachlichen Gründen, mit persönlichen Verdächtigungen zu bekämpfen ! Uuch unsern Staatsmännern fehlte oft genug die Sicherheit des Blicks, um gewohnheitsmäßige Lästerer und Nörgler von aufrechten Freunden des Landes zu unter-

scheiden, die an Migständen im Staate eine freimütige Rritik üben.

Der Parteigeist ist ein zersegendes Gift, das sich in alle Adern des staatlichen Lebens ergießt und jede aufbauende Arbeit unmöglich macht. Er beurteilt alle Vorkommnisse aus dem engen Gesichtspunkt des Eigennuges, mag darüber das Ganze zu Grunde gehen; ja er hat nur mehr Auge und Sinn für den Kampf gegen die eigenen Volksgenossen. Während bei der eigenen Partei das Schwärzeste weiß gewaschen und jeder Klüngel gerechtsertigt wird, muß bei dem Gegner auch der kleinste Fehler aufgebauscht und ausgeschlachtet werden. Kein Wunder, daß edlere, zartere Naturen, von der innern Verlogenheit der öffentlichen Verhältnisse angewidert, die Flucht aus dieser vergifteten Utmosphäre ergreifen.

Immer hat der Parteigeist im deutschen Volke eine gastliche Stätte gefunden, aber nach der Revolution fühlte er sich dort recht eigentlich als Herr im Hause. Er konnte sich nach Belieben austoben. Statt über die Jrrungen und Wirrungen der legten Jahre den Schleier des Vergessens zu breiten und an die Zukunft zu denken, statt für unser armes, hungerndes und frierendes Volk zu sorgen und auf die Rettung der beseiten Gebiete bedacht zu sein, bemühten sich viele, immerzu im Schutt der Vergangenheit zu wühlen und neuen Stoff

zur Zwietracht herbeizuschaffen.

Von den Segnungen, mit denen das parlamentarische System angekündigt wurde, verspürten wir wenig; vielleicht fehlte dazu Ruhe und Erfahrung, aber das ganze häßliche Intrigenspiel, das im Gefolge dieses Systems einherzuschreiten pflegt, haben wir uns mit erstaunlicher Schnelligkeit zu eigen gemacht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> General Mar Hoffmann erzählt in seinem Buch "Der Krieg der versäumten Gelegenheiten" von einem Gespräch, das er über die Eröffnung des U-Bootkrieges mit dem Vorsigenden des Bundes der Landwirte, Dr. Roesicke, hatte. Hoffmann legte seine ernsten Bedenken gegen diesen Krieg vor, weil wir zu wenig Boote hätten. Darauf wurden ihm von Roesicke "die schwersten Vorwürfe, wie mangelnde Vaterlandsliebe usw." gemacht.

Das hatte nun für Deutschland in seiner verzweifelten Lage die unheilvollsten Kolgen.

Unser ganzes Parteigetriebe war auf die Voraussegung eingestellt, daß eine starke, von den Parteien unabhängige Regierung für die stetige Weiterführung der Staatsgeschäfte und für den Ausgleich der entgegengesesten Interessen sorgte. Das alte System wurde gestürzt, und nun machten sich die Parteien mit all ihrer Einseitigkeit und Leidenschaftlichkeit an das Steuer des Staates. Die zahlenmäßige Mehrheit trumpfte rücksichtslos auf ihre Macht, und da die Gegenstöße der Niedergestimmten nicht ausblieben, war es nicht zu verwundern, wenn das Staatsschiff mehr als einmal in allen Fugen erzitterte und dem Scheitern nahekam.

Die staatliche Umwälzung und die Schwäche der Regierung waren schuld, wenn nicht nur in den Parlamenten, sondern auch im Volke der Parteigeist mit unerhörter Heftigkeit wütete. Kaum gab es ein friedliches Eiland, wohin der Lärm dieses ewigen Streites nicht drang. Die Strafen der Städte wie die Hallen der Wissenschaft waren Zeugen der wüstesten Kundgebungen und Rämpfe. Während die einen auf das Licht und Gold des Sowjetsternes schauten und durch beständige Störungen der Staatsmaschine und demagogische Umtriebe schließlich die Diktatur des Proletariats aufrichten wollten, mißbrauchten andere den Namen des Vaterlandes, um die führenden Männer des öffentlichen Lebens in der niedrigsten Weise zu schmähen, durch Schürung des konfessionellen Sasses die bosesten Leidenschaften aufzupeitschen, ja selbst Mord und Hochverrat zu heiligen. Fürwahr, auch auf dem Altare der Baterlandsliebe brennen viele unreine, flackernde Flammen 1. Gelbft unfre Jugendlichen wurden in den Strudel der politischen Bankereien hineingezogen und bewiesen hierbei eine erschreckende Disziplinlosigkeit. Man merkt, daß ihnen in den Jahren des Krieges die Zucht des Vaters gefehlt hat und daß ihnen jest die Zucht der allgemeinen Wehrpflicht mangelt.

Genährt und geschürt wurde das Feuer des Parteizwistes durch die üppige Phantastif, die in der Seele des Deutschen so gern ihr Unwesen treibt. Wir sind ja nicht nur ein Volk von Denkern, sondern auch von Dichtern, und wir dichten und träumen oft an verkehrter Stelle. Das deutsche Volk zeigt in seinem Unglück, wo nur nüchternste Erfassung der Wirklichkeit Rettung bringen kann, eine geradezu beängstigende Widerstandslosigkeit gegen phantastische Wahngebilde und die Verheißungen unberusener Propheten. Die Größe unsres Elends mag vieles erklären; ist ja die Einbildungskraft in Schwachen

und Leidenden am stärksten.

Uns fehlt bis jest der große Staatsmann, aber Staatsmänner en miniature haben wir in überreicher Menge. Wenn ich im Felde draußen zu den Soldaten kam und ihnen auf ihre unruhige Sehnsucht nach dem Frieden von den Schwierigkeiten eines Friedensschlusses sprach, dann war die ständige Untwort: "Ja, wenn wir es zu sagen hätten, wäre schon längst Friede." Sie waren überzeugt, daß diese Sache die leichteste der Welt sei, falls nur sie die Lösung in die Hand nähmen. Diese Sinnesart herrscht auch noch heute bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie heidnisch in manchen Kreisen die Gesinnung geworden ist, geht aus der Tatsache hervor, daß man sogar an der Bitte des Vaterunsers Unstoß nimmt: "Vergib uns unsre Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern."

vielen Deutschen. Sie haben alle das Patent in der Tasche, mit dem sie die

aus den Fugen geratene Welt wieder einrenken können.

Es ist für den ruhigen Beobachter von einer unsagbaren Tragikomik, ihren Gesprächen zu lauschen, wenn sie so zusammensigen oder zusammenstehen. Unwillkürlich hat man den Eindruck, als ob ein Stück Allwissenheit auf dieser armen Welt erschienen sei. Sie wissen ganz genau, natürlich jeder in anderer Weise, nicht nur, wie man den Krieg sicher hätte gewinnen können und wie die Franzosen mit einigen Sturmtrupps aus dem Lande zu werfen seien, sie lösen auch im Handumdrehen die Währungs-, Wohnungs- und Ernährungsfrage. Die Methoden sind je nach dem Temperament gewaltsamer oder zahmer, jedenfalls immer sehr eindeutig und von verblüffender Einfachheit. Unbegreislich nur, daß die verantwortlichen Männer nicht auf so naheliegende Gedanken kommen. Offenbar muß hierbei Bestechung und Verrat im Spiele sein. Der von der Leidenschaft verengte Blick sieht eben die Dinge einfacher, als sie sind, weil er die nicht willkommenen Seiten verdeckt. Über der Staatsmann hat in der wirklichen, nicht in einer erträumten Welt zu handeln. Er darf es sich nicht gestatten, Scheuklappen zu tragen, sondern hat die Pflicht, rechts und links zu schauen.

Es ift ein Wahn, zu glauben, jede Anderung bedeute auch schon Befferung, und es ift unverantwortliche Großsprecherei, in einem gequälten Bolte Hoffnungen zu wecken, die nicht erfüllt werden können. Der Rückschlag und die Enttäuschungen mehren nur seine Not. Es ift auch immer gefährlich, die Leidenschaften der Massen aufzustacheln; denn schon oft sind Führer durch die Ungeduld ihrer urteilslosen Unhänger zu Entscheidungen gedrängt worden, die jene selbst nicht wollten und nicht verantworten konnten. Gine unreife Idee. ein nicht nach allen Geiten überlegtes Unternehmen zerschellt bei dem erften Schritt aus dem Dunft der Volksversammlungen an den übersehenen hemmnissen der Wirklichkeit. Es ift in unruhigen Zeiten die schwerfte und undankbarfte Aufgabe des Staatsmannes, dem stürmischen Vorwärtsdrängen der Nation Zügel anzulegen und ihrem irrenden Suchen den rechten Weg zu weisen. Er soll die verhaltene Kraft des Volkes nicht brechen noch der Berzweiflung überantworten, aber er kann auch kein Feuer brennen laffen, deffen Auflodern er nicht wünschen darf, noch mit einem Gedanken spielen, der, von andern aufgefangen, einen verheerenden Brand entzünden könnte.

Hier bedroht nun den Weg des Deutschen eine neue Gefahr, die aus dem Mißbrauch großer Namen und dem falschen Schein von Autorität entspringt. Der Mensch sucht bei folgenschweren Entschlüssen nur zu gerne hinter einem Größeren Deckung, aber dadurch ist er keineswegs gegen Irrtum und Mißgriffe geseit noch der eigenen Verantwortung überhoben. Auch bei verdienten Männern ist die Prüfung auf ihre Führereigenschaft unerläßlich und die Frage unabweisbar, ob sie gerade auf ihrem Fachgebiete sich bewegen oder als Dilettanten der Staatskunst sich betätigen. Mit Recht

Die so häusige Unfähigkeit der Generale zur Beurteilung politischer Verhältnisse scheint eine internationale Erscheinung zu sein. Wie im zweiten Bande der Memoiren Wilsons (herausgegeben von Ray Stannard Baker [Leipzig 1923] 75) zu lesen ist, sagte während der Friedensverhandlungen Lloyd George dem General Foch vor den Kopf, er hoffe, daß Marschall Foch sich nicht verlegt fühlen möchte, wenn er sage, daß er befürchte, sein Urteil in politischen Ungelegenheiten sei geeignet, Zweifel über sein Urteil auf strategischem Gebiete zu erregen.

bemerkt Treitsch fe: "Die blinde Bervenverehrung wird zur weitverbreiteten Arankheit nur in Zeiten, die mit Stolz eine ungeheure Kulturaufgabe auf ihren Schultern fühlen, doch mit geheimer Ungft sich bekennen, daß ihre Kraft der Last kaum gewachsen sei... Aber wie wenig es dem Menschen frommt, zu knien vor Göttern von Fleisch und Blut, das begreifen wir erft, wenn ein verschlagener Ropf die praktischen Kolgerungen aus den Sägen des Beroenkultus zieht." 1 Nicht blindes Schwören auf Autoritäten, sondern nur nüchternes Prüfen und Erfassen der Wirklichkeit kann uns den Weg aus dem Dunkel der

Begenwart weisen.

Was die politische Not des deutschen Volkes aufs höchste steigert, ist ihr gleichzeitiges Zusammentreffen mit einer der schwerften kulturellen Rrifen, die je über die Menschheit und über unser Volk hereingebrochen ift. Un warnenden Vorzeichen dieser Rrise hat es nicht gefehlt. Die Rundschreiben Leos XIII. sind voll von Mahnungen, auf dem verkehrten Weg umzukehren, wenn der Zusammenbruch unfrer Rultur verhütet werden folle. Wenn aber die moderne Menschheit auf das Haupt der Kirche nicht hören wollte, so hätte sie wenigstens ihre eigenen Propheten beachten sollen. In der Vorrede zum "Willen zur Macht" verkundet Niegsche die Beraufkunft des Nihilismus: "Diese Zukunft redet schon in hundert Zeichen, dieses Schicksal kündigt überall sich an; für diese Musik der Zukunft sind alle Ohren bereits gespist. Unfre ganze europäische Kultur bewegt sich seit langem schon mit einer Tortur der Spannung, die von Jahrzehnt zu Jahrzehnt wächst, wie auf eine Katastrophe los: unruhig, gewaltsam, überfturgt, wie ein Strom, der ans Ende will, der sich nicht mehr besinnt, der Furcht davor hat, sich zu besinnen."

Wir haben uns nicht besonnen und muffen nun die Folgen unfrer langen Berfäumnisse tragen. Unser Volk ist dabei am schwersten geschlagen, weil gerade jekt, wo ihm ideale Gesinnung am dringendsten not tut, diese so wenig vorhanden ift. Gewiß gibt es auch heute noch ideale Gesinnung, aber wer sie zeigt, muß darauf gefaßt fein, von der großen Menge als weltfremder Träumer verlacht zu werden. Darum sind heute "Reden an die deutsche Nation" so unfruchtbar, und darum verstummen die Stimmen der Besten, weil sie kein Echo finden. Der Beginn des 19. Jahrhunderts fah auch ein besiegtes, gedemütigtes Deutschland, aber ein Wald bedeutender Männer kundet von dem Weben eines großen Geiftes: Stein, Bardenberg, Fichte, Görres, Urndt, Körner, Gichendorff und viele andere. Wenn wir daran denken, merken wir erft, wie arm wir geworden sind. Das ist ja doch wohl unfre tieffte Not, daß in dieser materialistischen Welt sich die Führer des Geistes wie Fremdlinge fühlen. Bätte je das Wucher- und Schieberwesen in unfrem Bolte einen folchen Umfang annehmen können, wenn nicht seine Seele schon seit langem an schwerer

Wunde krankte?

Es wäre töricht, in diesem oder jenem einzelnen Grunde die alleinige Ursache unfres kulturellen Niedergangs zu feben. Mus den verschiedensten Rinnsalen ift der große Strom einer kollektiven Schuld zusammengeflossen, der uns zu verschlingen droht. Un erfter Stelle aber fteht unleugbar die Bernachlässigung des religiösen Beiftes.

<sup>1</sup> Hiftorifche und politische Auffäge III (Leipzig 71915) 45.

Wer nur etwas die Volksseele kennt, weiß, daß aller Idealismus, der sich dort findet, aus religiöser Wurzel ftammt. Dem Gebildeten mag feine Erziehung und Bildung einen gewiffen, freilich auch schwachen Schutz gegen Berrohung bieten, bei der Masse fällt mit dem Aufgeben des religiösen Glaubens der lette Salt gegen den Durchbruch der brutalen Instinkte hinweg. Wie aber hat man sustematisch gearbeitet, diesen Glauben zu untergraben! Vor allem fällt hier ein gerütteltes und geschütteltes Maß von Schuld auf die führenden Schichten. Un den Stätten der Wiffenschaft war felbst der Name Gottes verpont. Der "alles zermalmende" Kant hat ja ein für allemal die Gottesbeweise abgetan, und man war herzlich froh, dieser Arbeit nun für immer enthoben zu sein. Daß Rant selbst sein Leben lang gottesgläubig war und es weit von sich gewiesen hätte, als Patron des Utheismus mißbraucht zu werden, spielte keine Rolle: es genügte, daß man auf ihn sich berufen konnte, um aus der Wiffenschaft Gott zu verbannen. Wer in wiffenschaftlichen Kreisen noch von Gott sprach, wurde mitleidig als Hinterwäldler und Finfterling angesehen.

Was auf den Höhen der Wissenschaft vorging, konnte im Volke nicht verborgen bleiben. Schon Marx und Engels hatten im Namen der Sozialdemokratie den Anspruch erhoben, das Erbe der klassischen deutschen Philosophie anzutreten. Der "aufgeklärte" Arbeiter, dem man den Himmel genommen,

verlangte um so ungeduldiger die Erde.

Mit dem Schwinden des religiösen Glaubens sank naturgemäß die Volksssittlichkeit. Wir beklagen es heute, daß eine erotische Welle durch unser Volk geht und allen Schwung der Seele erstickt. Über haben wir nicht jahrzehntelang ruhig zugesehen, wie sich diese giftigen Gase allmählich ausbreiteten? Wir ernten jetzt, was eine entsittlichte Literatur gesät hat. Waren nicht unser Romane und Theater vielfach dazu angetan, alles Schamgefühl auszurotten und alle Ehrfurcht vor den zartesten Geheimnissen des Lebens zu verhöhnen? Das hohe Lied der Liebe ward zum Gassenhauer entwürdigt, und das zwilde schöne Tier" geseiert. Nun wundert ihr euch, daß die Bestie losgelassen ist! Solange sie nur in "Kammerspielen" eine Gastrolle gab, war sie vielen willkommen, und auch Frauen und Mädchen, die keine Dirnen waren, mußten doch dabei sein. Nun hat das unreine Feuer die breiten Volksmassen ergriffen, und auch die Weisesten wissen nicht, wie man dem Riesenbrande wehren soll.

Die "Freiheit der Kunst" galt ja höher als das Wohl des Volkes. Mit beißendem Spott wurden alle ernsten Mahner überschüttet und mit alten Jungfern und Pensionstanten in einen Topf geworfen. Selbst dem Wahnsinn eine Gasse! Auch die abenteuerlichsten, revolutionärsten Stücke fanden eine Freistätte, wenn sie unter der Maske der Kunst sich gaben. Konnte man aber die Ideen troß allen Entgegenkommens nicht billigen, dann wurde wenigstens der Jdealismus des "edlen" Verfassers gepriesen. Als ob es nicht auch in den Irrenhäusern gutmütige, begabte Menschen gäbe! Und doch entbindet sich die Gesellschaft nicht der Verpflichtung, sie einzusperren. Wir aber ließen alle literarischen Narren auf das Volk los und haben es uns selbst zuzuschreiben,

wenn die Bahl der Narren so entseglich zugenommen hat.

Von einem Volke mit erschüttertem Glauben und zerrütteter Sittlichkeit wird man vergebens Chrfurcht und Gehorsam gegen die staatliche Autorität

erwarten. Ehrfurcht und Gehorsam sind denn auch in weiten Schichten völlig abhanden gekommen. Raum der Begriff lebt noch in den Röpfen. Das Berhalten gegenüber dem Staate ift dementsprechend. Schon die Revolution war ein Erweis der Feigheit hüben und der Gewissenlosigkeit drüben. Nach der Revolution suchte jeder den armen, entkräfteten Staat für fich auszubeuten ober diesem Staate sich zu verfagen. Mühsam keuchte die Staatsmaschine auf ihrem Wege; sie konnte die Last nicht mehr schleppen. Aber statt auf Erleichterung zu sinnen, hingen sich immer mehr an die Maschine. Was früher ein Beamter oder Arbeiter geleiftet hatte, dazu benötigte es jest deren drei oder vier. Das führte zu einer Überzüchtung von Behörden, die der prompten Abwicklung der Geschäfte nur hinderlich war und durch Vergeudung von Reit und Rraft zu dem oft gerügten Leerlauf der Wirtschaft beitrug. Auch erlitt die Zuverlässigkeit, Ehrenhaftigkeit und Unbestechlichkeit unsres einst so hochstehenden Beamtentums einen bedenklichen Stoß. Die Demokratie erschien vielen als eine große, bequeme Versorgungsanstalt, in der den Parteifunktionären und ihrer Gevatterschaft mit oder ohne Befähigung die besten Posten porbehalten seien.

Die sich aber dem neuen Staate versagten, gesielen sich in bitterster negativer Kritik an allen Vorgängen des öffentlichen Lebens und buchten mit unverhohlener Schadenfreude jeden Mißerfolg der jeweiligen Regierung, oder sie suchten wohl auch den Verfassungsbruch der Revolution durch gewaltsame Erhebung rückgängig zu machen. Sie hatten einst in den Zeiten des Glanzes, wie alle Memoiren bezeugen, den Männerstolz vor Königsthronen arg vermissen lassen, aber gegenüber dem zusammengebrochenen Staat und seiner schwachen Regierung zeigten sie eine auffallende Tapferkeit. Tapferkeit gegen Schwache ist aber nur eine besonders niederträchtige Form der Feigheit.

Zwischen den beiden Extremen stand dann noch die große Zahl der Gleichgültigen. Viele brachten nicht einmal die Aberwindung über sich, alle paar Jahre einmal zur Wahlurne zu schreiten. Gerade die bürgerlichen Parteien haben es hier gar sehr fehlen lassen. Oft fehlten 30 oder 40 Prozent der Wähler. Haben wir ein Recht, uns über die "Idioten" und die "Nullen" (so geht weithin die Rede) in unsern Parlamenten aufzuregen? Wir haben sie

doch gewählt oder wählen lassen!

Es liegt mir vollkommen fern, in pharisäischer Selbstgerechtigkeit nur andere anzuklagen und vor den Fehlern im eigenen Lager die Augen zu verschließen. Auch wir Christen, auch wir Katholiken tragen einen Teil der Schuld an dem politischen, sozialen, religiösen und sittlichen Niedergang unsres Volkes. Auch bei uns gab es viel falschen Schein: schöne Fahnen, aber die unter den Fahnen einherschritten, hatten oft wenig vom echten Geist des Christentums. Ihr Ankämpfen gegen die Schäden im Volksleben war oft bedauerlich matt, wie denn zu allen Zeiten die Feigheit der Guten in der Welt mehr Unheil angerichtet hat als die Vosheit der Schlechten. Und wenn heute in weiten Kreisen der Gebildeten, Arbeiter und Bauern, die sich äußerlich zum Christentum bekennen, der moderne Mammonsgeist zu solch großem Einfluß gelangen konnte, so muß doch schon vorher manches morsch gewesen seinsluß gelangen konnte, so muß doch schon vorher manches morsch gewesen seinst Selaubens das langsame, allmähliche Sterben der echten christlichen Gesinnung und Liebestätigkeit

unbeachtet gelassen haben. Jedenfalls mahnen die Vorgänge der legten Jahre auch uns eindringlich, der Verinnerlichung des Christentums alle Aufmerksamkeit zuzuwenden und die stille Erzieherarbeit den lauten Festreden vor-

zuziehen.

Wer den ganzen Knäuel von Ursachen überschaut, aus denen sich das deutsche Unglück zusammenballt, kann unsrem Volke keinen baldigen Aufstieg versprechen. Dieser bittern Erkenntnis dürfen wir uns nicht verschließen. Zwar bäumt sich das nationale Gefühl dagegen auf. Daher die Zuckungen, die von Zeit zu Zeit durch den Volkskörper gehen, und die oft wunderlichen Versuche, durch eine Sewaltkur plögliche Heilung zu erzwingen. Gewiß, gäbe es eine Möglichkeit, den gordischen Knoten unsres Elends mit einem Schwertstreich zu durchhauen, wir wollten alle gern dabei sein. Über eine solche Möglichkeit ist jest nicht gegeben, und auch der größte Staatsmann, auch ein Über-Vismarck könnte sie nicht heraufzwingen Wir werden einen mühsamen Weg zu gehen haben, der einen langen Utem braucht. Viel Klugheit, viel Geduld und Ausdauer wird notwendig sein, aber was in langsamer Urbeit unscheinbar heranreift, wird mehr als scheinbaren Bestand haben. Nur über den Berg der Läuterung wird auch für das deutsche Volk der Weg zur Höhe führen.

Was uns vor allem obliegt, ist die sittlich-religiöse Erneuerung unsres Volkes. Nicht von England oder Amerika wird die Hilfe kommen, die Rettung muß vom Unterdrückten selbst ausgehen. Noch denken viele nicht an diese wesentlichste Aufgabe. Aber wer in unsrem Volksleben die Runen des Todes gelesen, wer durch den dünnen Firnis unsrer Kultur die rohe Unbildung durchschimmern sah, weiß auch, wo die Entscheidung über unser Schicksal liegt. Die stolze Sprache vom deutschen Wesen, an dem die Welt genesen soll, klingt schrill und mißtönig dem Ohre, das alle Dissonanzen unsres nationalen Lebens in sich aufgenommen hat. Wir müssen erst selbst von unsern schweren sittlichen Gebrechen genesen und das noch vorhandene Gute in unsrem Volke

zu neuem Leben erwecken.

Wohl hat die Sturmflut, die mit einer alles verheerenden Gewalt über uns hereingebrochen ist, den Schlamm der Tiefe an die Oberfläche geworfen. Dessen giftiger Odem verpestet nun die Luft und droht uns zu ersticken. Über in diesem chaotischen Gewoge ist das Gute nicht vollends untergegangen. Es bereitet sich troß allem im stillen eine Zukunft vor, deren wetterharte Züge von großen Leiden, aber auch von tiefen Erfahrungen zeugen. Noch haben breite Schichten unsres Volkes ihren christlichen Glauben bewahrt. Nichts liegt daher näher als der Gedanke, alle diese Volksteile zu einmütiger, friedlicher Aufbauarbeit zusammenzufassen. Damit wäre ein fester Kern geschaffen, von dem die Gesundung ausgehen könnte.

Es war der Grundirrtum der legten, von materialistischem Geiste beherrschten Jahrzehnte, eine Erneuerung der Erde könne durch äußerliche Mittel, wohl gar durch Aufstachelung der Habgier, des Neides und der Nachsucht bewirkt werden. Wir müssen eine harte Buße für diesen Jrrtum leisten. Nein, vom

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zutreffend bemerkt Joh. Haller: "Wer von der Staatskunst fordert, daß sie legte Wünsche in einem beliebigen Zeitpunkt erfülle, der verkennt ihr Wesen. Der Staatsmann ist kein Zauberer, er vermag nur aus gegebenem Stoffe und nach den Naturgesehen der politischen Materie zu schaffen." Die Spochen der deutschen Geschichte (Stuttgart 1923) 321.

Außern gilt es zum Innern zurückzukehren und in der Pflege aller christlichen und bürgerlichen Tugenden wieder den Grundstein zu legen für das Wohl der einzelnen und der Gesamtheit. Solange wir den alten Geist bewahren, werden wir auch das alte Elend mit uns schleppen müssen. Dhne religiöse und

sittliche Erhebung wird es keine politische geben.

In der sittlichen Erneuerung unsres Volkes liegt sein ganzes Heil einbeschlossen. Ist sie erreicht, dann werden all die häßlichen Erscheinungen unsres öffentlichen Lebens, wie Wuchertum, Trägheit, Genußsucht, Untreue, Disziplintosseit, von selbst verschwinden. Zu diesem wünschenswerten Ziele kann und muß jeder an seiner Stelle mitwirken; denn die Reform eines Volkes geht durch die Reform der einzelnen. Zwei besonders wichtige Punkte seinen aus dem weiten Bereich der uns gestellten Aufgabe eigens herausgehoben.

Der erste betrifft die wirtschaftliche Silfe für unsre darbenden Volksgenossen. Die Not ist bis zu einem Grade gestiegen, der auch das härteste Berg zu tätigem Mitleid erweichen müßte. Die kleinen Ersparnisse früherer Jahre sind verbraucht, der Verdienst gering und durch Arbeitslosiakeit bedroht. während alle Preise gewaltig in die Höhe gegangen sind. Go ringen viele um das zum Leben Notwendigste, ja sind dem Hungertode nabe. Mit angstvollen Augen, aus denen die Verzweiflung spricht, schauen sie nach Rettung aus. Wer foll sie bringen? Wir wissen, daß eine vernünftige, gerechte Gestaltung unfrer außenpolitischen Verhältnisse unfrem Bolke Urbeit und Brot geben könnte. Aber eine solche Gestaltung herbeizuführen, liegt nicht in unsrer Macht. Wir muffen mit dieser Ungunst der äußern Verhältnisse noch auf lange binaus rechnen, aber trogdem alles aufbieten, um dem entseglichen Elend zu fteuern. Was hilft denn aller Streit über die politische Verfassung unsres Landes, wenn seine Bewohner dahinsiechen? Go dankbar wir die karitative Unterftügung des Auslandes anerkennen und annehmen, so find wir selbst doch den Urmen unsres Volkes der Nächste, der sich ihrer zu erbarmen hat. Gollten wir daher nicht die Reihen schließen und die vom Bruderkampfe müde Hand in den Dienst unsrer verlassensten Brüder stellen? Diese gemeinsame Kürsorge für alle Notleidenden ohne Unterschied der Partei und des Bekenntnisses würde zugleich gar viel zur gegenseitigen Verständigung und zur Beruhigung in unfrem zerriffenen, friedlosen Volke beitragen.

Der zweite wichtige Punkt, auf den wir hinweisen möchten, heißt: Erweckung und Drdnung des Nationalgefühls. Zweifellos geht durch das deutsche Volk ein frischer nationaler Zug; wir verdanken ihn wesentlich dem äußern Drucke, der auf Deutschland lastet und uns bis zum Übermaß die Bitterkeit eines besiegten und entwassneten Volkes empsinden läßt. Über dieses Nationalgefühl äußert sich noch rein triebartig, ohne ruhige Überlegung und ohne klares Ziel. Daher wirkt es bei vielen nur zerstörend und zerspaltend. Wie jede andere Leidenschaft, kann auch die nationale Begeisterung durch Ungestüm und Zügellosigkeit der Sache schaden, der sie dienen will. Die Erhebung eines geknechteten Volkes wird nie der leichte Wurf einer glücklichen Stunde noch das Werk einer kleinen Gruppe sein, sondern nur der mühsam errungene Preis langer, einmütiger, zielbewußter Unstrengung. Eine nationale Bewegung, die von der Bahn der geseslichen Ordnung abweicht, wird alsbald an ihrer innern Unwahrhaftigkeit und Disziplinlosigkeit zusammen-

brechen und die Leiden des eigenen Volkes nur vermehren. National gesinnte Männer sollten daher vor allem über ihre Stellung zur verfassungsmäßigen Gewalt keinen Zweifel lassen. Das Halbdunkel, in das so viele heute ihre Stellungnahme hüllen, ist bedenklich, weil es in Abenteurern die Hoffnung weckt, im Ernstfall auf ihre Mitwirkung rechnen zu dürfen. Der revolutionäre Nationalismus ist daher ebenso zu bekämpfen wie der revolutionäre Sozialismus; denn wer die gesellschaftlichen, sittlichen Bindungen nicht anerkennt, zerreißt die Volksgemeinschaft, mag er auch vorgeben, sie aufrichten zu wollen. Wer selbst zur brutalen Gewalt greift, hat kein Recht, sich zu beklagen, wenn der Gegner das gleiche tut. Was aber soll aus einem Staate werden, dessen Bürger sich wie feindliche Heerhaufen gegenüberliegen?

Bei den vielen Gegensäßen der Bekenntnisse, Stämme, Klassen und Parteien, die sich in Deutschland finden, kann eine geschlossene nationale Einheit nur erreicht werden, wenn tüchtige, unabhängige, selbstlose und gemäßigte Männer die Führung übernehmen. Propheten des Hasse und verbohrte Eigenbrötler können sicherlich nicht die deutsche Einheit schmieden. Stockpreußen sind als Führer ebenso ungeeignet wie Stockbayern oder Stocksachsen. Auch verträgt die konfessionelle Lage Deutschlands keine religiösen Fanatiker. Wir brauchen Männer ernster Arbeit, nicht der hohlen Phrase; denn unser Volk ist nach so langen Jahren des Streites aller Heger und Schwäßer herzlich überdrüssig. Wir brauchen Männer, die bei aller Schonung der bestehenden Empfindlichkeiten und Sonderbestrebungen doch über alle Parteischranken hintweg den Blick sest auf ein einiges großes Deutschland gerichtet halten 1.

An dem Tage, an dem wir ein einiges Volk mit einem geschlossenen, einmütigen Volkswillen geworden sind, werden wir noch nicht ein freies Volk sein, aber wir haben dann gegründete Hoffnung, es zu werden. Dann werden wir unsern Weg schon sinden, und es wird wieder eine Ehre sein, Deutscher zu sein. Wie vor hundert Jahren gelten auch für unsre Tage die ernsten und so mutigen Worte des großen Patrioten Görres (a. a. D. 465); "Was die Deutschen sest zu erstreben gesucht, wird ihnen von selbst zufallen, haben sie nur erst innerlich sich dessen wert gemacht; werden sie je zu einer kräftigen, in sich einigen Nation erwachsen sein, die Fesseln, die man ihnen etwa angelegt, werden, wenn sie sich aufrichtet, von selbst zerreißen und in Staub zerfallen."

Mar Pribilla S. J.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als in der Frankfurter Nationalversammlung der Greifswalder Professor Georg Beseler wessuhr und sagte, ein protest antisches Kaiserreich müsse gegründet werden, und wenn die Welt voll Teusel wäre, erwiderte ein katholischer Priester aus Tirol, Beda Weber: "Und wenn die Welt voll Professoren wäre, ein einiges, großes, ein ganzes Deutschland muß es sein." Ugl. H. Friedjung, Osterreich von 1848 bis 1860 I (Stuttgart <sup>3</sup>1908) 190.

## Im Rampf um den Frieden.

bbau des Hasses — hatten wir vor Jahresfrist in die sen Blättern ge-Schrieben. Abbau des Hasses, nicht nur im Volks-, sondern besonders im Bölkerleben. Frankreich und Deutschland sollten sich nabekommen, berstehen, ja lieben lernen! Und heute? Rhein und Ruhr — was bergen diese beiden Worte nicht an Hafquellen und Hafwillen in sich! "Abbau des Hasses" schrieb eine süddeutsche Zeitung, die sich auch katholisch heißt, und brachte Beispiele um Beispiele frangofischer Gewalttat. Während diese Zeilen geschrieben werden, ziehen Truppen unter dem Fenster vorbei, um den Hitlerputsch niederzuwerfen, der ein Ausbruch war jener Haksaat, eine Tat des Haffes zunächst gegen eigene Volksgenoffen um des Haffes willen, den der Fremde auf deutschem Boden schürt und schürt. Rein Zweifel, greller lodert die Flamme des Haffes als selbst vor Jahresfrist, sengender legt sich ihr Gluthauch auf die ausgedorrten, vergeblich auch nur nach einem leisen Zeichen guten Willens an Liebe wagt man kaum zu denken — lechzenden Geelen unsres Bolkes. Trokdem, auch die Macht der Liebe, der Liebe auch unter den Bölkern, ist nicht gewichen. Schwache Kunken zunächst nur im Vergleich zum Brand des Haffes haben sie doch im vergangenen Jahre sich tief und tiefer, wohl untilgbar hineingebrannt in die Bergen der entschlossenen Friedenswirker unter den Völkern, haben aber darüber hinaus zu leuchten begonnen von Höhen, die weithin über die von haß verzehrten Lande schauen. Go wollen wir denn im Kolgenden berichten vom Kortschritt der zwar noch kleinen, aber ernften Bemühungen um die Liebe unter den Bölkern, von denen wir im vergangenen Nahre ichon iprachen: wollen fünden, wie der Kriedensgedanke von hohen Stellen und einflufreichen Gruppen aufgenommen wurde, und schließlich versuchen, dem weiteren Rampf um die Seele der Bölker, dem Rampf um den Frieden weiter den Weg zu bahnen.

Wir haben im Dezember 1922 ausführlich über den zweisen dem ofratischen, internationalen Kongreß berichtet und dabei auch die Bedeutung dieser Worte, im Sinne seines Veranstalters, des französischen Abgeordneten Marc Sangnier, dargelegt. Wir muffen uns deshalb heute darauf beschränken, diejenigen, die darüber Aufschluß bedürfen, auf jene Ausführungen zurückzuverweisen, und betonen lediglich, daß weder demokratisch noch international in diesem Zusammenhang sich mit den gleichen Worten aus dem Wortschaft der Tagesparteien decken. Unser Weg führt uns weiter, von Wien nach Freiburg, der Perle des Breisgaus, woselbst fich Unfang August 1923 zum dritten Male unter der Kührung Marc Sangniers Bertrefer aus den verschiedenen Bölkern und Staaten zusammenfanden. Satten wir in Wien schon darauf hingewiesen, daß diese Tagungen überwiegend im Zeichen des deutsch-französischen Ausgleichs stehen, so gilt dies für Kreiburg i. Br., hart an Deutschlands neuer Grenze, in noch stärkerem Make, Nicht als ob die andern gefehlt hätten. Aber die Engländer und Amerikaner, die Bfterreicher und Ungarn, die zugegen waren, schienen, so weit es dessen überhaupt bedurfte, geradezu als Mittler zwischen den beiden großen Nachbarvölkern gekommen zu sein. Das Parlamentsmäßige und in gewissem Umfang auch die

12\*

Parlamentarier traten im Vergleich zu Wien bedeutend zurück - so man will, ein Zeichen der Zeit. Dagegen war diesmal "Volk" im besten Ginne zugegen. Da war unermüdlich die hochbetagte Pringessin aus dem banrischen Königshause, manch feingebildeter Träger alter Kamilienkultur neben jungen Arbeitern, Angestellten und Studenten aus dem Volke, aus den katholischen, protestantischen, jungsozialistischen Bewegungen. Neben den zahlreich vertretenen frangösischen Beiftlichen, schlichten Raplanen und bekannten Sochschullehrern der vom apostolischen Kriedensdrang beseelte Weihbischof Dr. Stoffels. Nur mit tiefem Schmerze konnten alle Freunde des Friedens, besonders aber wir deutsche Ratholiken, die Runde von dem unerwarteten Beimgang dieses so früh vollendeten Upostels der driftlichen Bruderliebe vernehmen. Er gehörte zu jenen, die den tiefgebendsten Ginfluß auf die Freiburger Tagung ausübten und hatte insbesondere durch die Abernahme des Protektorates der Friedensbestrebungen der deutschen Ratholiken, das ihm nicht nur Würde, sondern Bürde bedeutete, auch nach außen die Absicht bekundet, mit all seiner Kraft dem großen Gedanken des Christusfriedens zu dienen. Auch die offizielle Teilnahme der Kirche war stärker betont. Das ehrwürdige Münster öffnete wiederholt und weit den zahlreichen Teilnehmern seine Vforten. von der Münsterkanzel kündete der bekannte Sohn des hl. Dominikus. P. Stratmann (Berlin) Worte des Friedens. Der Dberhirte felbft, Erzellenz Krig, ließ sich nicht nehmen, den katholischen Teilnehmern, von tiefer Ergriffenheit durchbebt, die heilige Kommunion zu spenden und dieselben perfönlich zu empfangen.

Hatte man in Wien in Offenheit und ehrlichem Willen zur Verständigung und zum Abbau des Hasses miteinander verhandelt, so lebte man jest in Freiburg zusammen, lebte sich zusammen, wurde eins, lernte sich lieben. Augenblicke wie die auf dem Wiesenhang im waldumschlossenen St. Ottilien werden gewiß allen Teilnehmern unvergeßlich bleiben. Und es war nicht minder charakteristisch, daß man in Wien eine Resolution faßte, daß der Friede für Deutschland tragbar sein müsse, die Reparationen bezahlt werden sollen und deshalb deutsche Arbeit in Frankreich Zutritt sinden müsse. In Freiburg saßte man zwar auch Resolutionen, aber mehr noch. Die namentlich durch ihr Wirken im katholischen Frauenbund bekannte frühere Leiterin der katholischsozialen Frauenschule Berlin, Frau Professor Briefs-Weltmann, trat vor die Versammlung hin und forderte auf, nach ihrem Beispiel sich des Schmuckes und Uberstüssigen zu begeben, um sofort den Willen zur Tat zu erweisen, Ausbauarbeit zu leisten, und aus gleicher Gesinnung legten die französischen Teilnehmer am Kommuniontag in die Hände des Erzbischofs eine ansehnliche

Summe zur Steuer deutscher Not.

Es würde uns zu weit führen, all diesen einzelnen Zügen nachzugehen. Man könnte auch, wären sie alles, mit Recht sagen, daß solche Beispiele eines wenn auch heiligen Enthusiasmus doch im Vergleich zur ruhigen Überlegung und parlamentarischen Form des Vorjahres eher eine Verengung des Wirkkreises auf einige besonders empfängliche kleine Kreise bedeuten, wenn sie nicht zugleich die sichtbaren Zeichen, gleichsam die aus den Tiefen emporgeschleuderten Wellenkämme tiefgehender Bewegung sind. Doch wir glauben in der Tat sagen zu dürfen, daß das Freiburger Treffen in die Tiefe drang, und die ver-

borgenen Schächte, aus denen allein neues Leben quellen kann, aufriß. Darum auch die ungezügelte Rücksichtslosigkeit, mit der manche ihre Ideen voll Freimut vortrugen, trog allem köstlich in einer Zeit der Opportunität, die nur zu oft Schwäche, wenn nicht zage Keigheit ift. Freiburg drang vor zu den Quellen der Weltanschauungen und erfaßte sie in diesem erlesenen Kreise in seltener Leise Mißtöne aus alt-freidenkerischem Lager, so besonders bei der Ubersegung der öffentlichen Rede Marc Sangniers durch eine Vorkämpferin der deutschen Friedensbewegung, die all die tiefe Gottesliebe in Sangnier auszumerzen verstand, mußten uns Ratholiken gemahnen an die unbegreiflichen Verfäumnisse, die in der Friedensarbeit auf uns laften. Die Kolge dieser Versäumnisse ist, daß diesen Areisen katholisches Denken und Reden noch fo gang fern und fremd und ungewohnt, unbequem ift. Doch durfen wir hoffen, daß Freiburg auch hier einen Wendepunkt bedeutet. Denn alle andern mühten sich in wahrhaft edlem Wettstreit, so wie etwa Pius XI. in seiner Enzyklika den Parteistreit wünscht, von sich aus das Beste zur gemeinfamen Arbeit zu bringen, ob es nun die Rreise der jungen Gogialiften waren oder die ihnen nahestehenden protestantischen Neuwerkleute unter Kührung Berpels oder die mit so viel reinem Mut auftretenden, allen gleich zugetanen Quäker aus England und Umerika oder die jungen Ratholiken aus Frankreich und Deutschland. Alle diese Gruppen standen unter dem Banne einer neuen geistigen Macht, die den alten, rein humanitär eingestellten, großenteils freidenkerischen Friedensbestrebungen, sei es in Deutschland oder Frankreich, fremd war. Universitätsprofessor v. Schulke-Gävernig brachte dies in seiner gleichfalls von warmem religiöfen Geift getragenen Rede in der Freiburger Kesthalle zum Ausdruck, wenn er betonte, daß sich zwar alle schon immer abgemüht hätten für die Sache des Friedens, aber eines habe bisher noch gefehlt, und dies eine habe Marc Sangnier gebracht: die religiöse Weihe der gesamten Friedensbewegung. Darin, in dieser zweifellosen Tatsache, liegt einer der größten Werte Kreiburgs, den festzuhalten heilige Aufgabe gerade der Ratholiken sein muß. Es ist deshalb fehr zu begrüßen, daß der Kongreß insbesondere auf Unregung des Bischofs Dr. Stoffels beschloß, daß unbeschadet der wertvollen Gemeinschaftsarbeit auf Treffen nach dem Vorbild Freiburgs die eigentliche Tiefenarbeit doch zunächst innerhalb der verschiedenen Religionsund Weltanschauungsgruppen geleistet werden muffe. Darüber hinaus liegt aber ein nicht zu verkennender Fortschritt für die ganze Friedensbewegung darin, daß sie gerade durch die Bewinnung des festen Bodens des Christentums aus dem Utopischen, Unklaren, hier und dort Gektenhaften hinausgehoben wird und auf der auch von der Kirche klar erfakten Wertung des Nationalen fußend, ja aus diesem heraus die Brücken von Volk zu Volk baut. Kür die sachliche Urbeit, die auf diesem Boden geleistet werden kann, bildeten insbesondere die deutsch-französischen Aussprachen ein unmittelbares Beispiel. Sowohl in Freiburg, noch mehr auf dem anschließenden Kongreß der Grazer Katholischen Internationale in Konstanz, der in vieler Beziehung einem Ausklang der Freiburger Tage glich, zeigte sich mit aller Deutlichkeit, wie wertvoll solche vom Geiste brüderlichen Verstehenwollens getragene, rücksichtslos offene Aussprachen sind — wie sie aber bereits ein inniges Freundschaftsverhältnis vorausseken und selbst Zeit brauchen, um von der Erkenntnis der gegenseitigen Probleme und Schwierigkeiten zu einer nicht erzwungenen, sondern von innen herausgewachsenen Lösung zu kommen. Für den, der das Wachstum, zunächst das Innere, der internationalen Kongresse unter der geistigen Führerschaft Marc Sangniers verfolgte, kann kein Zweisel sein, daß in ihnen ein Vorbild gegeben ist, wie sich die Annäherung der Völker, die soeben noch in blutigem Zwiste lagen, von Stufe zu Stufe bis zur herzlichen Freundschaft vollziehen kann, wie sich tiefste, opferbereite Liebe zum eigenen Volk und Land aufs schönste vereinen können mit echt christlicher Völkerliebe.

Rostbar ist der Gewinn, daß wir am Lebendigen sehen dursten, welch Leben und Liebe weckende innere Kraft dem Friedensgedanken innewohnt, daß den Friedenswirkern", den Pacifici, in der Tat schon hienieden etwas von jener "Gotteskindschaft" der Geligpreisung des Heilands folgt. Über kostbarer noch ist die frohe Zuversicht, die uns, allen Wetterwolken zum Troß, das vergangene Jahr gebracht hat, daß diese selige Gotteskindschaft doch einmal nicht nur wie ein vereinzelter kostbarer Edelstein funkeln werde, sondern den leuchtenden Sternen gleich die Schrecken der Erdennacht bannen und manch Irrenden und Suchenden, an der gottfremden Welt Verzweiselnden wieder heim, zum Weltenheiland führen werde. Worauf beruht nun diese unsre Zuversicht?

Un erfter Stelle muffen wir das Rundschreiben Dius' XI. über den Frieden Chrifti vom 23. Dezember 1922, dem Vorabend der Weihnachtsvigil, nennen. hier wird in feierlicher Weise der Sag, daß der wahre Friede von innen, aus dem Abbau des Haffes und dem Aufbau der Liebe kommen müsse, dem ganzen Weltkreis vorgehalten, mit dem hl. Thomas der wahre, echte Friede eher als eine Sache der Liebe denn der Gerechtigkeit erklärt. Gewiß wirkt auch ein Rundschreiben vom Stuhle Petri nicht an einem Tage sich aus. Aber die Spuren der hohen Lehren der Enzyklika Ubi arcano Dei consilio, des papstlichen Friedensbriefes, waren doch schon im Ablauf des Jahres verschiedentlich unleugbar zu erkennen. Man stellte sie auch im Ausland als die Botschaft des Völkerfriedens neben die Enzyklika Leos XIII. über den sozialen Krieden. Man sah sich selbst in französischen Katholikenkreisen, die bislana nur die Worte iustitia et pax, "Gerechtigkeit und Friede" kannten, gezwungen, die Liebe ebenfalls als einen Moralfaktor im Völkerleben anzuerkennen. Legt man sich dafür auch zunächst eine eigene Auslegung zurecht, so ist doch schon die Tür geöffnet, das Problem aufgeworfen. Der dringenden Bitte des päpstlichen Weihnachtsbriefes um die Mithilfe aller Guten, besonders aber an "seine ehrwürdigen Brüder im Episkopate", kam der deutsche in Kulda versammelte Episkopat in seinem mit hohem apostolischen Freimut geschriebenen Hirtenbrief vom Herbst 1923 voll und ganz nach. Von allen Kanzeln der in Fulda vertretenen Diözesen wurde diese Friedensbotschaft der deutschen Oberhirten verkündet, und die katholische Auslandspresse, die, wie der "Offervatore Romano", das Hirtenschreiben teilweise in wörtlicher Abersetzung brachte, trug diese Runde weiter. Allen, denen es in deutschen Landen ernst, bitter ernst ist mit dem Christentum und seiner Liebe, war dies Hirtenwort in den schweren Tagen des Zusammenbruchs an Rhein und Ruhr Trost und Stüge. Wie anders als die Menschenweisheit, die immer nur in den heidnischen Methoden und Gedankengangen einer driftusfremden Welt zu denken versteht, klangen und klingen die Hirtenworte: "Das Gebot der Keindesliebe (Matth. 5, 44) ist nicht etwa bloß ein Rat, das ist ein streng verpslichtendes Gebot für alle, die Kinder Gottes sein wollen. Uns soll das Gebot heilig sein, und wir wollen ernstmachen mit seiner Erfüllung. Wir entsagen allen Gedanken und Plänen des Hasses und der Rache; wir sinnen nicht auf Wiedervergeltung... Wir wollen nicht Feinde vernichten, sondern Feinde versöhnen, nicht Völker entzweien, sondern Völker verbrüdern, nicht den Frieden stören, sondern Frieden stiften, indem wir nach der Weisung des Fürstapostels mit dem Glauben die Tugend verbinden, mit der Geduld Gottseligkeit, mit der Gottseligkeit Bruderliebe, mit der Bruderliebe die Menschenliebe, mit der Menschenliebe die Feindesliebe (2 Petri 1, 7)." Wie ein Flammenzeichen werden diese Worte in den kommenden trüben Zeiten uns voran auf dem steilen Christenpfad leuchten. Kein Katholik, zumal kein deutscher Katholik,

kann ihnen guten Gewissens aus dem Wege gehen.

Wie tief indessen solche Gedankengänge nicht nur bei den verantwortlichen Birten, sondern auch in weiteren katholischen Kreisen lebendig find, zeigte uns Ende August legten Jahres das Treffen der Juventus Catholica, der katholischen Jugend der Welt, in Innsbruck. Es waren ja hier nicht wie bei den Kongressen Sangniers oder der Grazer I.K.A die Teilnehmer gerade der Friedensbewegung wegen hergekommen, es waren auch nicht Menschen, die zunächst nur für sich persönlich handeln, sondern die beauftragten Vertreter der großen katholischen Jugendverbande, wir wurden Jungmannerverbande fagen, aus 17 Nationen. Von großen Bölkern fehlten nur die Umerikaner der Union. Dagegen kamen Bertreter aus Deutschland und Frankreich, aus Italien und Ofterreich, aus Spanien und Portugal, aus dem flämischen und wallonischen Belgien, aus England und Holland. Darüber hinaus war da die Überseee aus Mittel- und Südamerika, aus China und Japan. Welch eine Fülle von völkischen und politischen Gegenfägen, und doch, unter diesen jungen Führern und priefterlichen Beratern ein Beift der Liebe und Bruderlichkeit, der an innerem Zusammenklang selbst die so starken Eindrücke von Freiburg übertraf. hier war an die Stelle des fprühenden Enthusiasmus bereits die wärmende, nährende, immerwährende, aber damit auch tief innerlich bindende Glut des gemeinsamen heimischen Herdes der heiligen katholischen Liebe gefreten. Als der Vertreter Hollands den heißen Wunsch aussprach, daß beim nächsten Treffen im Jubeljahr 1925 in der Stadt der Christenheit, zu Rom, die Einheit noch enger sich schließen möge, da war folch einhellige, jubelnde Zustimmung, wie sie herzlicher, ehrlicher nicht zu denken ift. Und wenn der Verfreter der frangösischen Jugend, der sich persönlich in all den Tagen des Zusammenseins voll zur katholischen Gemeinschaftsarbeit in Wort und Tat bekannt hatte, aus der eigenen Wahrhaftigkeit und der bewußten Berantwortung seinem Berbande gegenüber betonte, daß zwar heute noch die Schwierigkeiten nicht reftlos behoben seien, er aber sicher hoffe, bis zur Rom-Tagung ebenfalls das Ziel erreicht zu haben, dann mag dies aufrechte Wort manchem Dränger wohl wenig gepaßt haben, aber es war wertvoll, weil es nicht einen Wunsch als Tatsache gab, sondern in seiner Offenheit wahrhaftes katholisches Einheitsstreben, Ringen nach der katholischen Brüderschaft auch dort aufweist, wo heute einmal die Entscheidung liegt. Dies gleiche ehrliche Streben über die nationale Leidenschaft hinweg zu einem christlich-brüderlichen Einvernehmen in zielbewußter Aberwindung bestehender Hemmungen zu gelangen, konnten wir auch bei anderer Gelegenheit im Meinungsaustausch mit führenden Mitgliedern der katholischen Jugend Frankreichs feststellen.

Bahnbrechend für diese Entwicklung in der deutschen wie in der französischen Jugend ist, wie wir wiederholt feststellen konnten, in hervorragendem Make das entschlossene Vorgehen von Teilen der im Lager der Jugend bewegung stehenden Jugend Deutschlands. Es ift nicht möglich, im Dienste der Sache auch nicht notwendig, für alle einzelnen Worte, für das Schrifttum dieser Kreise vorbehaltlos einzustehen. Aber sowohl im Interesse der Sache, der Friedensbewegung, wie auch im perfönlichen diefer Jugend und ihrer Führer erachten wir es für angebracht, darauf hinzuweisen, daß vielfach von diesen "Pazifisten" eine völlig unrichtige, voreingenommene Meinung herrscht. Es wird manche überraschen, daß 3. B. der Führer der großdeutschen Jugend, Dr. Nikolaus Chlen, bei den deutsch-französischen Besprechungen in Freiburg wie in Konstanz den Versailler Vertrag für nichtig erklärte, weil er auf der Lüge von Deutschlands Alleinschuld aufbaue und deshalb unmoralisch sei. Allerdings betont er zugleich, daß unabhängig von sedem Vertrag aus den auf das Bölkerleben angewandten Grundfäßen des Christentums auch die Deutschen die sittliche Pflicht zur Silfe beim Wiederaufbau des im gemeinfamen Streit Zerftorten haben. In seiner auf dem Freiburger Rongreg verlesenen Rede sagt er: "Es war vielleicht unfre größte Gunde, daß wir den Vertrag unterzeichnet haben; hätten wir den Mut zum Opfer gehabt — der Vertrag wäre heute nicht mehr. Das trifft nicht den Unterzeichner, sondern die unentschlossene Haltung des deutschen Volkes.... Un diesem Vertrag wird vielleicht das Abendland untergehen. Er scheint die Besiegelung und das schriftliche Todesurteil zu sein, wie es das moralische Todesurteil in der Tat ift.... Die Schamröte wird einmal den Völkern der 27 Staaten, die den Vertrag unterzeichnet haben, in die Wangen steigen, wenn sie zu der Erkenntnis kommen, wie tief auch ihre eigene Schuld am Kriege und am deutschen Volke ift. Und auch wir deutschen Kriedensfreunde, die wir alles Unrecht autmachen wollen, was geschah, die moralische Vergewaltigung empört uns, wir werden das Unrecht, das darin liegt, durch das freiwillige Opfer in Liebe zu verwandeln suchen, aber wir werden uns nie zur Alleinschuld Deutschlands bekennen." Aus solcher Gesinnung heraus wuchs auch der Opfergedanke von Frau Dr. Briefs ebenso wie der Entschluß einer Zahl deutscher Jungen, selbst Sand an ein sichtbares Bauwerk der Verföhnung im zerftorten Teile Frankreichs zu legen. Man wird auch hier die Durchführbarkeit und den praktischen Wert fehr verschieden beurfeilen und beurfeilen können. Der Gedanke, "das Unrecht durch freiwillige Opfer in Liebe zu verwandeln", ist zu tiefst christlich und der Kreuzesschule abgelauscht, als daß es christlich wäre, ihn mit Verachtung, Spott oder bestenfalls mitleidigem Bedauern abzutun. Wir verlangen so gern immer in tonenden Worten nach Taten — nehmen sie Gestalt und Leben an, erschrecken wir nur zu oft vor der Rühnheit unfrer Gedanken. In den deutsch-französischen Aussprachen zeigte es sich klar, daß es nur auf dem Boden einer tatbereiten Friedensliebe, die sich gewiß auch in anderer Form noch zeigen kann, möglich ist, so heikle Fragen wie das Schuldproblem in voller Offenheit zu erörtern, d. h. wirklich zu klärender, fruchtbringender, lösender Aussprache zu bringen. Vom Boden des einseitigen Protestes oder gar des Rachegedankens aus wird dies nie möglich sein. Hier liegt ein unbestreitbares Verdienst der aktiven Friedensfreunde, ist ein unverkennbarer Fortschritt in der Anbahnung gegenseitigen Berstehens unter den Bölkern, wenn vorläufig auch in recht bescheidenem Musmaße festzustellen. Denn auch die Friedensfreunde um Ehlen sind sich der Grenzen der Wirklichkeit wohlbewußt und nicht die vermeintlichen Phantasten. "Die Vertrauensseligkeit des deutschen Volkes, die so schmählich von allen Seiten betrogen und ausgenügt wurde, darf nun, wie fie nicht in Bag umschlagen darf, so auch nicht zu verantwortungsloser Dummheit und Verrat werden. Trog allen guten Willens und aller Liebe zum französischen Volke wollen wir auf den Geift derer achten, die es leiten, damit wir uns nicht felbft überliften laffen von hinterliftigen Reden ... " Mit Recht betont jedoch Ehlen, daß wir in Dieser Borsicht anderseits auch nicht wieder jede Möglichkeit des gegenseitigen Vertrauens ersticken dürfen. Daß neben gewissen Rreisen der Jugend, die heute nicht weniger als früher rein nationalistisch eingestellt sind und vielfach jeder Kähigkeit, sich in anderes Denken einzufühlen, in ihrer gegenwärtigen Berfaffung bar find, es im Gegenfag zu früheren Zeiten gerade im jungen Geschlecht und besonders in unsrer katholischen Jugend, in Hochschule, Bureau und Werkstatt zahlreiche Menschen gibt, die offenen Auges den schweren Problemen des Bölkerlebens entgegensehen und den entschlossenen Willen in sich tragen, menschen- und vor allem christenwürdige Lösungen zu finden, ist ein Fortschritt, der uns mit Zuversicht erfüllen darf.

Much gang allgemein ift nicht zu verkennen, daß die Friedensfrage, das Ringen um ihre Lösung im Laufe des letzten Jahres in den Gesichtskreis weiterer Gesellschaftsgruppen getreten ift. Die Würdigung, die 3. B. der Sangnier-Kongreß zu Freiburg in der Preffe des In- und Auslandes empfing, kann nicht verglichen werden mit jener der beiden erften Kongresse zu Wien und Paris. Gelbst die frangösische Presse sah sich genötigt, davon Notiz zu nehmen, was bei der parteipolitischen Isolierung Sangniers immerhin zu beachten ist. Ebenso hat die papstliche Enzyklika eingehende literarische Erörterungen der Friedensfrage, wie überhaupt der zwischenstaatlichen Beziehungen angeregt. Freilich tun sich hierbei uns erst recht die gewaltigen Aufgaben auf, die zu lösen sind, wenn wir sehen, wie auch an sich gutgesinnte und forgfältig jedes Unftößige oder Verlegende im Ausdruck meidende Schriftfteller doch völlig gefangen sind von dem naiven Glauben an das Alleinrecht der eigenen Nation. Ganz in einseitiger Geschichtsdarstellung aufgewachsen, vermögen sie in ihrer Nation nur Großes und Schönes zu sehen, alles Unrecht, alle Intrige wird eremplisiziert an Fremdvölkern, wie Deutschen und Engländern. Ein sprechendes Beispiel hierfür ist das Buch von Coulet: L'Église et le problème international (Paris 1923). Obwohl es klar die Schwierigkeiten aufzeigt, die im Reparationsproblem für Frankreich selbst lagen, und damit den tiefsten Grund enthüllt, weshalb der Wiederaufbau noch nicht vollendet ift, waat der Berfasser, ein bekannter Ronferenzredner, doch nicht freimütig die Ronseguenzen zu ziehen, sondern glaubt seine Börerschaft versichern zu muffen, daß sie nichts vernehmen werde, was ihren patriotischen Gefühlen zu nahe treten würde. Und angstvoll fast meidet er im Gegensag zu andern Partien

jedes konkrete Beispiel an der Stelle, an der er gewiß in tiefen, ergreifenden Worten das hohe Lied der chriftlichen Liebe singt. Er läßt seine Hörer und Lefer gleichsam nur ahnen, daß fie nach den Grundfagen des Chriftentums. selbst gegen Deutschland, eigentlich noch höhere Pflichten haben, als nur mit Keftigkeit und ruhiger Würde ohne personlichen Sag die gebührende Genugtuung zu verlangen. Doch wenn wir auch in solchen Dokumenten die herbe Gelbstprüfung, den Prophetenfreimut dem eigenen Volke gegenüber vermissen. wie er etwa aus dem Schreiben der deutschen Bischöfe hervorleuchtet, so wollen wir doch gerecht sein und das ehrliche Ringen auch dieses Buches anerkennen. seine Lefer dahin zu bringen, daß sie "das Vaterunfer beten können ganz - tout entier - ohne zu lügen". Dieser offenkundige, ernste Wille läkt uns auch hoffen, wenn schon in mühsamer Arbeit, dahin zu gelangen, daß diese gegenseitige Liebe sich nicht nur in Worten erschöpft, sondern auch Taten erzeugt. Demgegenüber bedeutet es einen großen Fortschritt, wenn das Problem in so freier, aufbauender Urt behandelt wird, wie dies Doncoeur in zwangloser Besprechung des Innsbrucker Jugendtages tut (Études 1923: In viam pacis) oder in Wort und Schrift der Sangnier-Areis in seinen Berichten über die Freiburger Tagung sowohl im Parlament wie in verschiedenen Konferenzen über das ganze Land hin. Für die Berbreitung der Friedensgedanken Pius' XI. und Benedikts XV. in England legte die internationale katholische Konferenz in Reading unter dem Protektorate Kardinal Bournes Mitte Oktober 1922 Zeugnis ab. In Deutschland ift besonders die Schrift von Baur-Rieder als literarische Wertung der papstlichen Rundschreiben won größter Bedeutung.

So ergibt sich aller Ungunst der Zeiten, aller Machenschaften der Politiker und Staatslenker, allen haßgedichten und Erguffen der Literatur zum Trog an den verschiedensten Punkten ein hoffnungsvolles Reimen ernsten Friedensund Verstehenwollens. Manch Samenkörnlein der vergangenen Jahre ift aufgegangen, und gewaltige Lebenskraft ftromt der Friedensbewegung von hohen und höchsten kirchlichen Stellen zu. Go ift es denn unsre unabweisbare Pflicht, auf dem begonnenen Wege weiterzuschreiten und der Kriedensarbeit, besonders unfrer katholischen, immer festere, zielsichere Kormen zu geben. Auf einer Besprechung führender katholischer Teilnehmer des Freiburger Kongresses aus Deutschland unter Vorsig des Weihbischofs Dr. Stoffels war man sich klar, daß sich grundsäglich eine besondere katholische Friedensorganisation erübrige. Denn es ist Aufgabe und selbstverständliche Pflicht eines jeden katholischen Chriften, seinen Verhältnissen entsprechend für den Frieden einzutreten. Man hätte es deshalb besonders begrüßt, wenn eine umfassende katholische Organisation, wie etwa der Volksverein, die Arbeit in diesem Sinne, die heute sicher zu den vordringlichsten gehört, in ihr Tätigkeits-

¹ Päpstliche Enzykliken und ihre Stellung zur Politik. Von Dr. Ludwig Baur und Dr. Karl Rieder (Schriften zur deutschen Politik, 5. u. 6. Heft). (VIII u. 92 S.) Freiburg i. Br. 1923 (Herder). Die Schrift bietet eine vorzügliche, knappe, äußerst zeitgemäße Zusammenstellung. Es ist keine Phrase, wenn wir schreiben, daß jeder deutsche Katholik, der sich mit Fragen der Innen- und Außenpolitik befassen, ja nur ernsthaft darüber reden will, dieses Buch gelesen haben muß. Für jeden, dessen Worte Einfluß hat, ist es geradezu Gewissenspflicht, sofern ihm eingehendes Studium der päpstlichen Schreiben selbst nicht möglich ist.

programm aufnehmen würde. Da man aber diese Frage als noch nicht spruchreif bezeichnen mußte und anderseits doch eine Kraftquelle steter Unregung kaum zu entbehren ist, einigte man sich dahin, vorläusig den schon bestehenden "Friedensbund deutscher Katholiken" mit dieser Aufgabe zu betrauen. Vor allem jedoch sah man es als wichtigste Aufgabe an, den Episkopat zu bitten, in dieser so tief in das religiöse Leben eingreisenden, so katholischen Angelegenheit ein richtunggebendes Wort zu sprechen. Der oben schon erwähnte Fuldaer Hirtenbrief hat den Inhalt dieser Bitte erfüllt, fast noch ehe

sie gestellt war.

Als nächft wichtige Pflicht wurde die wiffenschaftliche Durchdringung der verschiedenen mit der Friedensbewegung in engem Zusammenhang stehenden Probleme, insbesondere auch die Erschließung der Schäße der katholischen Tradition bezeichnet. Ift es doch bei entschlossenem Erfassen der Friedensgedanken nicht anders möglich, als daß manche Unruhe und Unsicherheit in die Gewissen kommen muß, soweit man überhaupt nicht bequem auf eigenes Urteil verzichtet und sich sein Gewissen nach der Tagesmeinung oder lediglich nach dem Urteil der Staatslenker bildet. Die Ereigniffe der legten gehn Jahre haben die Zahl derer gewaltig gesteigert, die sich hierbei nicht mehr beruhigen können. In andern Fragen wieder wird von vornherein der Aussprache, besonders unter den Ratholiken, selbst manche Schärfe genommen sein, wenn die Grundrichtung schon aus der katholischen Tradition oder gar einer Stellungnahme des kirchlichen Lehramtes sich klar ergibt. Um nur ein Beispiel zu erwähnen, sei auf die Frage des Militärdienstes in einer dem früheren mehr oder weniger ähnlichen Form hingewiesen. Es ist zu verstehen, wenn angesichts mancher unerfreulicher Erscheinungen unter den jungen Leuten, nicht nur aus außenpolitischen Gründen, manch einer auch aus unsern Reihen den früheren Heeresdienst lieber heute wie morgen wieder sehen möchte. Wir wollen hier zur Frage nicht Stellung nehmen, wie die allgemeine Wehrpflicht, ja nicht einmal wie die dem einzelnen Volk durch außenpolitische Gründe nahegelegte Aufstellung eines stehenden Heeres zu beurteilen ist, wie weit solche Magnahmen staats sozialistisch sind oder sich auswirken, sondern lediglich wie weit wir in dieser Einrichtung eine besonders wertvolle, volkserzieherische Magnahme erblicken wollen. Und da sehen wir denn, daß nicht nur Benedikt XV. in seiner Enzyklika Pacem Dei munus vom 23. Mai 1920 es als eine der vordringlichsten Aufgaben bezeichnet, mit aller Kraft auf den Fortfall oder doch die Minderung der Militärlasten hinzuarbeiten, sondern schon Leo XIII. in seiner Enzyklika Praeclara gratulationis an alle Fürsten und Völker der Erde vom 20. Juni 1894 in längerer Ausführung zu dieser Frage Stellung nimmt. "Die unerfahrene Jugend wird in die Gefahren des Militärlebens gefturzt, wo fie des Rates der Eltern entbehren muß und ihrer Autorität entzogen ift. In der Blüte und der Kraft der Jahre wird die junge Männerwelt weg vom Ackerbau, von heilfamen Studien, von Sandel und Bewerbe zu den Waffen einberufen. Daber ift auch infolge von ungeheuern Ausgaben der Staatsschat erschöpft, der Reichtum der Länder zusammengeschmolzen, das Vermögen der einzelnen schwer

<sup>1</sup> Geschäftsstelle für Norddeutschland: St. Josephsheim Berlin N 58, Pappelallee 60/61; für Süddeutschland: Heufelden-Chingen, Württemberg. Das nächste Ziel des Bundes sollte sein, in den einzelnen Ländern bzw. Provinzen leistungsfähige Landesgruppen zu schaffen.

geschädigt. Wir sind bereits so weit gekommen, daß der bewassnete Frieden allgemach unerträglich geworden. Sollte ein derartiger Zustand der bürgerlichen Gesellschaft ein natürlicher sein?" So Leo XIII. zwanzig Jahre vor Ausbruch des Weltkrieges. Gerade in katholischen Kreisen fand diese Ansicht damals vielsach innerste Zustimmung — Landslucht, Sittenverderbnis, Glaubenskälte, Sindringen des Sozialismus im Gesolge davon waren Feststellungen, die man als Seelsorger immer wieder hören konnte, ohne die Vorzüge deshalb zu verkennen, die auch zweisellos vorhanden waren und sind. Aber man hosste doch: Si vis pacem, para bellum. Leo hatte klarer gesehen. — Heute aber, weil in der allgemeinen Zerrüttung auch ein Teil der Jugend nicht besser geworden ist — ansehnliche Teile derselben haben sich der Zeiten Ungunst zum Troß herausgearbeitet —, schauen weite Kreise sehnsüchtig nach dem Unterossizier und der Kaserne aus, die das ersesen sollen, was sie oder andere an Elternpssicht versäumt. Man würde nachdenklicher, hätte man die warnenden Papstworte vor Augen.

Wir haben dies Beispiel gewählt, um dabei zugleich auf eine andere unumgängliche Notwendigkeit in der Kriedensarbeit unfrer Tage hinzuweisen. Je mehr wir unter dem schonungslosen Druck des Gegners die Dhnmacht unsrer Dhumacht lebendig fühlen, je mehr wir täglich erkennen müssen, wie schwer es für den Mächtigen ist, friedfertig zu sein, um so mehr haben wir, hat besonders unfre Jugend, die Pflicht, sich zur lebendigen Erkenntnis durchzuringen, daß es zwar leicht ist, friedfertig zu sein, solange man wehrlos ist; daß es aber Tugend, wenn auch schwere Tugend ist, wehrhaft und doch, ja erst recht friedfertig zu sein. Die "Luft" an Streit und Krieg ist immer unchristlich. Je mehr deshalb ein Volk erstarkt, um so mehr hat es die Pflicht, auch seine eigene Stärke zu beherrschen, die hohen Christentugenden des Vergebens, der Brüderlichkeit und Liebe auch den andern Völkern gegenüber zu pflegen. Nicht darin besteht ja die Sicherung des Friedens, daß der eine Staat mächtig und der andere ohnmächtig ift, sondern daß beide jede Haßgesinnung, jede Machtpolitik aus den Herzen bannen und sich verstehen und lieben wollen. Das ift die nimmermude Forderung, die flehentliche Bitte der Papfte. Das ist das Ziel aller driftlichen Friedensfreunde. Wir verlangen nicht einen schwachen Staat, nicht ein wehrloses Volk, wohl aber einen friedbereiten Staat und ein haßloses Volk.

Wir werden deshalb vor allem in den Kreisen, die wie die Jungakademiker erfahrungsgemäß zu den bewußtesten, freudigsten Trägern des Wehrgedankens wie überhaupt der staatlichen Macht gehören, die Fragen des christlichen Völkerlebens ernsthaft aufgreisen müssen. Es gibt keine christliche Volksgemeinschaft, deren Christentum an den Grenzen des eigenen Volkes Halt machen könnte. Hüben wie drüben liegen in den Kreisen der studierenden Jugend noch die größten Hemmungen für ein Verstehenwollen. Uktive Friedensarbeit, klug aber zielsicher, muß auch hier unbeschadet aller sonstigen berechtigten Neigungen und Fertigkeiten Aufgabe werden. Gerade Gruppen, die sich auf beiden Seiten katholisch nennen, national im vollen, christlichen Sinne sein wollen, müßten sich in noch verstärktem Maße in gegenseitiger Uchtung, mit dem ernsten Willen des Verstehens treffen. Was hier namentlich im vergangenen Jahre begonnen wurde, muß in noch verstärktem Umfang weiter-

geführt werden. Möge dies auf dem Voden der Pax Romana, dem internationalen Zusammenschluß katholischer Studierenden, oder auf anderm Wege geschehen, es wäre unverständlich, wenn gerade die Studentenschaft, die Trägerin der künftigen Verantwortung, sich zurücklielte. Wir hoffen, daß troß der steigenden wirtschaftlichen Not auch in Deutschland es im neuen Jahre möglich sein wird, im Sinne der Völkerversöhnung tatkräftig weiterzuarbeiten. Soweit große Treffen und Kongresse sich nicht mehr durchführen lassen, muß um so eingehender die Ausklärung in unsern eigenen Kreisen, besonders den großen katholischen Verbänden, erfolgen. Auch das ist eine der

Aufgaben, die in Freiburg als vordringlich erkannt wurden.

Derfönliches Kennenlernen und Berstehen muß in mühevoller Rleinarbeit das Ziel der driftlichen Bölkergemeinschaft näherbringen. Wohl täuschen wir uns keinen Augenblick über die Berge, die entgegenstehen. Aber follten wir nicht einen Glauben haben, der die Berge versett? Uls Leo XIII. seine sozialen Enzukliken in die Welt sandte, haben mutige Männer Zeitströmungen getrockt und seine Gedanken zum Siege geführt. Gollen Benedikt und Pius Rufer in der Wüste. Herzöge ohne Beerbann sein? Wer, dessen Berg katholisch empfindet und deffen Sinn für Worte vom Stuhle Petri aufgeschloffen ift, kann all die Mahnrufe, all das Flehen, das Beschwören der jüngsten Päpste vernehmen und vorbeigehen — so wie es heißt in der Parabel: "Er sah ihn und ging porüber!"? Welcher junge Ratholik, deffen Berg noch tatenfroh und wagemutig ift, muß sich nicht aufmachen, den Frieden zu erstreiten, wenn er ein Gendschreiben gleich dem Benedifts XV. Pacem Dei lieft, und nicht nur lieft, sondern aus seinem katholischen Bergen beraus die Papstsendung, den Ruf nach der Friedensliebestat auch auf sich, den Sohn der Rirche, bezieht? "Deshalb beschwören und bitten Wir um der tiefen Liebe Chrifti willen", schreibt Benedikt an die Bischöfe, "dringt darauf, daß so viele auch Eurer Gorge anvertraut find, Ihr fie nicht nur zum Berzicht auf den haß und zum Berzeihen aller Unbill aufrüttelt, sondern wirksamer noch sie zu den Werken des driftlichen Wohltuns antreibt." In der nun folgenden Aufzählung zeigt Benedikt, daß es ihm nicht genügt, mit der allgemeinen Versicherung driftlicher Feindesliebe zu kommen. Nein, Tatbeweise dieser Feindesliebe will er haben. Und was er hier von den einzelnen sagt, das gilt auch von den Völkern. Es gilt gerade von den Bölkern, die der lange Rrieg entzweit hat, sie follen Freundschaft unter fich und Verbindung pflegen. "Denn es gibt tein anderes Gefeg der Liebe nach dem Evangelium für die einzelnen Menschen, ein anderes für Staaten und Bölker, die Schließlich alle aus einzelnen Menschen sich bilden und bestehen." Das hochheilige Gesetz Jesu Christi besiehlt nach Benedikt "dies Vergeffen der Beleidigungen und die brüderliche Wiederverföhnung der Völker". Es läßt sich nur aus der Unkenntnis der Papftbriefe erklären, daß so viele gewiß treue Ratholiken in den verschiedenen Nationen heute noch fo untätig, ja nur zu oft verächtlich ablehnend allen Bemühungen gegenüberstehen, die Ernst machen wollen mit dem Geheiß ihrer Kirche und ihrer Religion. Dies zeigt sich besonders dann, wenn man nicht bei der billigen Beteuerung, durchaus chriftlich zu denken und zu fühlen, stehen bleibt, sondern entsprechend der Mahnung Benedikts diesem Denken auch Ausdruck durch die Tat verleihen will. Darum sollte gerade uns Katholiken nichts abhalten,

den Weg des Friedens zu gehen, Vorkämpfer des Friedens zu sein. Mag auch einmal ein Bersuch, eine Maknahme als undurchführbar sich erweisen. Was verschlägt es? Besser immer noch, als träge die Hände in den Schok zu legen, geschweige denn am fortglimmenden Berde des Hasses zu schüren. Saben wir Katholiken den Mut, für den Frieden einzutreten, auch wenn dies vielen recht unzeitgemäß scheint! Ein Zeichen gerade, daß dieses Eintreten höchst zeifgemäß ift! Machen nicht viele, die den Katholiken anderer Länder schwächliches Nachgeben gegenüber der Politik ihrer Regierung vorwerfen, diesen Vorwurf nur, um das eigene Handeln zu decken? Werden wir dadurch den Fehler des Nächsten beheben, daß wir ihn selbst begehen? Aber gerade gegen diese Mauer des Unverstandes und Nichtverstehens der Guten anzurennen. ift unfre Aufgabe. Wir haben nicht hohe Politik zu machen, nicht Staaten zu lenken. Wohl aber follen wir die Bergen lenken, sie aufrütteln und hinweisen auf die Hochziele des Seiles. Und dieser Ansturm ift nicht umsonst. Schon können wir klar wertvolle Käden erkennen, die fich felbst zwischen Völkern herüber- und hinüberspinnen, die man im fluchwürdigen Aberglauben erziehen will, als wären fie Feinde von Natur und die Erde zu flein, fie beide zu tragen. Darum schreiten wir weiter mutvoll auf dem Wege des Kriedens. Nicht friechend und bettelnd wie ein winselnder Sund, sondern aufrecht und jauchzend wie ein Streiter des Lichtes.

Constantin Noppel S. J.

## Eine neue Aussprache über Katholizismus und Protestantismus.

Infre langjährigen Versuche und Anläufe, um eine freundschaftliche Aussprache beiderseits anzubahnen zwischen Liebhabern des vielgenannten und vielbegehrten "konfessionellen Friedens", waren bisher eine Saat auf hartes Erdreich. Das Ziel dabei war, durch gegenseitigen Gedankenaustausch und gegenseitiges Sichkennenlernen Mittel und Wege zu finden, wie trog der nicht von heut auf morgen lösbaren Gegenfäge in Sachen der Religion, des Glaubens und der Weltanschauung die kirchlich getrennten Brüder in Deutschland einträchtig nebeneinander leben, in Frieden und driftlicher Liebe miteinander vertehren und die unausbleiblichen Busammenftoge der Meinungen, Bunsche und Interessen nach Gerechtigkeit und Billigkeit schlichten könnten. Wohl zeigte sich der Herausgeber der Zeitschrift "Die Christliche Welt", Prof. Dr. Martin Rade in Marburg, zeitweilig geneigt, auf die Unregung einzugehen, und auch der Evangelische Bund machte einen schönen Unlauf in der gleichen Richtung. Aber der Gedankenaustausch geriet immer bald wieder ins Stocken. Die Pessimisten, welche dem Verfasser mehr als einmal zuriefen: Laß alle Hoffnung fahren! behielten anscheinend recht.

Da ist es nun um so erfreulicher, daß eine kräftige Hand eingegriffen und einige hoffnungsvolle Furchen in das schwere Erdreich gezogen hat. In Dr. Heinrich Hermelink, Professor der Kirchengeschichte an der Universität Marburg, begrüßen wir diesen Bahnbrecher. Sein Büchlein ist aus dem Vortrag hervorgegangen, den er vor einem Kongreß führender Neuprotestanten Harnack-Radescher Richtung in Elgersburg (Gotha) gehalten und zuerst in Rades Zeitschrift "Die Christliche Welt" veröffentlicht hat. Die jetige Buchausgabe, die besonders durch viele wertvolle Unmerkungen bereichert ist, verdient auch von Katholiken beachtet zu werden, wie schon eine Abersicht über den Inhalt zeigen wird, die wir möglichst eng an die Worte

des Verfassers anschließen.

Hermelink stellt sich eine doppelte Aufgabe:

"Erstens soll der Ratholizismus der Gegenwart in seinen Lebensäußerungen, Strebungen, Zielen und Hoffnungen, in seinen Erfolgen und Fehlschlägen dargestellt werden. Zweitens schließt sich daran die Frage, inwiesern unsre interkonfessionelle Haltung, unsre, d. h. der protestantischen... Welt Einstellung gegenüber dem Ratholizismus durch jene eigentümliche Entwicklung bestimmt wird und neue Unregungen erhält."

Bei Lösung der ersten Aufgabe kommt es ihm nur auf Tatsachen und nicht auf Stimmungen an. Doch will er im Vorbeigehen feststellen, daß die allgemeine Stimmung in Deutschland bis weit in die protestantischen Kreise hinein heute prokatholisch ist, wo sie vor zwanzig Jahren überwiegend antikatholisch war. Dieser Stimmungswechsel müsse ebenfalls als Tatsache gebucht werden.

 $<sup>^1</sup>$  Katholizismus und Protestantismus in der Gegenwart, vornehmlich in Deutschland. Von D. Dr. Heinrich Hermelink. 8° (84S.) Stuttgart-Gotha 1923, F. A. Perthes. Grundzahl M 2.—

Zuerst schildert alsdann Hermelink drei "Quellpunkte" des katholischen Aufschwungs: den monastischen Frühling, zweitens die katholische Jugendbewegung und drittens die eucharistische und liturgische Bewegung.

Der Kulturkampf hatte mit den bescheidenen Unfängen eines neuen Alosterlebens in Deutschland gründlich genug aufgeräumt, und bis zum Zusammenbruch wachte der Staat, daß die Klöster nicht wieder hochkamen. Jest ist es auf einmal ganz anders; alte Klöster bevölkern sich wieder, und in Kasernen und Schlösser ziehen Mönche ein. Das wunderbarste aber ist, daß nun das Klosterleben auch für viele idealgerichtete Protestanten ungeheuer anziehend und verlockend wird. Das ist der mönchische oder monastische Krühling.

Die Romantik der deutschen Jugendbewegung in allen ihren bunten Formen hat etwas katholisches oder doch antiproteskantisches an sich. "Die evangelischen Kirchen und Gemeinschaften haben bis jest von der Welle der Jugendbewegung kaum etwas zu spüren bekommen", während die katholische Kirche im Quickborn und andern Gruppen oder Bünden sie "fast ganz aufzufangen wußte".

Noch großartiger und blühender sieht der eucharistische Frühling samt der anschließenden Liturgischen Erweckung sich an. Die Tat des tieffrommen Papstes Pius X., der durch Betonung der häusigen Rommunion und der Kinderkommunion, durch eucharistische Welktongresse und liturgische Resormen neuen Schwung in das katholische Frömmigkeitsleben hauchte, wird gebührend anerkannt. In Deutschland ist es dann besonders der Einsluß von Beuron und Maria-Laach mit den liturgischen Wochen, den Schriften der Ecclesia orans usw., der das Verständnis für den Wert der Liturgie und die Beteiligung an ihr fördert. Mit gutem Verständnis und innerer Teilnahme schildert Hermelink diese drei Charakterzüge des katholischen Erwachens. Sie bilden indes nur das prangende Portal zu den folgenden Ubschnitten über "Kultur und Katholizismus".

"Signatur des Protestantismus im Zeitalter des Liberalismus und Kulturkampses ist sein Bewußtsein, mit der Kultur zu marschieren", wogegen die Protestanten gern von einer naturnotwendigen "Rückständigkeit", "Mittelalterlichkeit", ja Kulturseindschaft der Katholiken redeten. Das hat sich jest auffallend geändert. Während man früher auch auf katholischer Seite gelegentlich das Empsinden von einem "Ghetto" der Glaubensgenossen hatte, "fühlt man sich jest getragen von den Kulturbedürfnissen und Kulturauswirkungen der Gegenwart. Katholizismus und Kultur scheinen aufeinander eingestellt".

Da kommt zuerst die neue Einstellung gegenüber dem Mittelalter in Betracht und die damit verbundene positive Schägung der Scholastik.

"Die grundgelehrten Publikationen der Schule Alemens Bäumkers, die Lebenswerke des Dominikaners Denifle und des Jesuiten Ehrle, die Forschung einer ganzen Generation von katholischen Gelehrten über das Mittelalter haben uns dem Geist der Scholastik näher gebracht. Es ist kein Wort mehr zu verlieren über ihre positive Bedeutung. Man nehme hinzu die Neuentdeckung der Gotik, wissenschaftlich und stimmungsgemäß, Franz von Assis und Katharina von Siena, die Mystik und alles zusammenfassend: Dante. Die Dante-Enzyklika Benedikts XV. kann vor-

erst als Schlußpunkt verzeichnet werden... Der andere Schlußpunkt ist die Tatsache, daß ein Renner der Scholastik, Achilles Ratti, zum Papst Pius XI. noch mit jungen Jahren gewählt wurde."

"Für das Kulturbewußtsein des Katholizismus in Deutschland ist weiterhin das Bündnis mit der modernen Kunst und Literatur charakteristisch." Die Beuroner Kunst, Vorläuserin der liturgischen Bewegung, suchte dem vielerorts hochgekommenen Kitsch entgegenzuwirken. "Da erschienen in den legten Jahren plößlich die Programmschriften des Expression nismus, die zugleich Heroldsruse der Wiedergeburt einer christlich-katholischen Kunst sein wollten. Die neue Kunst drängte sich geradezu dem Katholizismus auf." Über die Kirche ist konservativ. Die ablehnenden Stimmen blieben nicht aus. "Und dazu kommt von höchster Stelle der Kanon 1279 des neuen kirchlichen Rechtsbuches, demgemäß ungewöhnlichen Bildern, die dem anerkannten Geist und Brauch der Kirche nicht entsprechen, die Gutheißung des Bischofs zu versagen ist."

"Viel erfolgreicher gestaltete sich die Verbindung des Ratholizismus mit der modernen Literatur."

An einer stattlichen Reihe von glänzenden Namen zeigt Hermelink, daß der katholische Volksteil sich auch auf diesem Felde mit Ehren sehen lassen kann. Die Verdienste der Zeitschrift "Hochland" und deren beiden Vegründer Prof. Karl Muth und Dr. Paul Huber werden hervorgehoben. Sbenso kommen die Unstrengungen, um eine sittlich einwandfreie, ästhetisch hochstehende Theaterkultur zu begründen, in helles Licht.

Bei dem anschließenden Hinweis auf das Gebiet der Sozialethik hat es zunächst den Anschein, als wolle Hermelink den vorübergegangenen Gegensat der "Richtungen" (Köln und Berlin) überstark betonen. Allein er macht sich alsbald selber klar, daß hier nicht sowohl verschiedene sozialethische Grundsätze, als eine verschiedene Beurteilung der in Deutschland momentan gegebenen Umstände vorlagen, die für die Nuganwendung und das taktische Berhalten in den sozialen Aufgaben zu ungleichen und entgegengesetzten Schlüssen führten. "Man will beides zugleich: integral und universal katholisch sein."

Gelbst bei einem so heiteln Gegenstand, wie das neue Gesethuch der Rirche es ift, bleibt der Verfasser seinem Streben nach sachlicher Rube im ganzen treu. Wohl spricht er von einer "nun erst recht vollendeten Zentralisierung und Papalisierung der Kirche"; aber daß in diesem Bezug das Gesetbuch keine Neuerung gebracht, sondern nur "knapp und klar, in lapidarer Größe" das seit langem geltende Recht niedergeschrieben hat, stellt er nicht in Abrede. Go nimmt er denn auch den einschneidendsten Ranon über die Mischeben mit Gelassenheit, wenn auch mit einigem Bedauern hin und kann sich für "voreilige Protestkundgebungen" nicht erwärmen. Ebenso vorsichtig urteilt er über das Verhalten des Papstes Benedikt XV. im Weltkrieg und überhaupt über die katholischen Weltorganisationsbestrebungen unter vatikanischer Kührung. Die leidenschaftlichen Unklagen gegen den verstorbenen Papst, als habe er es an Unparteilichkeit fehlen lassen und im Weltkrieg die Feinde der Mittelmächte begünftigt, wie solche aus Kreisen des Evangelischen Bundes erhoben wurden, lehnt er deutlich genug ab. Dagegen bringt er den Bersuchen der Katholiken, eine driftliche, auf Grund des Bölkerrechts aufgebaute Internationale zur Verbesserung und Verchriftlichung des Völkerbundes anzubahnen, gutes Verständnis entgegen.

<sup>\*</sup> Stimmen ber Beit. 106 5/6

Etwas unvermittelt geht er dann auf eine ganz andersartige Tatsache über, die er das neue Lebensgefühl der katholischen Religiosität nennt. Er findet nämlich bei uns eine "charakteristische innere Unruhe, die Furcht vor der Beichte und die ständige Gelbftanftrengung gur Erfüllung der Gebote und Rate". Unknupfend an einen Auffat in den "Stimmen der Zeit" (Juli 1922) "über Freudlosigkeit in der Religion" und an den vielbesprochenen Urtikel im "Hochland" (März 1922) über "die Erlöften" und das Erlöftsein will er die auch von andern Protestanten bestätigte Wahrnehmung machen, daß die Ratholiken es mit dem Bewußtsein der Günde und mit der Frage: Wie finde ich einen gnädigen Gott? viel ernster nehmen als die meisten heutigen Protestanten. Wenn es richtig ift, gereicht es uns nicht zur Unehre. Auf der andern Seite aber weist er auf Bischof Repplers berühmtes Losungswort "Mehr Freude" und auf die in der ganzen vorausgehenden Schilderung besprochene Reihe von Tatsachen hin, durch die eine katholische Besigfreudigkeit hindurchgehe und eine, "man kann nicht fagen: fanatische, aber sichere Siegesftimmung, die in legten Gründen religiösen Gegenwarts. und Gemeinschaftsbesites wurzelt".

Eine gewisse "Unruhe zu Gott", die den meisten modernen Protestanten unbekannt und rätselhaft zu sein scheint, wollen wir bei religiösen Katholiken nicht abstreiten. Sie zeigt eben, daß diese es mit dem Glauben an den überweltlichen, gerechten Richter der Lebendigen und der Toten ernster nehmen als viele kulturselige Namenchristen von heute. Hat man doch, wenn wir recht berichtet sind, noch auf den Tagungen der Freunde des Gegenwartschristentums darauf hingewiesen, wie not es tue, daß man dem heutigen Geschlechte diese "kulturseindliche" Seite des Urchristentums, die auch noch ein Erbteil des Urluthertums geblieben sei, wieder mehr zum Bewußtsein bringe. Daß eine solche Denkweise, die ganz dem Evangelium entspricht, ein gesundes, freudiges

Lebensgefühl nicht hindert, scheint Hermelink selber anzuerkennen 1.

Ebenso ist es mit seinem kurzen Rückblick auf den überwundenen Modernismus. Er werde in anderer Gestalt wieder kommen, meint er; darum sei das die Uchillesferse des stolzen Fortschreitens, und die gegenwärtigen Siege seien Pyrrhussiege. — Daß nicht jede Urt von Liberalismus und Individualismus auf immer tot sei, glauben auch wir und bedauern es nicht sonderlich. Meinungsverschiedenheiten zwischen Rechts und

¹ Ganz anders denkt über diese Frage Hermelinks Kollege H. Frick in Gießen, der in einer kürzlich erschienenen Schrift die Frage aufwirft: Be de utet Religion für den Menschen eine Beruhig ung oder ein Wagnis? An dieser Frage, antwortet er, gehen die wirklich Alten und die wahrhaft Jungen auseinander. "Denn alles Alte predigt Beruhigung. Beruhigt euch! heißt es bei jenen Protestanten, die einen Heilspfad, jedermann zugänglich, ausweisen können, der in persönlicher "Heilsgewißheit" der Einzelseele einmündet. Ein grobes Mißverständ nis. ... Beruhigt euch, predigen auch jene Katholiken, die allerlei Hilfsmittel für die Gewissensöte an gläubige Seelen zu verabreichen wissen, da, wo der einzelne nicht mehr weiter könnte, ohne in große Unruhe zu verfallen. Warum jedoch läßt man ihm nicht seine Unruhe? Gewiß, die besten Protestanten und die besten Katholiken wollen anders...." (Religiöse Strömungen der Gegenwart. Von Heinrich Frick, Privatdozent in Gießen [Wissenschaft und Vildung 187] Leipzig 1923. S. 126. Zitat mit kleinen Kürzungen). Frick ist mit uns der Ansicht, daß es neben der krankhaft-skrupulösen auch eine gesunde Unruhe gibt, und daß gerade auch den Protestanten etwas mehr davon zu wünsschen wäre.

Links muffen sein und schaden nichts, wenn sie sachlich und driftlich ausgetragen werden.

Den Gesamtüberblick über die äußere Lage des Katholizismus, dem die nächsten 14 Seiten des Buches gelten, können wir übergehen. Daß diese Lage im ganzen vorwiegend günstig ist, sowohl im Deutschen Reiche als in den meisten Auslandstaaten, bestreitet Hermelink nicht. Im einzelnen sind aber die Grundlagen für die Beurteilung so schwankend und lückenhaft, daß der Anblick oft wechselt. Zudem ist hier die Grenze zwischen Tatsache und Stimmung oder Bewertung schwer zu sinden. Viel wichtiger scheint uns das zu sein, was der Verfasser im folgenden Haupstabschnitt sagt.

In diesem fragt Hermelink nach der Einstellung, die der Protestantismus oder die ihm gesinnungsverwandten Protestanten einzunehmen haben gegenüber all den bisher besprochenen Erscheinungen der Gegenwart auf katholischer Seite.

"Erster Grundsat", sagt er, "muß sein, daß diesen Tatsachen unserseits Rechnung getragen werden soll, d. h. die geistige Großmacht und Kulturfähigkeit des Katholizismus muß von uns Protestanten ganz anders als bisher anerkannt werden, nicht im Sinn schlotternder Angst über jeden Konvertiten und eines Wehgeschreis über jede Jesuitenniederlassung in Deutschland — aber gegenüber der kulturkämpserischen Ara ist eine totale Umstellung notwendig. Endgültiges Ende des Kulturkampses muß jest die Losung sein. ... Catholica sunt, non leguntur; der Kulturkamps ist aus solcher Geringschäsung heraus eine drohende Gefahr gerade in den prinzipiell freien demokratischen Staatsgebilden der Gegenwart... Das gibt stets das Bild des Elefanten im Porzellanladen." <sup>1</sup>

Hermelink weist dann hin auf das, was Rade und Mausbach in Thimmes Buch "Vom innern Frieden", was der Treuga-Dei-Bund, der "Inter-konfessionelle Verständigungsausschuß" von Berlin und andere in dieser Richtung anstrebten. Sogar der Evangelische Vund habe der neuen Lage Rechnung getragen, indem er schon 1919 in eine Auseinandersetzung mit dem Schreiber dieser Zeilen eintrat über gewisse Regeln, deren Beobachtung einen anständigen, in den Schranken guter Sitte verlaufenden Gang der konfessionellen Polemik verbürgen sollte 3. Dann habe derselbe Vund im Mai 1921 ein neues Arbeitsprogramm aufgestellt, worin er unter stärkerem Betonen der früher oft vermißten positiven Aufgaben seine Bereitschaft erklärte, "mit den katholischen Volksgenossen in allen Fragen zusammenzustehen, in denen gegen-

Das sollten, im Vorbeigehen gesagt, die freien demokratischen Protestanten in Vöhmen beherzigen. Sen lesen wir nämlich, "daß die Synode der Tschechischbrüderischen evangelischen Kirche in Prag eine Resolution gegen die Jesuiten gesaßt hat und fordert, daß dieser unster Heimat und unsrem Volke gefährliche Orden im Staate nicht geduldet werde" (Allg. Svang.-Luth. Kirchenztg., Nr. 42 vom 19. Oktober 1923). Das Vlatt, dem wir die Nachricht verdanken, scheint die Forderung der Böhmen zu billigen, denn es leitet sie ein mit dem Saß: "Die klerikale Presse ist in Erregung darüber, daß" usw. Auf derselben Seite aber klagt es, daß die Polen einen protestantischen Pfarrer, einen ehemaligen Goßner-Missionär, samt Gemahlin aus ihrem Staate verbannt haben. Wenn nun die Polen sagen, die Goßnerleute seinen eben protestantische Jesuiten? — Das ist auf beiden Seiten der Elefant im Porzellanladen. Beide Elefanten können sich aber auf das Beispiel der freien demokratischen Schweiz berufen!

<sup>2</sup> Diefe Zeitschrift 92 (1917) 205 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **C6b.** 89 (1915) 386; 91 (1916) 488 587; 95 (1918) 56; 96 (1919) 417.

über einer glaubenslosen und unchristlichen Weltanschauung und Lebensäußerung die zwischen den christlichen Bekenntnissen vorhandene Gemeinbürgerschaft sich geltend macht".

Nun geht Prof. Hermelink mit höchst anerkennenswerter Sachlichkeit und Treue über zur Besprechung der positiven Vorschläge, die der nämliche Jesuit seit 1915 in den "Stimmen" wiederholt gemacht hat, um zu einer Fortsührung des Burgfriedens und zu einem Modus vivendi zwischen den Konfessionen zu gelangen, und auf das, was von anderer Seite im Interesse des konfessionellen Gleichgewichts und der vaterländischen Rücksichten dagegen eingewendet wurde.

Unste zwei praktischen Regeln: erstens Verzicht auf anerkannte Geschichtsfälschungen und zweitens Achtung in der Form bei Austrag unvermeidlicher Meinungsverschiedenheiten billigt Hermelink als selbstverständlich, wie sie auch schon vom Evangelischen Bunde angenommen sind. Seenso hat er gegen den Verzicht auf politische Machtmittel entsprechend seiner Stellung zum Kulturkampf nichts einzuwenden. Endlich will er unsre zwei andern Regeln für den Austrag des konfessionellen Vettstreits auf eine einzige zurücksühren und gelten lassen. Diese Regeln lauten: "Jeder Teil nehme den andern so, wie er ist", und: "Man verlange von der Gegenseite nicht den Verzicht auf jede Propaganda." Das komme, sagt Hernen lernen müssen. Nun sei das aber, wie auch Mausbach im schon erwähnten Aufsas betone, "vielschwerer, als es sich so anhört".

"Die Schwierigkeit beginnt sofort, wenn eine Konfession aus prinzipiellen Gründen (weil sie so ist, wie sie ist und sein muß), den andern Teil nicht nehmen kann und darf, wie er ift. Go will es uns wenigstens bei unsern katholischen Mitchriften scheinen, daß sie unser besser Teil nicht nur nicht treffen, sondern gar nicht treffen können." "Überall", so fährt er fort, "wenn sich Ratholiken noch so liebevoll mit uns und unsern kirchlichen Verhältniffen beschäftigen, machen wir die Beobachtung, daß der Ratholizismus entweder Auflösung, Zwiespältigkeit und Deformation findet, wo wir Bewegung, Leben und Reformation sehen; oder wenn auf unsrer Seite etwas anerkannt wird, sehen wir sofort das hierarchische Ideal des Ut omnes sint unum im Hintergrund lauern, während wir unsre protestantische Freiheit und Bielgestaltigkeit mit dem Heilandswort derselben Abschiedsrede des vierten Evangelisten begründen möchten: In meines Vaters Haus find viele Wohnungen. Go kommt es uns also vor, daß wir bei gutem Willen zur Not eindringen zu können glauben in den zentralen Unziehungspunkt der katholischen Rirchlichkeit und der katholischen Frömmigkeit, wie es zur Zeit von vielen unter uns versucht wird, daß auf der andern Seite dagegen das entsprechende Verhalten gang unmöglich erscheint, schon weil eine unbefangene, geflissentlich aufnehmen wollende Teilnahme an unfern Gottesdienften oder eine offene Lekture unfrer gur Erbauung und Belehrung geschriebenen Bücher einem Ratholiken einfach als schwere Gunde verboten ift. Go leiden alle praktischen Vorschläge bei näherer Kenntnisnahme von vornherein an prinzipiellen Schwierigkeiten, die den besten Willen unserseits, den andern Teil so zu nehmen, wie er ist, von Anfang an hemmen."

Die Schwierigkeit, auf die Hermelink hier anspielt, ist ohne Zweifel vorhanden; aber sie ist beiderseitig und aufseiten der Protestanten wenigstens ebensogroß als bei uns. Viele unparteiische Beurteiler der konfessionellen Verhältnisse haben sogar festgestellt, daß die Bereitwilligkeit und das Streben,

die Lage, das Leben und die Unschauungen der andern Bekenntnisse kennen zu lernen, auf katholischer Seite ungleich größer und erfolgreicher sei als bei den Protestanten. Man braucht nur an Karl Jentsch und sein Buch: "Wie dem Protestantismus Aufklärung über den Katholizismus notfut" (Leipzig 1917) zu erinnern. Dabei ift eine wahrheitsgetreue Renntnisnahme des Ratholizismus für Protestanten verhältnismäßig leichter als der richtige Einblick in die andern Kirchen für uns, weil die katholische Kirche eine streng einheitliche Größe ift, während die andersgläubigen Konfessionen, Richtungen, Kirchenparteien und Standpunkte zahlreich und verwickelt find und häufig wechseln. Der Hinweis auf das Berbot aktiver Teilnahme an fremdem Gottesdienft und Lesung häretischer Schriften verfängt kaum besser, weil auch Hermelink und wohl die meiften feiner Glaubensgenoffen dem Grundfag huldigen: "In einen Gottesdienst gehört kein fremdes Feuer", und weil es sich bei unfrem Thema des gegenseitigen Rennenlernens nicht um die theologisch wenig oder gar nicht interessierte Laienwelt, sondern in erster Linie um Theologen oder doch um Studierte handelt. Diese haben auch bei uns trog des Index librorum prohibitorum Mittel und Wege, um sich die erwünschte Kenntnis zu erwerben, während für die Mehrzahl der Gegenseite das ominose Catholica sunt, non leguntur und die inoffiziell tätige Warnung vor "ultramontanem Gift" mindestens ebenso wirksam ift als der harmlose Inder. Es ist auch nicht richtig, daß die Lesung eines von einem Protestanten zur Belehrung oder Erbauung verfaßten Buches, wenn es nicht ex professo die Irrlehre versicht, unter schwerer Gunde verboten sei. Was z. B. die Kenntnisnahme kirchengeschichtlicher Werke betrifft, tun wir darin eher zu viel als zu wenia.

Bang übel beraten war Bermelink bei der Wahl der Beifpiele, mit denen er das Gesagte bekräftigen will. Er wählt dazu die "Symbolik" von J. A. Möhler und die Vorträge von Prof. Engelbert Rrebs auf einer Afademifertagung 1922. "Gibt es etwas Miserableres und Dürftigeres", fragt er, "als diese Darftellung der lutherischen und reformierten Lehre [bei Möhler]?" Miserabel und dürftig ist Möhlers berühmtes Werk auf keinen Kall: wohl aber müßte man es als sehr ungenügend bezeichnen, wenn es als Bild des heutigen Protestantismus auftreten wollte. Aber das Buch erschien 1832, also vor rund einem Jahrhundert, und damals war es ein Ereignis von gewaltiger Tragweite, ja es war neben dem Kölner Ereignis (Gefangennahme des Erzbischofs) das Ereignis, von dem der in der Zwischenzeit eingetretene Aufschwung des deutschen Katholizismus seinen Ausgang nahm. Kein Wunder, daß sich um Möhlers "Symbolik" eine eigene, nicht ganz kleine Literatur entfaltete. Hermelink behauptet allerdings willkürlich, die Symbolik sei "bis zum heutigen Tage die Grundlage dessen, was die katholischen Theologen vom Protestantismus im besten Fall zu wissen bekommen" — Tatsache oder Stimmung?

Möhler wollte den offiziellen (orthodoren) lutherischen und reformierten Protestantismus nach den anerkannten Bekenntnisschriften und den eigenen Erklärungen der Reformatoren darstellen. Daneben gab er noch eine kürzere Beschreibung der "kleineren protestantischen Sekten" von damals. Daß der heute viel wichtigere Neuprotestantismus, der zu sener Zeit erst in

amorphem Zustand erkenntlich war<sup>1</sup>, in seiner Symbolik fehlt, gereicht ihm

nicht zum Vorwurf.

Nicht besser am Plage ift das andere Beispiel. Prof. E. Rrebs wollte vor den katholischen Akademikern in Heidelberg über Einigendes und Trennendes zwischen den Protestanten und uns 2 sprechen. Wenn er dazu vornehmlich die neuesten Stimmen aus dem protestantischen Lager, und zwar vorwiegend kleinere Schriften, Artikel in Zeitschriften und Zeitungen sowie private Zuschriften an ihn verwertete, so war das berechtigt, denn es kam ihm natürlich nicht auf eine hochwissenschaftliche Behandlung der theologischen Lehrgegenfäge, sondern auf ein naturgetreues, auch für Laien anziehendes und nügliches Gemälde der Stimmungen, Regungen und Sehnsüchte derjenigen Protestanten an, die unfrer Kirche Aufmerksamkeit schenken. Dabei erwies er den positiven, altgläubigen Protestanten, den bibelfrommen Gemeinschaftsleuten, die das tautologische Schlagwort vom "biblischen Evangelium" auf ihre Parteifahne erheben, und den Tatchriften der Innern Mission allerdings mehr Beachtung als den modern-protestantischen Gegenwartschriften. Aber das ift sein gutes Recht, und es dürfte schwer zu beweisen sein, daß er Licht und Schatten ungerecht verteilt; denn auch die Neuprotestanten kommen nach Gebühr zu Ehren. Hermelink follte es von seinem Standpunkt aus nur lobend anerkennen, daß Arebs den Nachdruck nicht auf polemischen Streit, sondern auf die Pflicht, sich einander kennen zu lernen und zu verfteben, besonders aber auf den Beift driftlicher Liebe legt, und daß er diese werktätige Liebe sowohl am Unfang wie am Schluß seines Heftchens mit warmen Worten preift. Aber Bermelink hat nun einmal einen argen Zorn auf seinen Kollegen Krebs, weil dieser seinen Marburger Fakultätskollegen Seiler in einem Zeitungsartikel etwas unfanft angefaßt haben foll wegen seines "Unglaubens". In der ganz unwissenschaftlichen Erregung darüber verunziert er die legte Seite seiner sonft fo ruhig und vornehm gehaltenen Schrift mit einem polternden Ausfall auf den armen Günder. Wir haben den fraglichen Urtifel hier nicht zu verteidigen. Aber wenn der Unglaube in der Schrift Beilers nicht zu bestreiten ift, dann find auch Ausdrücke wie "Seide" und "Antichrift" lediglich Geschmacksfache; zwischen paganus und infidelis ist im kirchlichen Sprachgebrauch wenig Unterschied. Es ift auch noch nicht lange ber, daß die Altgläubigen gegen ihre modernen Brüder in der eigenen Kirche die nämlichen Worte gebrauchten. Und liegt nicht in dem heute beliebten Parteiwort "driftusgläubig" klar genug enthalten, daß die Gegner keine Christen, sondern "Untichristen" sind?

Doch kehren wir von dieser Abschweifung wieder zum Hauptgegenstand

zurück!

Die ungünstigen Eindrücke von Auflösung, Zwiespältigkeit und Mißbildung, welche manche Bewegungen und Lebensäußerungen im Protestan-

<sup>1</sup> Einiges darüber findet man in Möhlers "Neuen Untersuchungen der Lehrgegenfähe" [gegen Baur], (Mainz 1834, 2. Aufl. 1835, 5. Aufl. Regensburg 1900 mit einer wichtigen Einleitung von P. Schanz) und in der anonymen Schrift "Möhlers Symbolik und ihre protestantisch-symbolischen Gegner" (Mainz 1835).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Protestanten und wir. Sinigendes und Trennendes. Von Engelbert Arebs. (112 S.) (München 1922, Theatinerverlag). Der Inhalt besteht aus vier Kapiteln: 1. Die Protestanten und wir. 2. Sinigendes und Trennendes im Glauben an das Gotteswort. 3. Sinigendes und Trennendes in Gebet und Gottesdienstlesung. 4. Sinigendes und Trennendes in der Liebe.

tismus auf uns machen, werden aber doch nicht nur von Katholiken und Konvertiten wahrgenommen, sondern wir sinden gleiche oder noch stärkere Klagen über diese schwache Seite auch im Munde von anerkannten Wortsührern der Reformation, bei Altgläubigen, Neugläubigen und bei der Mittelpartei, in den Zeilen der "Allgem. Evang.-Luth. Kirchenzeitung", dem "Protestantenblatt", beim Protestantenverein und beim Evangelischen Bund: alle sind grundsählich für "evangelische Freiheit", aber im Einzelfall beklagen sie den Mißbrauch dieser Freiheit auf der andern Seite, indem sie gleichzeitig gestehen, daß man daran nichts ändern könne. "Wehe einer evangelischen Kirche, die nur klare Fronten hat gegenüber der Kirche Roms, der es aber an der Klarheit mangelt in Bezug auf den Inhalt des von ihr selbst zu verkündigenden Evangeliums!" heißt es in einem Aufruf des Bundes der Bekenner des biblischen Evangeliums in Rheinland und Westfalen!

So leicht ist also die hier berührte Schwierigkeit nicht abzufertigen. Sie hängt ebenso wie das "hierarchische Jdeal Ut omnes sint unum", das Hermelink "im Hintergrund lauern" sieht, zusammen mit einem fundamentalen Unterschied der beiden Religionen, mit dem ganz und gar verschiedenen Kirchenbegriff auf katholischer und protestantischer Seite. Das ist nun freilich ein Gegenstand, der sich hier nicht erschöpfend ausführen läßt. Über ohne deut-

lichen Hinweis darauf würden wir ewig aneinander vorbeireden.

Der katholische Glaubensartikel von der einen, heiligen, katholischen, apostolischen Kirche darf als bekannt vorausgesest werden. Der Protestant glaubt nicht, daß Christus eine einheitliche, sichtbare, bis ans Ende dauernde und zum Heile notwendige Kirche gestiftet habe. Die Kirche, zu der er sich hält, sei es die evangelische Kirche der altpreußischen Union oder die lutherische Kirche von Bayern oder Mecklenburg oder die reformierte Kirche von Ostfriesland, Holland oder eine der vielen reformierten Kirchen der Schweiz oder sonst eine "empirische" Kirche, gilt ihm nur als ein zufälliges, von Ort und Zeit abhängiges und wechselndes Gebilde, dem er frei und mehr oder weniger kritisch gegenübersteht. Aus Gründen der Zweckmäßigkeit geht er von einer Kirche in die andere über, denn über allen diesen sichen Kirchen steht die eine unssichtbare Kirche des Evangeliums, in der alle die verschiedenen christlichen Kirchen eins sind oder sein sollten.

Daraus ergeben sich wichtige Schlüsse für ein gegenseitiges Kennen- und Verstehenlernen. Eine schematische Parität, d. h. ein gleichförmiges Verhalten gegenüber der eigenen Kirche, ist für Katholiken und Protestanten unmöglich. Ein orthodoxer Lutheraner kann ohne Verleugnung seines Glaubens die katholische Kirche als gleichberechtigte Schwesterkirche gelten lassen, wie er ja auch die vielen nichtlutherischen Landeskirchen und Sekten als gut "evangelische" Gemeinschaften anerkennt. Er kann sogar nach Umständen von Ort und Zeit die katholische Kirche als die bessere und echtere betrachten und seine Kinder ihr zur Erziehung geben, auch wenn er selbst aus praktischen Rücksichten Pro-

testant bleibt.

So erklärt es sich, daß ein protestantischer Theolog aus Unlaß des feinen Buches von P. H. Eberl O. S. B.: "Im Klostergarten", schreiben konnte:

<sup>1</sup> Allgem. Evang.-Luth. Kirchenzeitung 1923, Nr. 41.

"Evangelisch und katholisch sind zwei psychologisch und historisch notwendige Typen des Christentums, von denen der zweite der geistigere und echtere bleibt."

Diese Art von Toleranz, Parität und Entgegenkommen können wir nicht mit Gleichem vergelten ohne aufzuhören, das zu sein, was wir sind. Die una sancta, ist katholischer Glaubensartikel, und das omnes sint unum ist nicht "hierarchisches Jdeal", sondern unbedingtes göttliches Gebot. Daraus machen wir kein Hehl, und der Ausdruck "im Hintergrund lauern" ist unberechtigt. Die einfache christliche Liebe zwingt uns, den Andersgläubigen wie den Ungläubigen nach besten Kräften den Weg zur wahren Kirche zu zeigen. Übrigens stammt der Spruch: Talis quum sis, utinam noster esses! 2 nicht von einem Katholiken her. Auf protestantischer Seite ist der Trieb zur "Propaganda", und zwar vielfach zu einer recht zudringlichen und wenig taktvollen Propaganda und Proselytenmacherei, entschieden lebhafter als bei uns, das wird von guten Beobachtern bezeugt. Viele Katholiken sind darin nur zu schüchtern.

Doch einstweilen dreht sich unser Disput nicht um Bekehrung, sondern um Kennenlernen. Darin aber, meint Hermelink, seien wir Katholiken sehr im Als Beweis führt er an, er ziehe mit den Teilnehmern seines Symbolikkollegs an eine Zentrale des Katholizismus und höre z. B. in Fulda im theologischen Geminar und im Franziskanerkolleg katholische Vorträge. Dagegen könne vom katholischen Teil volle Gegenseitigkeit gar nicht garantiert werden. — Weiß Hermelink nicht, wie viele katholische Theologen schon zu den Füßen Harnacks, Geebergs und anderer protestantischer Größen gesessen haben? Wenn die katholischen Kommilitonen in Fulda nicht vollzählig für einige Tage nach Marburg kommen, um sich, wie er anregt, über evangelische Gegenwartsfragen aufklären zu laffen oder gemeinsam mit den dortigen Theologen an Seminarübungen in Konfessionskunde teilzunehmen, so dürften dem Vorschlag zunächst praktische Hindernisse, dann aber auch grundsätliche Bedenken entgegenstehen. Jedenfalls aber folgt daraus, daß ein konkreter Vorschlag sich als minder gut erweist, noch lange nicht, daß alle praktischen Vorschläge bei näherer Kenntnisnahme von vornherein an prinzipiellen Schwierigkeiten leiden", wie hermelink meint. Wir werden aber zunächst nach dem Zweck des jedesmaligen Vorschlags fragen muffen. Gine lange Erfahrung hat z. B. gelehrt, daß mündliche Religionsgespräche oder theologische Disputationen, "Friedenskonferenzen" oder wie man sie sonst nennen mag, dem Zweck des Näherkommens, des Kennenlernens und der Verständigung eher hinderlich als förderlich zu sein pflegen. So gibt denn auch das neue kirchliche Gesetzbuch (can. 1325) einen vorsichtigen Wink. Was aber das Unhören von Vorträgen betrifft, so halten wir hermelinks Bedingung für billig und recht, daß nämlich in Sachen der Weltanschauungsvorlesungen Gegenseitigkeit walten sollte, daß also an katholischen oder neutralen Staatsuniversitäten, wo folde eristieren, ebenso für andersgläubige Minoritäten Vorlesungen ermöglicht werden, wie es an protestantischen Hochschulen durch Errichtung von Weltanschauungsprofessuren für Ratholiken geschieht.

<sup>1 &</sup>quot;Evangelische Freiheit", Jahrgang 1920, Heft 8/9, 235.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Da du so bist, wie du bist, möchtest du doch unser sein." Das Wort wird Baco v. Verulam zugeschrieben.

Im allgemeinen wird der Zweck des Kennenlernens durch das geschriebene und gedruckte Wort viel wirksamer und gefahrloser erreicht, wie auch Hermelinks Vortrag erst durch den Druck zu einem Markstein auf dem Weg der Versöhnung geworden ist. Ist nur erst der gute Wille vorhanden, den andern Teil so, wie er ist, hinzunehmen und seine Gedanken zu verstehen, so werden die Wege und Mittel sich schon sinden.

Unste schwerste Unklage gegen die protestantische Einstellung zu unster Religion lautet übrigens weniger auf Unwissenheit im rein negativen Sinn als vielmehr auf positiv falsche Vorstellungen, die sich unter den deutschen Protestanten von Geschlecht zu Geschlecht fortpflanzen und allen Versuchen besserer Belehrung den hartnäckigsten Widerstand entgegensehen. Wir sind dem Verfasser dankbar, daß er diesen Punkt nicht übergangen hat und geben ihm das Wort:

"Ein anderer Vorschlag ist, soviel ich sehe, am deutlichsten von Rade gemacht, aber auch von jesuitischer Seite aufgenommen worden: ,Weshalb sollte es nicht in der katholischen Nirche Deutschlands und ebenso bei den evangelischen Kirchen irgendwo eine Inftang oder Person geben, bei der die andere Konfession jederzeit Beschwerden und Wünsche vorzubringen in der Lage ist? Muß es so bleiben wie heute, daß jeder konfessionelle Migstand erst tausendmal empfunden und beklagt und breitgetreten wird, ehe irgend Abhilfe auch nur zu erhoffen ist? Daß überhaupt keine Abhilfe zu erreichen ist außer auf Kriegspfaden? Ist das würdig? Ist das christlich?' Der Jesuit B. Duhr schlägt unter Berufung auf Diese Gage Die Ginrichtung einer gemischten interkonfessionellen Rommission in Deutschland vor, wie das schon vorher in Schweden durch den dortigen Apostolischen Bikar Monfignore Bitter geschehen war, welche in erster Linie die Aufgabe hätte, die Schulbücher, die in Schweden ebenso wie in Deutschland mancherlei falsche und gegenseitig aufreizende Urteile über die andere Ronfession enthielten, zu überprüfen. Ich frage: Ist die regelmäßig zusammenkommende Versammlung der deutschen Bischöfe bereit, diesen Gedanken aufzugreifen und in Verhandlung mit den deutschen Regierungen und den Lehrervereinigungen zu verwirklichen, so daß auch alle unter dem deutschen Volk und der deutschen Jugend verbreiteten Bücher hinsichtlich ihrer Urteile über die andere Ronfession einer solchen billig abwägenden und für geschichtlich wissenschaftliche Richtigkeit garantierenden Inftanz, Die meinetwegen mit einem katholischen Vorsigenden eine Mehrheitsstimme für den katholischen Teil haben mag, unterstellt werden? Hic Rhodus, hic salta!" (G. 57).

Als wir vor Jahren diesen Weg als "gangbar" bezeichneten, mußten wir nur auf die Verlegenheit hinweisen, daß es damals im deutschen Protestantismus keine Behörde gab, die zu einer derartigen Übereinkunft ermächtigt war. Jest ist diesem Mangel durch die am 25. Mai 1922 erfolgte Stiftung des Deutschen Evangelischen Kirchenbundes mit seinen Ümtern abgeholsen. Un diese hätte Prof. Hermelink zunächst seinen Ruf Hic salta! richten sollen. Denn daß die katholischen Bischöse ebensogern wie vor kurzem der Bischos von Schweden einem so gearteten Schiedsgericht beistimmen würden, haben wir schon damals für selbstverständlich gehalten. Das allzu großmütige Ungebot der Vorgabe eines katholischen Vorsigenden scheint uns ansechtbar und entbehrlich zu sein. Doch deutet gerade das Beispiel Schwedens, wo dieser Untrag sehr unwirsch aufgenommen wurde<sup>2</sup>, darauf hin, daß bei den Pro-

<sup>1</sup> Vgl. diefe Zeitschrift 95 (April 1918) 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Germania Nr. 736 vom 28. November 1921; Deutsch-evangelische Korresp. 1922, Nr. 3; Wartburg vom Januar 1922; Reichsbote 1922, Nr. 70; Germania 20. Okt. 1923, Nr. 291.

testanten der Sinn für diesen Weg noch geteilt ift. Das hat seine guten Gründe.

In den Göttinger "Monatsblättern für den evangelischen Religionsunterricht", herausgegeben von H. Spanuth' steht ein Auffat von Lic. th. Paul Kiebig, Dberlehrer und zur Zeit Garnisonspfarrer in Unnaberg (jest Pfarrer in Leipzig), in dem dieser namhafte protestantische Belehrte seinen Umtsgenoffen "Dom katholischen Religionsunterricht der Gegenwart" Bericht erstattet. Der ganze Bericht ist eine sachlich wohlbegründete Unerkennung der wissenschaftlichen Tüchtigkeit, methodischen Klarheit und des pädagogischen Taktes, mit dem die katholischen Schüler nach diesen Lehrbüchern in ihrer Religion unterrichtet und auch befähigt werden, sie gegen abweichende Lehren in Schutz zu nehmen. Fiebig zieht daraus den Schluß, daß seine protestantischen Rollegen aus diesen Vorbildern noch manches lernen können, und daß es insbesondere "Pflicht der protestantischen Religionslehrer höherer Lehranstalten ist, die hier behandelten katholischen Lehrbücher zu kennen". P. S. Eberl hat in seinem "Rloftergarten" mit Dank auf diesen Aufsat Fiebigs hingewiesen. Er ift auch der beste Beweis, daß unfre Lehrbücher zu Gegenklagen wenig Unlaß geben.

Wie steht es nun aber mit den entsprechenden Lehrbüchern auf protestantischer Seite im Vaterland? — Bis kurz vor Ariegsausbruch brachten die katholischen Zeitungen, vorab die Berliner "Germania", mit periodischer Regelmäßigkeit Hinweise auf eine gute Zahl solcher Religions-, Lehr- oder Lesebücher, die offenkundige Entstellungen von Sägen der katholischen Religionslehre oder von Tatsachen der Kirchengeschichte, rechte "Geschichtsfabeln", verbreiteten. Hic Rhodus! Es wäre zeitgemäß, dem jezigen Zustand an den höheren Lehr-anstalten und den jezt dort gebrauchten Unterrichtsbüchern wieder mehr Aufmerksamkeit zu schenken, als es im lezten Jahrzehnt geschehen konnte. Was hat sich inzwischen gebessert und was bleibt auch jezt noch zu wünschen übrig? Da und dort werden hoffentlich die anstößigen Texte entsernt oder in neuen Auflagen verbessert sein. Klagen sedoch, die uns unter der Hand zugegangen

sind, lassen erkennen, daß noch nicht alles in Ordnung ift.

Noch unlängst wurden wir aufmerksam gemacht, daß an dem Gymnasium einer überwiegend katholischen Stadt (und vielleicht auch an andern Orten) ein solches Buch in die Hand der Schüler gegeben wird. Es nennt sich "Zeugnisse der Kirch engeschichte. Eine Geschichte der christlichen Kirche in Quellenstücken mit verbindendem Text". Von Dr. Friedrich Zange (Gütersloh 1913). Die zweite Auflage, die 1919 ebendort erschien, trägt den Titel: "Zeugnisse der Kirchengeschichte aus denkwürdigen Schriften, Reden, Briefen und andern Quellen mit verbindendem Text". Diese Auflage ist der hochwürdigen theologischen Fakultät der Universität Halle-Wittenberg gewidmet als Zeichen des Dankes für die Verleihung der theologischen Doktorwürde an den Verfasser. Daß es sich um ein ausgesprochen protestantisches oder "evangelisches" Lehrbuch handelt, ist aus Titel und Vorwort nicht zu erkennen. Um so einseitiger tritt die Tendenz im Inhalt hervor; ein arges Zerrbild wird z. B. vom Jesuitenorden nach Pascal und ähnlichen "Quellen" ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jahrgang 1918, 4./5. Heft, S. 112 ff.

liefert 1. Kein Wunder, daß über einen dem Frieden, dem Sichkennenlernen und der gegenseitigen Uchtung abträglichen Einfluß des Buches geklagt wird. Wir können hier auf eine Kritik nicht weiter eingehen; aber der erhofften

Kommiffion sei es neben vielen andern zur Prüfung empfohlen.

Ratholische Eltern, Lehrer, Erziehungsberechtigte und Geelsorger haben das Recht und die Pflicht, darüber zu wachen, daß nicht durch dergleichen ungeeignete Schulbücher die konfessionellen Beziehungen der Schüler an gemischten Lehranstalten vergiftet und antikatholische Vorurteile unter gebildeten Protestanten verewigt werden. Das einfachste Mittel bleibt, solange wir das ersehnte Schiedsgericht noch nicht haben, die öffentliche Presse. Je genauer und eingehender das anfechtbare Werk und die Stellen, auf die es ankommt, bezeichnet werden, defto beffer. Unbedingte Zuverläffigkeit ift erfte Bedingung. Auch die Anstalt, an der das Buch gebraucht wird oder zu einer gewissen Zeit gebraucht wurde, sollte genannt werden, wenn auch vielleicht aus naheliegenden Rücksichten mit der Rlausel, daß davon vorerst öffentlich kein Gebrauch gemacht werde. Überhaupt wissen wir nicht, ob die politischen Blätter heute geneigt find, jene Rubrik der schädlichen Lehrbücher wieder zu öffnen. Wie wäre es, wenn ein padagogisches Fachorgan eine diesbezügliche Rundfrage stellte? Im Notfall ist auch der Verfasser Dieser Zeilen bereit, solche Sinweise entgegenzunehmen, wobei er sich aber das Urteil über Urt der Verwendung (strenge Diskretion zugesichert) vorbehalten muß.

"Die Hauptsache", sagt Hermelink, "sind diese äußern Maßnahmen zum Schutz des konfessionellen Friedens ja nicht, die Hauptsache ist für uns (Protestanten) die Gewinnung eines innerlichen Verständnisses des katholischen Christentums."

Das ist richtig; aber solange die im Jugendunterricht eingesogenen und gläubig festgehaltenen Verzerrungen haften, ist jenes innerliche Verständnis ganz unmöglich. Darum erscheint uns einst weilen die Abhilfe auf dem Gebiete des Religionsunterrichtes und der Religions- und Geschichtsbücher als Vorbedingung jedes weiteren Verständnisses wichtiger als alles andere.

Vorerst aber muffen wir dem Verfasser noch in seinem Schlußabschnitt

folgen. Er stellt die Frage:

"Was ist es denn, das den Katholizismus so anziehend macht weit hinein in die Reihen unsrer besten Zeit- und Konfessionsgenossen?"

Drei Elemente, meint er, oder "drei Reaktionen scheinen da wirksam zu sein und alte

Wahrheiten neu entdecken zu helfen:

1. Die katholische Kirche gibt religiöses Gemeinschaftsgefühl im Kultus sowohl wie in ihren karitativen Organisationen, wie wir das niemals so innig und so großzügig zugleich in unserer evangelischen Kirche gestalten können... Der Protestantismus hat viel mehr Anteil an der atomisierenden Persönlichkeitskultur der Vorkriegszeit und hat zu leiden unter deren Verdikt im gegenwärtigen Zeitbewußtsein.

2. Der katholischen Kirche Stärke und, wie wir noch sehen werden, innerstes Wesen ist die objektive Wahrheitsform, die in höchster übernatürlicher Ausgestaltung dargeboten wird, ein Anziehungspunkt sondergleichen in einer Welt, die das subjektive

"Erlebnis" zu Tode geritten hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In G. Krügers "Handbuch der Kirchengeschichte für Studierende" 2. Band (Tübingen 1911) hat Hermelink den dritten Teil: Reformation und Gegenreformation bearbeitet. Darin hat er ebenfalls einer ganzen Anzahl beklagenswerter Irrtümer und Geschichtsfabeln Unterschlupf gewährt. In einer Neuauslage werden sie zu verbessern sein.

3. Daß der autoritative Führer, die für andere einstehende stellvertretende und heilige Persönlichkeit des Priesters und des Mönches, für viele unsrer Zeitgenossen eine befreiende und beruhigende Bedeutung gewonnen hat, ja daß es immer Menschen mit solchen Bedürfnissen geben wird, müssen wir anerkennen und nicht nur beklagen."

Ein gewisses wohlwollendes Einfühlen ist in diesen Worten nicht zu verkennen. Über Hermelink bleibt doch auf halbem Wege stehen. Es handelt sich bei diesen drei tatsächlichen Unziehungen nicht nur um Zeitbewußtsein und um zeitgenössische Bedürfnisse nach "stellvertretenden und heiligen Persönlichkeiten". Worauf es ankommt, ist die Frage, ob das katholische Dogma von der hierarchischen Weihe- und Jurisdiktionsgewalt und von den Sakramenten nicht besser mit gewissen des Neuen Testaments, vorab der Evangelien, übereinstimmt als die protestantische Theorie vom allgemeinen Priestertum, die Hermelink in die Worte faßt: "Da tritt kein andrer für ihn ein, auf sich selber steht er da ganz allein". Um so richtiger ist die andere Bemerkung, daß hier der Punkt sei, wo "die Wege sich schließlich scheiden zwischen protestantisch und katholisch, das muß unser Bekenntnis sein in puncto Religion und Moral".

Es folgt dann bei Hermelink ein Hinweis auf den Weg der Geschichte, um von da einen Blick in die Eigenart des katholischen Christentums zu gewinnen. "Gerade die neueste Forschung über Luther und die Reformatoren (Zwingli und Kalvin) hat die religionsgeschichtliche Eigenart des reformatorischen

Gottesbegriffes viel stärker als bisher herausgekehrt."

Hier seit er sich auch mit seinem Marburger Kollegen Fr. Heiler und dessen von Söderblom übernommenen "evangelischen Katholizität" und mit den Befenntnissen von L. Fendt und J. Engert auseinander. Der Weg dieser "idealen" Katholizität habe zwar bezaubernde Gewalt; "aber er bleibt ein romantischer Holzweg und führt nicht zum Ziel". P. H. Grisars Lutherbiographie und Lutherstudie über das Trußlied "Ein seste Burg" wird ebenfalls herangezogen zum Beweis der Tatsache, daß "die Klust zwischen den beiden Konfessionen bezüglich der Kirchenlieder größer ist, als man meint. Zweierlei religiöse Gesamteinstellungen, verschiedenartige Gottesbegriffe liegen den beiden Konfessionen zu Grunde und klingen in jedem einzelnen Liedervers und

in jeder liturgischen Sandlung mit."

Es ift merkwürdig, wie stark Hermelink den Unterschied des Gottesbegriffs zwischen Ratholiken und Protestanten hervorhebt. Er steht da im Gegensazum lutherischen Landesbischof Ihmels, der auf dem letztjährigen Weltschongreß der Altlutheraner in Sisenach einen besondern Nachdruck darauf legte, daß Luther und die rechtgläubigen Lutheraner durchaus am vollen altsirchlichen und katholischen Dogma, also selbstverständlich auch am Gottesbegriff, mit Entschiedenheit festhielten. "Luther", sagt Ihmels, "hat wohl gewußt, was er tat, wenn er sich mit solchem Nachdruck zu dem altkirchlichen Dogma bekannte." Aus dieser Tatsache wollte Ihmels die "Stumenizität der lutherischen Kirche" ableiten. Wer von beiden hat nun recht? — Die Frage brauchen wir hier nicht zu lösen; aber es ist gut, daran erinnert zu werden, daß bei den Neuprotestanten schon der Gottesbegriff mehr und mehr ein an derer wird als bei uns Katholiken.

<sup>1</sup> Allg. Evang.-Luth. Kirchenzeitung, Nr. 42 vom 19. Oktober 1923.

Nach diesen Grundlegungen kommt Hermelink zu seinem Endergebnis und sagt:

"So ist es, meine ich, das Gebot der Stunde für uns, nicht daß wir unsre evangelisch-protestantische Eigenart verwischen und in einer evangelischen Ratholizität aufgehen lassen, sondern daß wir sie so stark als möglich und in gegenseitiger Kontrolle so christlich als möglich herauskehren. Das geht nicht, ohne die ganze Klaviatur der gegenseitig möglichen Einstellungen, wie sie in der Geschichte unsrer Kirche hervorgetreten sind:

1. Der Bruch Luthers mit Rom ist erfolgt in Durchführung der apokalpptischen Untichristidee. In dem Papsttum... sah Luther die widergöttliche, legtlich zu besiegende

Macht der Hölle....

2. Die übrigen Reformatoren und auch Luther selbst gelegentlich handelten aus der Renaissanceidee heraus in Rückkehr zu den reinen alten Quellen der Schrift und zu der apostolischen Form des Christentums....

3. Im Zeitalter der Gegenreformation ift es der Gedanke der offenbarten Lehreinheit

der inspirierten Schrift; die schriftgemäße Rechtgläubigkeit der Bekenntnisse....

4. Die Befreiung der Geister vom Kirchen- und Dogmenzwang gilt als das Hauptwerk in der folgenden Epoche der Ausklärung." In der hieraus abgeleiteten Toler anz sei aber "zugleich eine Gleichgültigkeit gegen Kirchentum und Lehrgehalt verbunden, welche der ausgeprägten religiösen Überzeugung nicht gerecht mird".

5. "Diese Toleranz mußte also vertieft werden zu driftlich-brüderlicher Unnäherung und Ergänzung. Das geschah durch Pietismus und Erweckung einerseits und den

deutschen Idealismus anderseits....

6. Die konfessionelle Sinstellung des 19. Jahrhunderts ist der Kulturkampf, heraufgeführt von dem neuen, im Ende der Romantik gestalteten und seine ultramontanen Ziele siegreich durch das Jahrhundert verfolgenden Katholizismus einerseits und den Liberalismus anderseits.... Daß diese Schlagworte herüber und hinüber aufhören müssen, ist klar. Sie können aufhören, wenn wir uns mit neuer Liebe und neuem Glauben, mit echt katholischer Universalität und mit evangelischer Gewissenhaftigkeit je in

unfre gegenseitige Eigenart vertiefen.

7. So wollen wir denn als Kennzeichen eines neuen nicht mehr kulturkämpferischen Zeitalters die vielfältigen kulturellen Fortschritte, die religiösen Kräfte und ethischen Werte des gegenwärtigen Katholizismus auch unserseits begrüßen... Und diejenigen unsere Glaubensgenossen, denen es halt zum Katholischwerden ist, die sollen ruhig dahin ziehen, wohin ihr Herz verlangt. Es ist besser, sie werden gute Katholiken, als daß sie schlechte Christen bleiben. Aber zu dieser vollen, grundsählichen Anerkennung der katholischen Bestrebungen in der Gegenwart sind wir nur berechtigt, wenn wir auch unserseits unser protestantisches Kirchentum den Aufgaben der Zeit öffnen. Wir bekennen uns zu einem weltossenen Protestantismus....

Der, welcher seine Kirche so vielgestaltig hat werden lassen, wie sie ist, weiß, warum

er das getan hat.... Das Reich muß uns doch bleiben!"

Der Klang dieser siebten Taste Hermelinks auf der kirchengeschichtlichen Klaviatur des Protestantismus hat für unser Ohr eine bezaubernd süße Färbung. "Jum Katholischwerden" ist es ihm zwar, wie wir hören, noch längst nicht. Selbst das Einfühlen und Verstehen weist noch Lücken auf, und man ist beim Lesen der eben auszüglich angeführten Stellen auf Schritt und Tritt versucht, Randglossen und Einsprüche anzubringen. Wir müssen für diesmal auf solche Begleitmusik verzichten. Der urteilsfähige Leser wird selber schon da und dort die naheliegenden Vorbehalte angebracht haben. Statt dessen drängt es uns vielmehr, dem gelehrten Versasser uns vielmehr, dem gelehrten Versasser uns vielmehr,

für die Mühe und Sorgfalt, die er auf sein Büchlein verwandt hat. Der ganze Gedankengang und besonders die reichlichen Unmerkungen am Schluß mit den oft nicht leicht zu beschaffenden Quellenbelegen geben davon Zeugnis. Er will offenbar nicht nur der landläusigen Duldung und Toleranz, sondern einer auf besserer Kenntnis beruhenden Uchtung und Liebe des andern Teiles das Wort reden.

Bon unfrer Seite wollen wir uns immer wieder zu der Pflicht bekennen, auch unfre irrenden Brüder nicht vorschnell als hartgesottene Abtrünnige oder "Reger" zu brandmarken oder innerlich zu verurteilen. Gerade die Wahrnehmung, die wir oft genug machen muffen, welch unglaubliche Vorurteile und falsche Einbildungen so vielen durchaus edlen und wohlgesinnten Protestanten von Jugend auf anerzogen sind, machen es uns leicht, nicht in ein übereiltes Urfeilen wegen Böswilligkeit und mala fides zu verfallen. Da wir zudem meist in stark gemischten Gegenden wohnen, so treffen wir immer wieder mit wahrhaft edlen, frommen und gewissenhaften Protestanten zusammen, an deren driftlich ernfter Gesinnung, Gottes- und Nächstenliebe wir uns nur erbauen können. Aber gerade von vielen dieser tugendhaften Protestanten erhalten wir die greifbarften Beweise dafür, wie schwer es ift, gegen die in früher Jugend - man denke nur an eine gewisse, längst schon berüchtigte Urt von Konfirmandenunterricht — eingesogenen Vorurteile wirksam aufzukommen. Sie können es einfach nicht fassen, daß sie in so wahrheitswidriger Weise unterrichtet sein sollten. "Der Herr Pastor oder Herr Lizentiat Soundso war doch ein so frommer und gelehrter Mann; der hätte uns doch nicht in dieser Weise angelogen, wenn er nicht von der Wahrheit überzeugt gewesen wäre. Ihr Ratholiken denkt euch wohl etwas anderes dabei, wenn ihr es bestreitet; man weiß das ja; aber in der hauptsache muß es doch wahr sein." Weitere Ungebote von Gegenbeweisen werden meist mit mitleidigem Uchselzucken oder noch schroffer abgelehnt. Und doch wäre für einen Suchenden die Erkenntnis. "daß man ihm die katholische Kirche bisher nicht der Wahrheit entsprechend dargestellt hat", nur die unterfte Stufe eines siebenstufigen Aufstiegs zur katholischen Wahrheit, wie Rechtsanwalt Rurt Rothe in seinem fachkundigen Büchlein: "Auf dem Beimwege" 1 aus eigener Erfahrung bezeugt.

Aus diesem Grunde legen wir so großes Gewicht auf besseres Kennenlernen und auf den Kampf gegen Vorurteile, Geschichtslügen und Fabeln. Wir auf unsrer Seite sind durchaus bereit, und niemand verbietet es oder hindert uns, unsre andersgläubigen Brüder auch von ihren gusen Seiten kennen zu lernen, ihren christlichen Glaubensbesig und ihr sittliches Streben, ihre gusen, aus Glauben und Liebe fließenden Werke neidlos anzuerkennen. Gern wollen wir uns durch solche Wahrnehmung zu doppeltem Wetteiser mit ihnen und zum Gebet um ganze und vollkommene Einheit in Wahrheit, Glauben und Liebe

anspornen lassen.

Matthias Reichmann S. J.

Beiträge zur Seelenkunde und Seelenpflege unsrer suchenden Zeitgenossen (Paderborn 1922, Bonifaziusdruckerei).

# Offultismus und Hypnose'.

I. Spynose im Dienste des Dkkultismus. Als E. v. Cyon im Jahre 1912 in einem Atemzug Spiritismus und Hypnotismus als "seelische Verirrungen" und "Aberglauben" bezeichnete und behauptete, "zwischen Gelehrten und Klinikern einerseits und berufsmäßigen Sypnotiseuren, Spiritiften und Medien anderseits ift eine unerfreuliche Intimität eingetreten", mochte man füglich erstaunt sein und sich damit tröften, daß es sich bloß um das Aufblühen des "hypnotischen Aberglaubens in mehreren Parifer Kliniken" handle. Denn in den Studien frangofischer Autoren, namentlich aus der Schule des berühmten Nervenarztes Charcot, zeigte sich frühzeitig jene Verbindung des Hypnotismus mit dem falschen Mystizismus, welche die Lehre der alten Magnetiseure gekennzeichnet hatte. Die Frage nach der Suggestion purement mentale stand im Vordergrund neben der Frage nach der Ekstase und der Stiamatisation und dem Beilglauben, la foi qui guérit. Die stille Soffnung, die Wunder der Klinik, die man in der Hypnose zu schauen glaubte, den Wundern des Evangeliums und den Beilungen an den Gnadenstätten an die Seite stellen zu können und so diese letteren ihres übernatürlichen Charakters zu entkleiden, war zu verlockend. Un Berallgemeinerungen und kühnen Behauptungen, an Übertreibungen in der Schilderung der auffälligen Erscheinungen des hypnotischen oder Nervenschlafes und der durch ihn erzielten Heilerfolge und an echt theatralischer Aufmachung ließ man es in Paris und anderswo nicht fehlen. Nun sind wir auch in Deutschland so weit, daß ein Bündnis des Hypnotismus mit dem Mystizismus sich vollzieht, entgegen dem besten Willen der wissenschaftlich geschulten und wissenschaftlich ernsten Arztewelt. Die großen philosophischen Unklarheiten, die so vielen, auch ärztlichen Schriften über Supnose anhaften, mögen ihren Teil dazu beitragen. Ein Hauptgrund aber liegt in den hypnotischen Erscheinungen felber, die uns ein Stück Nachtseite des menschlichen Lebens offenbaren und damit dem Lieblingsgebiet des Okkultismus nahestehen. Kennt die Hypnose nicht eine Überempfindlichkeit der Sinne, die natürliche Grenzen überschreitet, ift sie nicht Zeuge von Fernsehen, Fernhören und Fernfühlen, von Entzudungen und Gesichten, von rätselhaften Steigerungen des Gedächtniffes, der künftlerisch schaffenden Phantafie, bon einem Raum und Zeit übersteigenden Berkehr der Geelen, bom wundersamen Einfluß der Seele und ihrer Vorstellungen auf den Körper und sein Geschehen, auf Schaffenskraft und Gestaltungskraft? 200 das ist ja zu lesen in wissenschaftlichen Büchern, geschrieben von Arzten und Professoren von klingendem Namen. Das haben sich die Okkultisten zunuße gemacht. Es gibt Wanderhypnotiseure, die in Jahrmarktbuden und auf Volkswiesen die hypnotischen Erscheinungen dem weiten Publikum zeigen oder auch nur porgaukeln, aber auch Salonhupnotiseure, zu benen Leute aus den obern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. J. H. Schulz: Gefundheitsschädigungen nach Hypnose. Ergebnisse einer Sammelforschung. Halle a./S. 1922, Marhold; P. Norbert Brühl C. SS. R.: Nachdenkliches über den Hypnotismus. Köln 1923, Bachem (Vereinsschrift der Görresgesellschaft); Jos. Fröbes S. J.: Lehrbuch der experimentellen Psychologie II (Freiburg 1920) 589—616; Alph. Lehmen S. J.: Psychologie (4.—5. Auslage, herausgegeben von J. Besmer S. J., Freiburg 1921, Herder) 225 ff.

Zehntausend und Kriegsgewinnler großen Stiles laufen. Sie nennen sich auch wohl Experimentalpsychologen und Vertreter naturwissenschaftlicher Geelenkunde. Handlungsangestellte und Spengler, Bäcker und Schauspieler behaupten, in München oder sonst in einer Großstadt für dieses Fach berangebildet zu sein. Autohypnose und Fremdhypnose, Wachsuggestion und posthupnotische Suggestion, Hellsehen und Telepathie, Faszination u. dgl. mehr sind die Spezialitäten, welche diese "Rünftler", "Meister" und "Professoren" durch ihre Medien vorführen. In der okkultistischen Literatur unsrer Tage fehlt die Hypnose nie, wenngleich manche Okkultisten von Fach lieber von Magnetismus u. dgl. reden, und in der Verteidigung des Okkultismus findet die Berufung auf die Hypnose immer ihre Stelle. Um die hellseherische und psuchometrische, fernhörende und fernfühlende Fähigkeit der Gensitiven oder Medien in Tätigkeit zu seigen, wird die Hypnose verwendet. Vor allem hat der Spiritismus sich mit dem Hypnotismus befreundet; der sog. Trancezustand wird vielfach durch Fremdhypnose herbeigeführt und in den Schaustücken der Materialisationssitzungen ist es die Hypnose, welche eine Eva Carrière oder einen Franek-Kluski in die Möglichkeit versetzt, ihre "teleplastischen" und "ideoplastischen" Fähigkeiten zu betätigen.

Noch eines. Der Okkultismus rühmt sich auch seiner geheimen Heilkunde, und auch darin leistet der Hypnotismus ihm willkommene Dienste. Etwas Geheimnisvolles und Rätselhaftes hat er ja anfänglich für die meisten Leute an sich; ferner braucht es, um die hypnotischen Erscheinungen und durch sie die Heilerfolge hervorzurusen, kein mühsames ärztliches Studium, keine chirurgischen Instrumente, keine Arzneikunde; ein kühnes Auftreten oder ein seines Sicheinschmeicheln genügt ja, um der Suggestion Allmacht zu verleihen. So denkt man sich. Und es sehlt an Büchern nicht, die wissenschaftlich sein wollen und wenigstens dem neurologisch geschulten Hypnotiseur die größten Dinge zutrauen. Wenn aber, wie Sanders (Hypnose und Suggestion [1921] 67) behauptet, allein Suggestion der heilende Faktor ist und der künstliche Schlaf nur herbeigesührt wird, um der Suggestion "den Eintritt in die Psyche zu erleichtern", an sich aber niemals eine Heilwirkung erzielt, so ist nicht einzusehen, warum nur ein Neurolog durch Hypnose soll heilen können.

Dieser Ansicht huldigte offenbar Herr "D. Ballani", der von Dresden unter Datum des Poststempels an Sanatorien und Arzte ein Schreiben versandte, in welchem, wie uns J. H. Schult mitteilt, unter anderem Folgendes zu lesen war:

"Arzte, die die Hypnose als nur vom Hörensagen oder aus Büchern ohne praktischen Unterricht kennen, halten sich meist schon für Psychotherapeuten, und wenn sie dann in der Praxis nichts als Mißerfolg ernten, so ist daran nicht die Hypnose schuld, vielmehr beweist es, daß sie eine Wissenschaft ist und bleibt, die man nur im praktischen Unterricht bei einem erfahrenen Fachlehrer erlernen kann. — Ich erteile seit 25 Jahren ausschließlich an Arzte Spezialunterricht in Suggestion, Autosuggestion, Hypnose, posthypnotische Austräge, Magnetismus, Gedankenübertragung usw., und alle Herren werden unter besonderer Berücksichtigung ihres Spezialsaches derart vollkommen ausgebildet, daß sie die Psychotherapie vollständig selbständig mit vollem Erfolg ausüben können. Ich besitze durch meine praktischen Erfahrungen eine eigene kombinierte Heilmethode, welche bei allen Leiden mit Erfolg angewandt werden kann. . . . Warme Empfehlungen von Sanatorien und Arzten, die meine Schüler waren, stehen zur Seite."

Go schießen denn "Magnetiseure" und "Magnetopathen", "Naturheilfünstler", "Mentalisten" und "Psychotherapeuten" wie Pilze aus dem Boden. Einem Barietehumoriften ift es fogar geglückt, bor zwei Jahren in Braunschweig den Titel "Professor für Psychotherapie" zu erwerben (vgl. 3. 5. Schulg a. a. D. 45). Freilich foll diese Rolle "auf Grund nicht einwandfreier Vorfälle" bereits ein unrühmliches Ende gefunden haben. Daneben betreiben auch spiritistische und okkultistische Medien die magnetische oder hypnotische Beilkunft, sie besigen aber überdies auch die Gabe, hellsehend die Krankheiten ihrer Runden aus irgend welchen Gebrauchsgegenständen zu erkennen und hellsehend und hellhörend die entsprechenden Beilmittel zu erfahren! Welchen Buspruchs sich diese Psychotherapeuten erfreuen, zeigen die von Schulg zitierten Källe: Ein Urzt ließ sich von dem vorhin genannten "Professor der Pfuchotherapie" "in suggestiver Unalgesie kariose Zahnwurzeln entfernen", ein ärztlicher Leiter eines Rrankenhauses in einer westdeutschen Stadt zog einen "magnetopathischen Kurpfuscher" zu, um zwei junge Mädchen, die nach hupnotischen Laienerperimenten in einen Dämmerzustand verfallen waren, "in mehrstündiger schwerer Arbeit" zu heilen. Darf es wundernehmen, wenn viele beginnen, an der Vorzüglichkeit oder auch nur harmlosigkeit der hupnose zu zweifeln, ja sich sogar die Frage stellen, ob nicht der ganze Hypnotismus ein Aberglaube und Schwindel sei, wie der Okkultismus, in deffen Dienst er tritt?

II. Gesundheitsschädigungen nach Sypnose, Liebeault, Bernheim, Wetterstrand, van Enden, v. Renterghem, Ringier, Delius, Forel erklären kategorisch, nie einen Fall von ernstlicher oder dauernder Schädigung der körperlichen oder geistigen Gesundheit durch Hypnose beobachtet zu haben. So Forel im Jahre 1907 (Fröbes a. a. D. 599). Man durfte freilich auch damals schon diese kategorische Erklärung nicht allzusehr pressen, da zugestanden wurde: die einzigen beobachteten Schädigungen seien husterische Unfälle und Autosuggestionen, vorübergebende Eingenommenheit des Ropfes usw. gewesen, sowie bei den ersten Versuchen und mangelhafter Abung einigemal Verfallen in Autohypnose. Ein wesentlich düstereres Bild entwirft die Schrift von J. H. Schulg (Jena) auf Brund einer Sammelforschung. Sie unterscheidet allgemeine Störungen, die im Gefolge von Sypnose auftreten, psychische Ginzelsumptome und eigentliche geistige Erkrankungen (Pfychosen). Als allgemeine Störungen führt Schult auf: Ropfschmerzen, Bittererscheinungen, leichte Benommenheit, tagelanges Ubelbefinden allgemeiner Urt, mit oft erheblicher Erwerbs- baw. Urbeitsftörung. Da diefe Erscheinungen vor allem nach Schauhupnosen beobachtet wurden, ift Schulk geneigt, sie auf Rechnung technischer Mängel bei der Vornahme der Hypnose durch Laienhypnotiseure zu segen; er gibt jedoch zu, daß auch dem ärztlichen Hypnotiseur besonders im Unfang, gelegentlich aber selbst später noch technische Miggriffe unterlaufen können. Als auffällige Einzelsumptome wurde Folgendes beobachtet: Steigerung der motorischen Suggestibilität; Leute, die von einem Vortragenden aufgefordert waren, das Phänomen des automatischen Bandeschlusses zu versuchen, vermochten nicht nur für diesmal die aneinander gelegten Hände nicht zu trennen, sondern blieben auch nachher in diesem Punkte so übersuggestibel, daß sie noch längere Zeit auch bei bloßem Zusehen gehemmt waren. Bei andern wurden durch Zusehen in einer Volksfestbude, in der ein Artistenpaar "Hypnosen" und zwar tatsächlich bloß simulierte Hypnosen vorführte, von schwerer Ungst vor jeder, auch ärztlicher Supnose befallen. Gin Mädchen ließ sich 1902 in einer größeren Gesellschaft durch einen Better hupnotisieren. Im unmittelbaren Unschluß an diese Supnose trat hysterische Blindheit auf, die viele Jahre bestand und noch 1906 jeder Therapie, "Elektrizität, Suggestion, Sypnose, ferrum candens usw." trofte. Dbwohl später glücklicherweise der Fall durch ärztliche Behandlung gunftig ausging, wird man jedenfalls zugeben muffen, daß hier eine "recht ernfte Gefundheitsschädigung" porlag. Biel bedenklicher liege die Sache, fagt Schult bei geiftigen Störungen, die fich an Sypnosen anschließen können. Harmlos seien zwar kurze posthypnotische "Autohypnosen", bloße Erleichterungen der "hypnotischen Umschaltungen", da durch hypnotische Gegensuggestion das Wiederauftreten folder Symptome leicht verhindert werden könne. Indes darf man hinter diese Barmlofigkeit vielleicht doch ein Fragezeichen fegen. Go in dem von Nonne aufgeführten Fall, wo an einem vor Jahresfrift wegen Lähmung hypnotisierten Patienten eine "tiefe Autohypnose" auftrat, als dieser, im Wohnzimmer wartend, einem Porträt des Arztes gegenüber faß. Der Wiener Pfychiater Wagner von Jauregg berichtet von einem jungen Mann, der schon etwa zweihundertmal aus bloßem Fürwig hypnotisiert worden war. Dabei war ihm wiederholt die Suggeftion gegeben worden, er fei irrfinnig, und er benahm fich dann danach. Aber schließlich artete die Sache in einen tobsüchtigen Erregungszustand aus, in dem der Sypnotisierte den Sypnotiseur verprügelte und in die Psychiatrische Klinik eingeliefert werden mußte. "Dort war er am andern Tag wieder klar; es bestand Umnesie, die durch neuerliche Supnose aufgehellt werden konnte."

Häusig sind hysterische Dämmerzustände, in denen Verwirrtheit, Geistesabwesenheit, innere Unruhe und Angst, traumhaftes Benehmen, halluzinatorische Erregung sich sinden. Zuweilen sind mit ihnen auch Zwangsvorgänge verbunden, Schlassucht, Angst noch in Hypnose zu sein, zwanghafte Bindung an den Hypnosiseur, schreckhaftes Sehen von Auge und Hand des Hypnosiseurs, Hören von Stimmen (34). Aber auch andere geistige Erkrankungen wurden im Gesolge von Hypnose beobachtet, so eine "induzierte halluzinatorische Wahnpsychose" oder, wie ein späteres Nachgutachten sagt, "Schizophrenie" (28 f.), ferner "eine komplizierte, vielseitige, degenerative Psychose von

Dämmercharakter" (29), "Spannungsirresein".

Schult hebt (36 ff.) mit Recht hervor, daß die Beurteilung von geistigen Erkrankungen, die sich an Hypnosen anschließen, auf Schwierigkeit stößt. Häusig lag schon geistige Erkrankung oder die Unlage zu einer solchen vor, als die Hypnose vorgenommen wurde, so daß diese bloß als auslösende Ursache in Betracht kommt oder nur einen zweiten Schub in der schon bestehenden

Erkrankung bedeutet. Aber auch das ift ernft genug.

Ubschließend sagt J.H. Schulß (2): "Die Sammelrundfrage hat ein Material von 26 Allgemein- und Einzelschädigungen ergeben, mehr als 50 hyfterische, etwa 30 schizophrene Psychosen. Fast das gesamte Material fällt den Laienschauhypnosen oder hypnotischen Laienzirkeln zur Last." Doch unterläßt er es nicht, auch Zeugnisse (19) anzuführen, wo ärztliche Mißgriffe vorlagen; er läßt erkennen, daß durch Mangel an seelischer Vorbereitung des Patienten,

durch schrosses Vorgehen beim Einschläfern und Auswecken, durch Unterlassung des Wegsuggerierens lästiger, körperlich-seelischer Begleitsumptome auch die ärztliche Hypnose schädlich wirken kann. Er geht noch einen Schritt weiter (13) und läßt durchblicken, daß auch die Hypnose als solche ihre Gesahren birgt. Die Hypnose ist ihm schon äußerlich charakterisiert durch "Abschaltung der Höchststionen mit schlafähnlicher, wahrscheinlich schlafgleicher Einengung..." Je nach Individualität des Patienten und Leitung durch den Hypnosiseur treten nun mit dem Einseßen des schlafähnlichen Zustandes "optische, akustische, motorische Phänomene in den Vordergrund, die sich schrankenlos und widerspruchsstrei behaupten, da die "oberbewußten", die Höchstsunktionen, abgeschaltet sind. So entsteht das dem Neuling so eindrucksvolle Bild der "absoluten Suggestibilität" mit oft traumhaft lebendigem Erleben".

Auch der Körper ist in Mitleidenschaft gezogen. Die suggestiv geweckten "Uffektstöße gehen mit deutlichen Stoffwechselstörungen einher". Man wird kaum behaupten wollen, daß ein solcher Zustand, in welchem ruhige Aberlegung und freier Willensentscheid ausgeschaltet, der Mensch den an ihn herantretenden Einflüssen sozusagen haltlos preisgegeben und dem Spiel der niedern seelischen Funktionen ausgeliesert ist, als indifferent, harmlos, ja gesund betrachtet werden könne. Schulß kommt denn auch zu dem Schlusse: "Die Hypnotisserung stellt einen tiesen Eingriff in das Seelenleben dar, der nur bei völlig Gesunden und unter Berücksichtigung zahlreicher technischer Regeln gut vertragen wird" (49).

Eine weitere Schlußfolgerung, die sich gebieterisch aufdrängt, zieht Schulß nicht; sie ist aber in seinem Material genügend begründet. Sie lautet: Der Hypnotismus hat seine Gefahren für den Körper, aber noch mehr für die Seele, und sie steigern sich, je häusiger die Hypnose vorgenommen wird. Die Abhängigkeit vom Hypnotiseur wächst, der Wille wird gegenüber seinen Suggestionen schwächer, Phantasie und sinnliche Uffekte gewinnen die Oberhand.

Schulg betont ernft die Gefahren, die eine technisch fehlerhafte Sypnose oder eine Hupnose an psychopathisch Beranlagten mit sich bringt (18 49). Sie "führen häufig zu oft schweren Gesundheitsstörungen. Diese äußern sich als Ropfschmerzen, Benommenheit, Krampfanfälle, Lähmungen, Sprach-, Geh- und Sehstörungen, Schlaf und Dämmerzustände; Beiftesftörungen bis zu mehrjähriger Dauer sind nach Hypnosen beobachtet" (49). "Wenn auch im allgemeinen nicht bei der Hupnose wie bei der Narkose mit augenblicklicher Lebensgefahr zu rechnen ist - vereinzelte Todesfälle nach Hypnose sind beschrieben -, so sind doch die Folgen falscher oder falsch angewandter Hypnose so bedenklich, daß die Volksgesundheit gebieterisch Schutz verlangt." Gern hätten wir auch ein ernstes Wort gehört über die Pflicht des Arztes, in seinen Suggestionen vorsichtig zu sein. Die (S. 18) gegebenen Warnungen vor gefährlichem Experimentieren genügen nicht. Kein Urzt hat das Recht, perfönliche ungläubige Anschauungen und weitherzige sittliche Auffassungen zur Richtschnur seiner Suggestionen zu machen. Unfer Volk bedarf zur geiftigen Gesundung in diesen Zeiten wilder Gärung doppelt und dreifach der religiösen Grundsäte des vollen, ungeschmälerten Christentums.

Daß wir allen Grund zu Bedenken haben gegenüber gewissen hypnotischen Bersuchen und Suggestionen, die man sich schon erlaubt hat, wird jeder

Leser der sogleich zu besprechenden Schrift ohne weiteres verstehen (vgl. besonders S. 49).

III. Nachdenkliches über den Hypnotismus. P. Norb. Brühl C. SS. R. führt in seiner Schrift "Nachdenkliches über den Hypnotismus" drei Gebanken aus:

1. Die hypnotischen Erscheinungen, die vielfach so unwahrscheinlich und unglaublich klingen, find wiffenschaftlich nicht genügend festgestellt. Buverlässige, äußerlich erkennbare, jeder Täuschung entrückte Merkmale fehlen, und das Zeugnis der Versuchspersonen ift, da es sich oft genug um Systerische handelt, unzuverlässig und auch nicht nachprüfbar. Er zeigt dies S. 6-32 zunächst an den von Charcot aufgestellten Stufen der Supnose, deren Bestehen und Kennzeichnung von Bernheim und der Nanziger Schule aufs entschiedenste bestritten wird. Nicht viel besser steht es mit den Stufen, die Forel unterscheiden zu sollen glaubt. Besonders wird Trömner (Hupnotismus und Suggestion, 2, Aufl. Leipzig 1913) einem Kreuzverhör unterzogen und den Aussagen anderer Autoritäten auf dem Gebiet der Bupnose gegenübergestellt. Much seine Behauptungen bestehen die Prüfung nicht; er widerspricht sich selber. Für keine der behaupteten auffälligen hypnotischen Erscheinungen, wie Unempfindlichkeit. Verschärfung der Sinnesorgane, Erinnerungslosigkeit usw., besteht eine genügende wissenschaftliche Gewähr. "Etwas Zuverlässiges und Greifbares für das Bestehen des hypnotischen Zustandes haben Trömners objektive Rennzeichen nicht geboten, und vor der Möglichkeit des Betrugs ift kein einziges Zeichen geschüßt, was übrigens Moll, Gallis, Hansen, Babinsky u. a. ausdrücklich zugeben" (23). Die Untersuchung, wie es mit der völligen hypnotisch suggerierten Blindheit steht, von der Trömner spricht, erprefit Brühl das ernste Wort: lieber greife man zu jeder Ausrede, um nur nicht einzugestehen, daß man von hysterischen Weibern zum Narren gehalten worden ift (25).

2. Es herrscht in Bezug auf die grundlegenden Begriffe Hypnose und Suggestion ein Widerspruch zwischen den verschiedenen Autoritäten auf dem Gebiete des Hypnosismus, ja oft bei einem und demselben Autor (33 ff.). Man ist sich weder darüber einig, was Hypnose, noch was Suggestion ist; man streitet, ob die Hypnose ein normaler oder ein krankhafter Zustand sei und was in ihr das wirksame Moment bilde, der Schlaf, die suggerierte Vorstellung oder die starken Gefühle. So staunt man nicht, wenn Brühl zu der Anschauung Strümpells hinneigt: Jede Hypnose ist eine künstlich hervorgerusene hysterische Erscheinung, und die einzelnen Formen der Hypnose unterscheiden sich in nichts von den verschiedenen hysterischen Zuständen (40 55). Die Ahnlichkeit der allgemein behaupteten hypnotischen Erscheinungen mit den bekanntesten und auffälligsten hysterischen Störungen auf dem Gebiet der Sinnestätigkeit und Bewegung, der Phantasie und der Erinnerung ist allerdings

merkwürdig genug.

3. Die von den Hypnotiseuren behaupteten Heilerfolge schrumpfen bei näherem Zusehen ganz bedeutend zusammen (43 ff.). Organische Leiden beseitigt die Hypnose nicht; auch die krankhafte Veranlagung wird nicht geheilt; so bleibt z. B. das hysterische Grundleiden fortbestehen, höchstens für Einzelsymptome, für "einige Zustandsbilder", wie Binswanger sagt, kann von der

hypnotischen Suggestivtherapie Erfolg erwartet werden, "ihre Wirksamkeit ist äußerst beschränkt und in ihren Erfolgen durchaus problematisch" (44). Prüft man Bernheims Berichte über Heilerfolge näher, so bleibt man oft genug im Zweisel, worin die Heilung bestehen soll, ob sie nicht auf Rechnung anderer Beilmittel oder eines spontanen Heilungsprozesses zu schreiben ist (45 ff.).

P. Brühl belegt seine Aussührungen reichlich mit Angaben aus der ärztlichen Literatur, besonders auch mit Aussprüchen berühmter Hypnotiseure, die in der Schrift selber nachgelesen werden müssen. Man kann ihm also nicht den Vorwurf machen, es spreche aus ihm bloß der voreingenommene Theolog. Wir sind ihm dankbar für die große Mühe, die er es sich kosten ließ, und für den Mut, mit dem er es gewagt hat, der zur Mode und zum Verhängnis gewordenen Überschäßung der Hypnose entgegenzutreten. Er schließt seine Aussührungen mit den Worten: "Hat aber Strümpell recht, und seine Auffassung scheint mehr und mehr an Voden zu gewinnen, dann ist die Hypnose als Heilmittel gerichtet, und wir haben es nur mit hysterischen Erscheinungen zu tun, deren Erklärung und Vehandlung wir ruhig der zünftigen Wissenschaft überlassen können" (55).

Schriften wie die von J. H. Schult lassen uns hoffen, daß diese Wissenschaft in ihren ernsten und wahrheitsliebenden Vertretern in absehbarer Zeit Klarheit schaffe. Allein drei Fragen drängen sich auf, für die man jest schon eine Untwort erwartet und die man, wie uns scheint, auch jest schon beantworten kann. Sie lauten:

Gibt es keine irgendwie gesicherten hypnotischen Erscheinungen? Ist die Hypnose ein wissenschaftlich irgendwie kaßbarer Zustand?

Sind Heilungen irgend welcher Art durch Hypnose möglich und wahr-scheinlich?

Oder mit andern Worten etwas gröber, aber gemeinverständlicher formuliert: Ist der ganze Hypnotismus dummer Schwindel, wie M. Benedikt meinte, und sind die hypnotisierenden Arzte das Opfer von pathologischen Betrügerinnen geworden?

Wir glauben nicht, daß man auf diese Frage schlechthin mit Ja antworten

a) Was zunächst die bekanntesten Erscheinungen der Hypnose betrifft, so muß man wenigstens für eine Reihe von Fällen eine gewisse Tatsächlichkeit zugestehen: Gesundheitsschädigungen nach Hypnose sind Tatsachen, und doch sind sie nicht anderer Urt als die allgemein behaupteten hypnotischen Erscheinungen. Ein Teil dieser letzteren hat ferner ihre Unalogien in den Zuständen der Schläfrigkeit, der Schlaftrunkenheit, der Träume und des Nachtwandelns. Nicht alle Leidenden, die hypnotisiert werden, wollen den Urzt täuschen. Manche der innern Vorgänge, wie Trugwahrnehmungen und Uffekte, äußern sich im Gebaren der Hypnotisierten so klar, daß für densenigen, der die Zuverlässisteit seines Patienten kennt, ein vernünftiger Zweisel kaum bestehen kann. Selbst bei Hysterischen brauchen nicht alle hypnotischen Erscheinungen auf Betrug zu beruhen, wie ja auch nicht alle hysterischen Symptome als Betrug sich erklären lassen.

Wer freilich gewisse Erscheinungen der Hypnose wie z. B. die Starre, die Empfindungslosigkeit, den Erinnerungsausfall, die hypnotische Blindheit und

Taubheit auf die gleiche Stufe stellen will wie die Empsindungs. Wahrnehmungs- und Bewegungsstörungen, die bei Erkrankung oder Zerstörung der Sinnesorgane, der Sinnesbahnen, der Nückenmark- und Gehirnzentren sich zeigen, der irrt gewaltig. Die hypnotische Blindheit und Taubheit z. B. verhalten sich zu der organisch bedingten wie das geträumte Pferd zum wirklichen. Hypnotisserte sehen und hören und fühlen und wissen es nicht. Bei der Deutung hypnotischer Erscheinungen heißt es gerade so auf der Hut zu sein wie bei hysterischen. Wenn erst einmal die hypnotische Literatur sich bewußt wird, daß sie der Leserwelt nicht Dichtungen, Abertreibungen und unberechtigte Verallgemeinerungen, sondern die Wahrheit, nicht persönliche Deutungen, sondern den nüchternen Tatbestand zu berichten hat, werden die wirklichen hypnotischen

Erscheinungen auch allgemein Glauben finden.

b) Die Hypnose ist kein geheimnisvoller mustischer Zustand, sondern eine wissenschaftlich wohl faßbare, in ihrer Wirklichkeit recht nüchterne, unter dem Niveau des gesunden menschlichen Seelenlebens stehende Erscheinung. 2011 die Theorien, die in der Supnose ein in der Tiefe der Menschenseele verborgenes Leben mit höheren Kähigkeiten und Kräften, mit rein geistiger Fernficht in Raum und Zeit sehen wollen, das mit der Geisterwelt oder mit dem pantheistischen Weltgrunde, der Weltseele, in Verbindung stehe, erweisen sich als reine Phantastereien. Sie wären nicht einmal dann wahr, wenn man alles als bare Münze nehmen wollte, was die französischen Autoren über Spaltung, Wechsel und Mehrheit der Persönlichkeit zu berichten wußten. Sie werden auch nicht wahrer dadurch, daß sie in Schriften über Unterbewußtsein. Pfychoanalyse und Okkultismus als wissenschaftliche Ergebnisse der Neuzeit angepriesen werden. Kein wissenschaftlich berechtigtes hupnotisches Verfahren führt je zu telepathischen Erfahrungen oder zum hellsehen. Beide liegen auch jenseits der Wirkungsgrenzen aller Suggestion. In Wirklichkeit ist die Hupnose ein schlafähnlicher Zustand, in welchem die Sinnestätigkeit und das Bewußtsein eingeengt und sehr beschränkt ist, wo es infolgedessen nicht zu klarer, ruhiger Aberlegung und keiner genügend freien Willensentscheidung kommen kann, wo die niedern feelischen Zätigkeiten freies Spiel haben und Einflusse von außen, soweit sie wirksam werden, ungehindert sich durchseten. Kritiklosigkeit, Willenlosigkeit, Automatismus des niedern seelischen Geschehens kennzeichnen den Hypnotismus und erklären genügend deffen wirklich verbürgte Erscheinungen. Die Hypnose ist ein Zustand, in welchem das Leben des Menschen seines höchsten Vorzugs, der Leitung durch vernünftige Überlegung und freie Gelbstentscheidung bar ift.

c) Daraus ergibt sich, was wir von der Heilkraft der Hypnose zu denken haben, auch unabhängig von den sich stetig bekämpfenden und verneinenden

Unsichten der verschiedenen Schulen und Autoren.

Die Hypnose kann nur da helfend und heilend wirken, wo Phantasie und unwillkürliche Uffekte zu helfen und zu heilen vermögen, also bei rein funktionellen Störungen im körperlichen wie seelischen Geschehen. Niemals heilt sie organische Gebrechen und Arankheiten, niemals entfernt sie eine angeborene krankhafte Unlage. Wo sie nervöse Arankheiten, wie z. B. Hysterie, scheinbar heilt, wird nie das Grundleiden geheilt, sondern bloß beschwerliche Symptome behoben, ohne daß irgendwelche Gewähr geboten wäre, daß auch nur diese

beschränkte Seilung Dauer habe und nicht vielleicht dieselben oder verwandte Krankheitssymptome wiederkehrten. Wenn dies aber richtig ift, warum dann überhaupt hypnotisieren? Auf Phantasie und Gemütsbewegung kann man beffer, ficherer, dauernder und in einer des Menschen würdigeren Weise durch Belehrung, Aberzeugung, Ermutigung, also unter Zuhilfenahme von Berftand und Willen des Kranken einwirken. Bei seelisch gesunden Menschen ift das die einzig richtige seelische Behandlungsweise, die einzig vernünftige und dabei nicht nur gefahrlose, sondern sicher nügliche Psychotherapie. Wozu also Supnose? Zwei Falle sind denkbar. Es zeigen sich feelisch krankhafte Erscheinungen, deren Grund fich durch feine bewußte Erinnerung aufklären läßt. In der Hypnose mag es gelingen, das längst entschwundene Ereignis, das Ausgangspunkt jener krankhaften Erscheinungen wurde, in die Erinnerung zurudzurufen und seine seelische Wirkung durch geeigneten Zuspruch aufzuheben. Der zweite Fall ift gegeben, wenn der Kranke einer vernünftigen Belehrung und Ermahnung überhaupt unzugänglich ift, sei es infolge geistiger Schwäche, von Bewußtseinsstörungen oder Störungen im Gefühls- und Triebleben. Beides trifft 3. B. zusammen für den Fall von "husterischem Dämmerzustand", in welchem J. S. Schulg einen "Versuch hypnotischer, psychogenetischer Klärung und therapeutische Beeinfluffung" für notwendig halt. In beiden angeführten Fällen hat es der Urzt mit Psychopathen zu tun und steht vor der ernsten Frage: Werden sie den ernsten Eingriff ins seelische Leben, den die Hypnose bedeutet, ohne einen Schaden ertragen, der vielleicht schwerer ift als das Symptom, das ich beseitigen soll? Wie groß ist die Wahrscheinlichkeit, daß es mir gelingt, die Ursache des Symptoms aufzudeden und dieses dauernd zu heilen? Wunder wirkt die Hupnose keine. Wir mögen sie betrachten, wie wir wollen, die ärztliche Hypnose ist kein Zeuge für den Okkultismus und darf fich nie zu deffen Behilfen und Bundesgenoffen erniedrigen.

In the state of the contract o

Julius Besmer S. J.

# Die deutsche Romantik in geistesgeschichtlicher Beleuchtung.

ie Versuche, das Wesen der buntschillernden, ewig wechselnden, kulturgeschichtlich so bedeutsamen Erscheinung, die man nun schon über ein Jahrhundert mit dem Namen Romantik bezeichnet, zu ergründen und durch klare, unzweideutige, die ganze Eigenart zum Ausdruck bringende Begriffsbestimmungen festzulegen, nehmen kein Ende. Vor etwas über zwei Jahren hoffte der Marburger Prof. Dr. Max Deutschbein mit seiner Schrift "Das Wesen des Romantischen" (Cöthen 1921) vom rein phänomenologischen Standpunkt aus in den Geift der Romantik eindringen zu können und "das Romantische an sich" in seiner Eigengeseglichkeit und innern, immanenten Struktur zu erfassen 1. Schon einige Jahre früher hatte der Freiburger Prof. Dr. Josef Nadler, der Schüler August Sauers, seine vielgenannte neue Theorie über den Ursprung der deutschen Romantik aufgestellt (die er später in seinem Buch über die "Berliner Romantik" weiter ausbildete), wobei er die Ergebnisse seiner ethnologischen Forschungen in den Sak zusammenfaßte: Die Romantik ift oftdeutsche Renaissance 2. Gine genauere Begriffsbestimmung gab Nadler nicht, aber ein anderer Schüler Sauers, Georg Stefansky, hat in seinem erst kürzlich erschienenen Werke "Das Wesen der deutschen Romantik. Kritische Studien zu ihrer Geschichte" (Stuttgart 1923) Nadlers Theorie nach dieser Richtung hin auszubauen unternommen. Dabei wurde manche allzu kühne Hypothese des Vorgängers entweder stillschweigend fallen gelassen oder bedeutend eingeschränkt. Doch die ethnologische Einstellung ist, wenn auch in gemilderter Form geblieben: das Werk ruht, obwohl nicht ausschließlich, auf der von der erdrückenden Mehrzahl der Literarhistoriker als unhaltbar bezeichneten stammesgeschichtlichen Grundlage, und selbst die wohltuend wissenschaftliche Urt der Darstellung Stefanskys vermag nicht über diese innere Schwäche der fleißig und anregend geschriebenen Urbeit hinwegzutäuschen. Schließlich wären hier noch zu nennen die Studie von Georg Mehlis, "Die deutsche Romantik" (München 1922) und das ziemlich umfangreiche Buch "Erfahrung und Idee. Probleme und Lebensformen in der deutschen Literatur von Hamann bis Hegel" von Herbert Enfarz (Wien 1921), in welch legterem sich der geistvolle Essavist u. a. auch eingehender mit dem Problem der Romantik befaßt.

Alle diese Schriften freten indes merklich zurück gegenüber einem weitausholenden, ungemein scharffinnigen Versuch, die Romantik in ihren innersten Wesenszügen und ihrer ganzen Eigenart zu erforschen, den der Münchener Prof. Frig Strich, gestügt auf umfassende literarhistorische Kenntnisse, in seinem Buche "Deutsche Klassik und Romantik oder Vollendung und Unendlichkeit. Ein Vergleich" (München 1922) mit voller Hingabe an den Gegenstand unternommen hat. Das Werk verdient die Beachtung, die es in fachmännischen Kreisen bereits gefunden, und es hätte zweisellos eine noch weit stärkere Wirkung auch außerhalb der zünstigen Literarhistoriker ausgeübt,

<sup>1</sup> Vgl. die se Zeitschrift 103 (1922) 393-396.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Val. ebd. 285—297.

wenn es dem Verfaffer gegeben wäre, seine reiche Gedankenfülle und sein großes positives Wissen nach dem Borbilde eines Lessing oder Goethe in eine etwas einfachere, weniger von schwerverständlichen, in ihrer Bedeutung schwankenden Modeausdrücken durchsetzte Darftellung zu kleiden. Diesem Mangel ift es wohl zum Teil zuzuschreiben, daß Strichs zumal für die Erforschung der Romantik bedeutsame Urbeit bisher noch kaum die eine oder andere auf die Sache felbst eingehende Würdigung in literarischen Organen gefunden hat. Die meisten Kritiker begnügten sich entweder mit enthusiastischen, aber für eine wissenschaftliche Beurteilung ziemlich belanglosen Lobeserhebungen, während andere ihrem Unmute darüber, daß sie den mitunter etwas dunklen Gedankengängen des Verfassers nicht zu folgen vermochten, in einigen gerade so mangelhaft begründeten ablehnenden Gägen Ausdruck verliehen. Demgegenüber foll hier wenigstens der Versuch gemacht werden, Strichs Auffassung in gedrängter Kürze und zugleich in tunlichster Klarheit zu stizzieren, auf einige Schwächen und Mängel, aber auch auf die nicht geringen Vorzüge des Werkes hinzuweisen, und so schließlich weiteren Rreisen von Gebildeten das Urteil über die heute vielgerühmte, gleichzeitig noch etwas umftrittene, fog, geiftesgeschichtliche Methode des literarhistorischen Arbeitens, als deren bedeutendster Vertreter unser Münchener Professor bezeichnet werden kann, soweit nur immer möglich zu erleichtern.

"Die Geschichte des menschlichen Geistes ist die unendliche Verwandlung des ewig einen Typus Mensch." Er bleibt in allem Wechsel der Gestalt sich doch in seinem Wesen gleich. Die Wissenschaft der Geschichte hat also die zweisache (im Grunde einfache) Aufgabe: die Dauer und den Wechsel des Geistes zu erfassen. Sie muß daher zunächst die ewig-eine Substanz des Menschentums festzuhalten versuchen, "die zeitlos durch die Zeiten geht". Dies tut sie mit den Grundbegriffen. "Aber diese ewige Form (oder Substanz) gewinnt ihr Leben nur in dem unendlichen Gestaltenwechsel der Zeit." Dies gibt der Wissenschaft ihre andere Seite. Diese charakteristische Gestalt, in der die Substanz zu einer Zeit erscheint, ist der Stil der Zeit. "Der Stil ist also die zeitliche Erscheinung des zeitlosen Menschentums." In ihm sinden Dauer und Wechsel gleichermaßen ihren Ausdruck. Somit ist die Geistesgeschichte notwendig Stilgeschichte: "Sie stellt den einen Geist im Wandel seines Lebens dar."

Der Mensch selbst ist die zeitliche Verwandlung einer festgeprägten Form—
das ist das Leben überhaupt. Was aber den Menschen vor allen andern Lebewesen unterscheidet, ist das Vewußtsein. Er fühlt sowohl die Dauer seines
Ich wie seine zeitliche Verwandlung. Vewußtsein ist daher nur dieses zweisacheine Erlebnis des Lebens, und mit diesem verbunden ist das Erlebnis des
Lodes: der Mensch weiß, daß er sterben muß. Aus dieser Erkenntnis und
dem daraus sich ergebenden Schmerze entsteht der Wille zur Ewigkeit. Ziel
des Geistes ist eine ewige notwendige Dauer. Alle Systeme der Kultur haben
diesen Sinn. Es gibt nun aber eine zweisache Ewigkeit: Ewigkeit der Vollendung und Ewigkeit der Unendlichkeit. Ewig ist, was so vollendet in sich
selber ist, so seine eigene Idee verwirklicht und erfüllt, daß es selig in sich selbst
und unberührt von Wechsel und Verwandlung dauern muß. Aber ewig ist
auch, was niemals enden kann, weil es niemals vollendet ist: die Dauer der
unendlichen Verwandlung, Bewegung, Entwicklung.

Die eine Grundidee der Ewigkeit zerteilt sich so in zwei und wird auch zur Doppel-Grundidee der Kunst. Wohin der lette Trieb des Geistes sich richtet — Vollendung oder Unendlichkeit —, das entscheidet den Charakter eines Stils. Diese beiden Ewigkeitstriebe bezeichnet man als die Grundbegriffe. "Sie bilden kraft ihrer Gegensäslichkeit die innere Polarität des Geistes." Der innere Rampf der Triebe ist der Untrieb aller geistigen Entwicklung. Wir dürsen daher die beiden nicht miteinander messen, sondern nur vergleichen. Unendlichkeit ist ebenso gut ein absoluter Wert wie Vollendung. Jede Zeit und jede Kunst kann sich für die eine oder andere entscheiden und hat das Recht, ihre Auffassung für die einzig wahre zu halten. Aus dieser Überzeugung zieht sie ihre schöpferische Kraft. Die deutschaft der Geschichte muß an der Einheit des Geistes sesthalten.

Wie aber kann der Mensch Unendlichkeit erleben und gestalten? Der romantische Mensch erlebt ja nicht die Dauer, er lebt die Zeit. Ist diese letztere unendlich? Die Romantiker schieden sich hier in zwei Lager: christliche und dionysische Richtung. Die christliche Auffassung entstand eigentlich aus der dionysischen, und beiden ist auch jetzt noch die Sehnsucht gemeinsam. Im übrigen ist die dionysische Auffassung diesseitig, die christliche jenseitig. Nach

Kriedrich Schlegel ist die Zeit in der Tat unendlich.

Die flassische Afthetit huldigte dem feststehenden Grundsag, daß der Mensch höchster Gegenstand der Runft und Dichtung sei. Alles andere kam für sie nur insoweit in Betracht, als es zum Menschen in einer notwendigen Beziehung steht. Die Natur hat ebenfalls die höchste Stufe ihrer Produktion erreicht, indem sie die menschliche Gestalt hervorbrachte, die somit für den Klassiker Grenze und Maß aller Dinge war. So vor allem für Goethe, der die Maß-Losigkeiten der indischen und ägnptischen Runft als Verzerrungen verabscheute. Unders die Romantik. Ihr galt der Mensch nicht als Grenze und Gipfel; denn sie hielt die Schöpferkraft für unendlich, und sie schloß auf Mangel an Religion, wo fie folden Ginschränkungen begegnete. Der romantische Mensch dünkte sich nur als Priester, nicht als Zweck und Ziel, als Ton in der unendlichen Melodie der Zeit. Der klassische Dichter verehrte und besang die griechischen Götter, weil er in ihnen nur vollendete und vergöttlichte Menschen fah. Go war die klassiche Dichtung sich Gelbstzweck, die romantische aber war ein Dienst: sie diente Gott oder dem Baterlande, und das war es, was Goethe so von ihr abstiek.

Freilich diente die romantische Dichtung auch der Kunst, aber sie galt ihr als Sprache Gottes. Sie sprechen und sie hören, war Religion, der Genuß des Kunstwerkes Gebet (Wackenroder). Die Romantiker betrachteten sich als Instrumente, auf denen ein höheres Wesen spielte. Underseits galt ihnen die Willkür des Dichters als oberstes Gesetz der Kunst. Die Natur war für sie eine gesetzlos waltende Kraft, über die sie allerdings Herr zu werden versuchten, aber nicht durch klassische Meisterschaft, sondern durch romantische Magie. Die Erringung dieser ist das Thema zum "Ofterdingen", klassisches Gegenstück ist "Wilhelm Meister". Der Romantiker will sogar Herr seines Todes

werden (Novalis und Kleists "Penthesilea").

Der Gegensatz zwischen dem zeitlosen Menschentum der Rlassik und dem unendlichen Zeitgefühl der Romantik offenbart sich im Leben und Schaffen

der beiden Dichterklassen. Zwar gab es auch bei den Alassikern eine Entwicklung, aber sie war keine freie, schöpferische, sondern nur "eine lebende Entwicklung einer von Unbeginn geprägten Form", also eine zeitlose Entwicklung. Dagegen lebt Novalis in seinem "Ofterdingen" wirklich eine schöpferische, gesehlose Entwicklung. Ihn treibt nur die Sehnsucht und die Liebe, und zwar zu unendlichen Berwandlungen. Überall sehlt dem Romantiker Stetigteit und Maß. Darum fordert er folgerichtig auch das Recht auf freie Liebe. Die romantische Treue ist nur die Treue gegen die unendlich schöpferische Liebeskraft (Raroline). Darum auch haßten die Romantiker die Uhr als das Symbol der

Unpoesie ("Bogs"), während Goethe sie preift.

Neben Maß. Stetiakeit und Dauer ist das Gegenwartsgefühl für die klassische Dichtung bezeichnend. Die Romantiker aber leben der Erinnerung und der Sehnsucht. Zwar kannte Goethe diese beiden Kräfte auch, aber er bannte sie. Goethes Liebe war ganz an den Gegenstand gebunden; dieser war ihre Grenze und ihre Erfüllung. Es war eine Liebe des Besikes. Goethe suchte immer die Erinnerung in Gegenwart zu verwandeln. In der Jugend hat er die Sehnsucht gekannt, dann aber traten die Mächte in sein Leben, die ihn wandelten: Spinoza, Weimar, Frau v. Stein, Italien, Schiller. "So war auch seine Rlassik durch Polarität geworden und durch Entsagung." Aberhaupt ist die deutsche Klassik durch Entsagung entstanden. Sie ist das Thema der Rlassik an sich. Auch bei Schiller kommt sie zu ihrem Recht. Der klassische Mensch entsagte dem unendlichen Schmerz, wie er der Sehnsucht entsagt hatte. Der Romantik dagegen galt die Polarität als Feind und ebenso die Entsagung. So trat bei ihr an Stelle der klassischen Harmonie das Chaos. Die chaotische Berwirrung war der Zuftand der romantischen Einheit. Alles flutet ineinander: Beift und Sinnlichkeit, Freude und Schmerz, Farben und Tone, Gefühl und Betrachtung, oder sie tauschen ihre Rollen. Ebenso fallen die Grenzen zwischen Philosophie, Runft, Wissenschaft, Religion, und so entsteht eine neue Rultur. Das innerfte Wesen aber der Romantik war und ift die Sehnsucht. "Sie ift nicht Folge, sondern Grund und wahrer Grundbegriff der Romantik." Doch diese Sehnsucht nährt sich vom Leide. "Dies ist vielleicht der tiefste Lebenspunkt der Romantik. Sie muß sich sehnen, und die Sehnsucht nährt sich von dem eigenen Leide und ift darum unendlich, während die Sehnsucht der Rlafsiker sich in der Schönheit verwirklichen konnte." Der romantische Mensch ift der sehnsüchtige Mensch an sich. Seine Beimat ift die unendliche Ferne in der Form der Vergangenheit sowohl wie in der der Zukunft, und ebenso als Ferne des Raumes wie der Zeit. Die romantische Sehnsucht und die romantische Philosophie kehren immer zu sich selbst zurüd: Ofterdingen geht "immer nach Sause" und der den Schleier des Isis hebt, findet sich selbst. Der romantische Weg führtalfoimmer nach innen, derklassische immer nach außen. Goethe forderte vom Menschen Tätigkeit, die Romantiker aber innerliche Betrachtung, Rube.

Die Mystik und die Rückkehr zur alten Kirche waren daher notwendige Ergebnisse der Romantik. Entsagung war schließlich das Ende sowohl für die Klassik wie für die Romantik; aber erstere entsagte der Sehnsucht, legtere aller Form und Gestalt, Tod und Nacht sind für sie Ziel, Erlöser und Heiland.

Scharf tritt der Unterschied zwischen klassischer und romantischer Auffassung herbor, wo der Gegenstand der Dichtung in Frage kommt. Für Goethe, den

Dichter der Objektivität und klassischen Realität, bedeutete der Gegenstand den Abschluß der Sehnsucht. Bei Schiller liegt der Fall etwas anders: für ihn bedeutete der Gegenstand zunächst etwas Widerstrebendes, das durch Kampfüberwunden werden mußte. Die Klassischer der aber immer den geschlossenen, schon einigermaßen geformten Gegenstand. Deshalb übernahm sie von der griechischen Mythologie die ihr zusagenden vergöttlichten Menschen; den dunkeln mystischen Sinn der alten Götter und ihre Naturbedeutung ließ sie unbeachtet. Die Romantik hatte kein äußeres Objekt. Poesie war ihr die "Darsstellung des Gemüts, der innern Welt in ihrer Gesamtheit". Sie abstrahierte von aller Gegenständlichkeit und befaßte sich gern mit den griechischen und orientalischen Mysterien. Die Romantik verehrte den Dionysos, nicht den Sonnengott Apollo. So fand sie den Weg nach Assen, auch zur Edda und

zum Norden.

Die Natur war den Romantikern unendliche Geschichte. Bier trafen sie sich mit der chriftlichen Auffassung: die Natur sehnt sich nach Erlösung wie der gefallene Geift. Die Romantik war aber nicht pantheiftisch, im Gegenteil: Friedrich Schlegel bekämpfte Goethe, weil er in ihm einen Pantheisten fah, und Tied besingt immer nur den Geift. Die fog. Elementargeifter in den Dichtungen der Romantik find ursprünglich Götter der Griechen, abgefallene Wesen oder Dämonen, die nach Erlösung seufzen. "Wie das Christentum gegen das Griechentum, so stand die Romantik gegen die Rlassik", und alles in ihr drängte darauf hin, der griechischen Mythologie der Klassik die driftliche gegenüberzustellen. Go wurde das Chriftentum geradezu die Erfüllung der Romantik. "Im Chriftentum fand sie ihr eigenes Weltgefühl, ihre Borbilder und auch ihre Sinnbilder." Die Romantit wollte nicht den äfthetischen Schein, sondern den wahren Glauben an ihre Gegenstände. Gie fragte daher nicht nach der klaffischen Geeignetheit des Gegenstandes, sondern ob er gemeinfamen Glauben, Liebe, Erinnerung und Gehnsucht erweden könne. Dagegen ergab sich mit Naturnotwendigkeit, daß sich Goethe, "ein neuer Julian, schüßend vor die alten Götter ftellte". "Gein Gott war der vergöttlichte Mensch und nicht der vermenschlichte Gott; selig in sich selbst, nicht leidend, liebend; schön von Gestalt und Leib, nicht blutend und verrenkt; von zeitlofer Jugend, nicht sterbend in der Zeit; ein ewig gegenwärtiger, nicht vergangen und verheißen. Nur wo Goethe auch in diesem Kreise ein Symbol ewiger Menschheit fand, wie die Madonna mit dem Kinde, da empfahl auch er ein solches Motiv. Aber es galt ihm letten Endes, was die Empörung der Romantik erregte, nicht mehr als Myrons fäugende Kuh."

Die Klassik stand der Geschichte im großen und ganzen ablehnend gegenüber. Selbst Schiller liebte sie nur bedingt, Goethe zog das Studium der Natur dem der Geschichte weit vor. Er verlangte immer nach Gegenwart. Die Klassik machte aus der Geschichte den Mythos, der zeitlos ist. Die Romantik dagegen liebte die Geschichte; denn sie fand in ihr den gemeinsamen Gegenstand, den sie ersehnte: die romantische Dichtung verwandelte die Geschichte in ein unendliches Märchen. Zwischen Gegenstand und Form die Grenze zu ziehen, ist übrigens schwierig; denn Mythos und Geschichte sind in Wahrheit eher innere Formen als Gegenstände. Man pflegt die romantische Dichtung formlos zu nennen, und sie ist es, wenn man sie an klassischer Dichtung mißt und

klassische Form fordert. Aber das ist bei den Romantikern nicht ein Aussluß der Schwäche oder des Unvermögens, sondern eines andersgerichteten Willens. Form und Klassik ist völlig eins wie auch das Maß. Doch es gibt einen andern Wert als Vollendung, und dieser ist in keine Form zu schließen, er heißt Unendlichkeit und ist das Gegenteil von Form und Maß. Daß die Romantik bei dieser Geistesverfassung ein so außerordentliches Interesse für die Mathematik bekundete, während Goethe mit dieser Wissenschaft auf gespanntem Fuße stand, erklärt sich aus dem Umstande, daß sie den Zahlen und geometrischen

Kiguren eine mustische Bedeutung unterlegte.

Der Unterschied zwischen Rlassik und Romantik offenbart sich auch auffallend in der Sprache. Die Rlaffit drängte zum plaftischen Musdruck, die Romantik liebte die Sprache der Tone, die Musik. Theoretisch haben sich die Romantiker viel mit dem Problem der Sprache beschäftigt, die Rlassiker dagegen fast gar nicht. Für die Romantit war die Sprache schöpferische Tat, und sie selbst wurde sprachschöpferisch, wie es einst der junge Goethe gewesen war. Romantische Dichtung ist geradezu so etwas wie Sprachbeschwörung; ihr ift das Bild immer Sinnbild, und deshalb wird ihre Sprache metaphorisch, Goethe dagegen suchte die Metapher zu vermeiden. Damit hängt auch Die Vorliebe der Romantik für das Wortspiel zusammen, auch für das Pathos, während dem Rlassiker das Ethos höher steht. Die Romantik bevorzugte, ebenso wie der Sturm und Drang es getan hatte, die Synonyma, wodurch ihre Sprache an Farbe und Zeitkolorit jene der Rlassik merklich überragte. Der Sturm und Drang betrachtete gleich Herder das Zeitwort als das eigentliche Urworf und bevorzugte es vor allen andern. Ahnlich die Romantik, die indes das Beiwort noch häufiger verwendete, aber es war das schöpferische, nicht etwa das bloß ausschmückende (epitheton ornans), das die Klassik liebte.

Von der Sprache führt der Weg zu Rhythmus und Reim. Friedrich Schlegel nahm anfänglich das Wort rhythmisch nach dem Vorbilde der Griechen als "Zeitrechnung". Go auch die Rlassiker. Klopstock dagegen hielt es für gleichbedeutend mit "Zeitausdruck". Ihm war die Zeit eine innere Empfindung. Es kam ihm nicht darauf an, was eine Stunde nach der Uhr, sondern was sie nach unsrer Vorstellung ist. Bewegung und Ausdruck waren für ihn das Entscheidende, nicht das gleiche Maß. In dieser Auffassung folgte ihm später die Romantik. Sie fühlte sich zum freien Rhythmus hingezogen, der kein Gesetz und kein Maß kennt und schon vom Sturm und Drang und zwar viel rücksichtsloser als von den Romantikern — sowie vom jungen Goethe gehandhabt wurde. Bei den Klassischen Metrifern dagegen ward die Metrik wieder zur Maglehre wie bei den Briechen. Go machte die deutsche Rlassik zum Ideale, was bei den Griechen schon Natur war. Sie hielt auch fest an der Zäsur; die Romantiker erlaubten sich gerade in diesem Punkte viele Freiheiten. Der Unterschied zwischen klassischer Geschlossenheit und romantischer Offenheit tritt überall zu Tage.

Mehr noch als diese Freiheit im Rhythmus, war der romantische Reim der klassischen Auffassung entgegengesetzt: "denn Paarung und Verschmelzung ist der Sinn des Reims", und gerade das steht im Gegensatzum "isolierenden Prinzip des klassischen Rhythmus". Diese Verschmelzung im Reim ist nämlich

nicht gleichzeitig wie bei der klassischen Harmonie, sondern eine werdende in der Reit, also echt romantisch. Go gab der Reim die romantische Erinnerung und Sehnsucht schon im Laute wieder. Und noch mehr als im eigentlichen Reim kommt diese Vorliebe der Romantik in der von ihr ebenfalls verwendeten Uffonanz zur Geltung. Im Reim wurde die Poesse zur Malerei, also zur zweifen Lieblingskunst der Romantik. Der Reim drängt in der Tat dem Huge ein Rolorit auf. Schon dem einzelnen Bokal eignet eine bestimmte Farbe: A=Rot, O=Purpur, I=Himmelblau, Ö=Violett, U=Schwarz, E=Gelb. Der Farbeneindruck verftärkt sich durch die Wiederholung und erreicht seine höchste Intensität in der Uffonanz. Klopstock und Sturm und Drang liebten allerdings den Reim nicht, weil sie dessen Sinn nicht erkannten; übrigens hätte er zu ihrer ganzen Auffassung nicht recht gepaßt. Um so besser eignete er sich zum Ausdruck der romantischen Gefühle. Das gilt vorzüglich von der christlichen Richtung, während die dionysische sich im freien Rhythmus aussprach. Die Alassik verwendet den Reim auch, aber nur um die Verse abzuschließen und die Strophen zu gliedern.

Der klassische Rhythmus war das Maß der Zeit. Das klassische Geset von der "Einheit der Zeit", das man jedoch nicht äußerlich und willkürlich faffen darf, führt zur innern Form, in deren Auffassung Rlassit und Romantit weit auseinander gingen. Schon der Sturm und Drang hatte die bekannte frangösische Forderung von der strengen Ginheit der Zeit zerbrochen und die Freiheit der Zeitbehandlung proklamiert. Im klassischen Drama eines Goethe oder Schiller ist die Handlung eigentlich zeitlos, so daß es gar keinen Sinn hat, wenn der Afthetiker oder Literarhistoriker sie mit der Uhr bemessen will. Die Handlung wird nicht, sie ist, und eben darum heißt sie zeitlos: sie steht wie eine plastische Figur im Raume. Da gibt es keine eigentliche Entwicklung. Unders bei Shakespeare und den Romantikern. Ihre Dramen weisen eine schöpferisch progressive Entwicklung auf. Novalis sagt einmal: Der Dichter betet den Zufall an. "Dieses Wort rührt an das innerste Geheimnis der Romantif"; denn der Gott der Romantik war die gesetzlose und unendliche Schöpferkraft. Daher das Sprunghafte in ihren Erzeugnissen, die dauernde Berwandlung und Bewegung. Daher auch die Tiefe des Raumes im Gegenfag

zur Rlassik, die ihre Menschen wie auf einer Fläche darftellt.

Die Alassik huldigte ferner dem Grundsatz von der Einheit in der Vielheit. Ihre Werke sind harmonisch gegliedert. Jedes Glied hat eine in sich selbst geschlossene Form. Das romantische Gedicht dagegen hat nur Tiefe, keine Glieder, und deshalb auch äußerlich gewöhnlich keine Akte. Goethe hatte gerade dadurch, daß er Aleists "Zerbrochenen Arug" willkürlich in Ukte gliederte, zum Mißersolg des Stückes auf der Bühne wesentlich beigetragen. Die romantischen Dramen haben indes gleich den Musikstücken durchweg ein Leitmotiv. Die Form der klassischen Dichtung ist also analytisch: eine geschlossene Einheit zerlegt sich in ihre Teile; die Form der romantischen dagegen synthetisch: eine unendliche Einheit verwandelt sich zu grenzenloser Fülle. Selbst die Zyklen der klassischen Dichtung sind gegliedert. In den Zyklen der Romantiker aber gibt es nur immer neue Verwandlungen. Das klassische Gedicht ist somit geschlossen, seil ein sich; das romantische kann wachsen, weil es offen ist. Ganz folgerichtig liebten die Romantiker das Fragment.

Ahnliche Unterschiede ergeben sich beim Vergleich zwischen klassischer Symbolik und romantischem Symbolismus. Daß sich legterer mit Vorliebe mathematischer Formen und Zahlen bediente, und daß Goethe gegen Mathematik eine steigende Abneigung hegte, paßt zu dem bereits Gesagten. Sodann wirkte dieklassische Dichtung anschaulich, die romantische dagegen übte eine musikalische, abstrakte Wirkung aus. Goethe verdankte die Unschaulichkeit seiner Poesie dem Auge. Was die Romantiker sehen wollten, konnten sie nicht mit dem äußern Auge erfassen. Sie sahen ja die Welt nicht als Vild, sondern als Sinnbild, und so wurde ihre Dichtung allegorisch und führte in weiterer Folge zur Reslezion oder innern Spiegelung, dieser "Seele der Romantik".

Damit hängt die vielgenannte Illusionszerstörung in den Dramen und Romanen der Romantiker wie überhaupt die romantische Fronie zusammen. Diese Zerstörung sollte die Dichtung nicht etwa lächerlich machen. Die Romantik wollte nur sagen: Dichtung ist Traum, aber dieser Schein ist gerade die höchste Wirklichkeit, während die Klassik sagte: Dichtung ist nur Form. — Im Rampse gegen den Naturalismus eines Issland und Rogebue kämpsten indes beide

in einer Front.

Aus dem Geiste der Musik entstand die romantische Tragödie und Komödie.

— Der Ausdruck klassische Tragödie dagegen erscheint eher widerspruchsvoll; denn die Klassische Tragödie dagegen erscheint eher widerspruchsvoll; denn die Klassik such immer nach Schönheit, die Tragödie aber entsteht, "wo die Schönheit hilflos wird". Statt des von der Klassik angestrebten seligen Ruhens in sich selbst, schließt die Tragödie mit ungeheilter Dissonanz; statt Gleichgewicht und Sicherheit der Seele, bringt sie tragische Erschütterung. Die klassische Tragödie entstand aber aus der Erkenntnis, daß Schönheit nicht immer möglich ist, weil sich ihr ein Schickal entgegenstellt. Goethe liebte deshalb die Tragödie nicht, er wünschte immer Versöhnung. Schiller sedoch suchte die Tragödie auf, um mit dem Schickal zu ringen. Goethe verkündete den schönen Menschen, Schiller den erhabenen. Anders die Romantiker. Ihnen erschien die ganze Welt unheilbar tragisch (oder komisch!), nicht wie den Klassikern nur ein bestimmter Fall. Lestere waren Gegner der Verbindung von Tragik und Komik, die Romantiker dagegen mischten beides.

Die Klassiker standen der Komödie noch viel ferner als der Tragödie; selbst Schiller hat keine Komödie geschaffen. Die Romantiker liebten die Komödie außerordentlich. Die Romantik lachte aber nicht etwa über Don Quichote oder Prinz Zerbino, sondern über die menschliche Gesellschaft, d. h. sie verlachte gerade jene, die darüber lachten. Der Romantiker freute sich über den Hanswurft und die andern komischen Figuren, weil diese alle spießbürgerlichen Unschauungen über den Hausen. Wis und Romantik gehören

zusammen. Goethe liebte den With nicht.

Das Lachen der Romantik war allerdings durch einen Unterton der Wehmut gekennzeichnet: es war das Bewußtsein des Zwiespalts in der Natur und im Menschenleben. Dieses Bewußtsein ist die Quelle der romantischen Jronie überhaupt. Merkwürdig bleibt es indes, daß die engere Romantik keinen eigentlichen Humoristen hervorbrachte, obwohl der Humor "die höchste und eigentlich romantische Form der Komik ist". Bald fehlte es am Wig, bald an der Liebe. "Außerhalb des Kreises aber waren Jean Paul und Kleist die Schöpfer des romantischen Humors." Die Klassiker besaßen keinen rechten

Humor, auch Goethe nicht, obwohl er die Figur des Mephisto schuf. Die Quelle des romantischen Humors war im legten Grund eine tiefe Liebe zu dem, was er verlachte, und deshalb hat dieser Humor "etwas vom Geiste des Christentums".

So fehr Alaffit und Romantit in den meiften Punkten auseinandergingen, so berührten sie sich doch in einigen andern und strebten nach Berföhnung, nach Synthefe. Goethe felbst neigte eine Zeit lang start zu romantischen Unschauungen bin, er entsagte indes der Unendlichkeit um der Vollendung willen, und so blieb das romantische Menschentum in ihm nur in der Form der Entsagung. Auch die Romantik wollte Synthese, aber nur um das unendliche Chaos herzustellen. Sölderlin entsagte im Gegensak zu Goethe der Vollendung um der Unendlichkeit willen. Die Einheit dieser beiden Formen von Ewigkeit liegt jenseits der menschlichen Grenze. — Die Nachwirkungen der Rlassik und Romantik sind bei den späteren Dichtern und Dichtergenerationen überall deutlich zu erkennen: die Dichter und Denker haben sich bald mehr für die eine, bald für die andere der beiden Stilmöglichkeiten entschieden. Erst das Junge Deutschland wandte sich mit gleicher heftigkeit gegen beide und bildete einen neuen Stil aus. Es proklamierte nur "Gegenwart" - die eigene Zeit! Go ward seine Dichtung unter Führung Beines "Zeitpoesie" in einem neuen Sinne: sie wurde impressionistisch, antichriftlich, politisch und tendenziös. Poesie und Prosa verkundeten nunmehr lediglich den irdischen Genuß und vergötterten den Augenblick. Jungdeutschland hatte keinen Glauben an Ewigkeit, und neben Klassik und Romantik, neben Vollendung und Unendlichkeit trat jest ein drittes: die Modernität.

\*

Aus der überquellenden Fülle von treffenden Vergleichen, scharffinnigen philosophischen Betrachtungen und kühnen Konstruktionen, die den Inhalt von Strichs literargeschichtlicher Urbeit ausmachen, konnten hier nur die Sauptpunkte und Grundlinien hervorgehoben werden. Gie dürften aber genügen, um dem Lefer einen ziemlich klaren Ginblick in die Gedankengange des Berfassers zu vermitteln, soweit dies durch einen Auszug von ein paar Seiten überhaupt möglich ift. Falls in dieser knappen Unalnse wichtige Punkte unberücksichtigt blieben, manches andere dunkel, vielleicht auch ab und zu widerspruchsvoll erscheinen sollte, so liegt die Schuld — das muß bei aller Sochschägung gegenüber dem Verfasser gesagt werden - größtenteils bei Strich felbit, der in feinem umfangreichen Buch eine überfichtliche, lichtvolle Grupvierung und Gliederung vermiffen läßt und nicht nur von der Beigabe eines Versonenregisters, sondern selbst eines irgendwie ausführlicheren Inhaltsverzeichniffes Ubstand nimmt. Müffen wir nun in diesem offensichtlichen Mangel, der sich, wie jeder Kachmann weiß, in nur allzu vielen literarhiftorischen Büchern, die vor einem halben oder ganzen Jahrhundert erschienen, auch schon findet, einen wissenschaftlichen Fortschritt, ein kostbares Ergebnis der vielgepriesenen "geistesgeschichtlichen" Methode erblicken? Auch der feurigste Befürworter der neuen Arbeitsweise dürfte das kaum zu behaupten wagen. Es fehlen sodann was indes der Brauchbarkeit des Werkes für den Kachmann kaum einen Abbruch tun dürfte — die Belege für die außerordentlich zahlreichen Zitate. Sicherlich trägt es auch nicht zum leichtern Verständnis des Buches bei, daß die acht umfangreichen Kapitel untereinander in keinem rechten ursächlichen Zusammenhang stehen, daß weiter nirgends im besondern kenntlich gemacht wird, worauf nach Absicht des Verfassers das Hauptgewicht liegt, und daß überhaupt die Darstellung abgesehen von den häufigen Gedichtezitaten vom Anfang bis zum Ende sedes Kapitels, wenigstens äußerlich

betrachtet, vollständig gleichmäßig oder auch gleichförmig abläuft.

Das alles berührt natürlich nicht den Kern der Sache und soll nach Absicht des Referenten gegen das wertvolle Buch keineswegs schwer in die Wagschale fallen. Wichtiger ist die Frage: Wie steht es um die wissenschaftliche Begründung der mit unleugbar feiner Einfühlungsfähigkeit entworfenen und mit dem ganzen Nachdruck einer fachmännischen Überzeugung vorgetragenen Theorie? Vor allem: Auf welchen Grundlagen ruht sie? Sind diese Fundamente tragfähig und wissenschaftlich haltbar? Strichs ganzes Werk ist, wie er im Nachwort offen zugibt, "der kunstgeschichtlichen Betrachtung heinrich Wölfflins" "tief verpflichtet". Wölfflins berühmtes Buch "Runftgeschichtliche Grundbegriffe" wird von vielen Kachkritikern außerordentlich hochgeschätt und hat auf seinem Gebiete fast epochemachend gewirkt. Es ist indes immer eine gewagte Sache, technische Pringipien von der einen Runft auf eine andere zu übertragen, ganz abgesehen davon, daß manche Kachleute Wölfflins Unschauungen für das Gebiet der bildenden Kunst doch nicht als allgemein maßgebend betrachtet wissen wollen, vielmehr das nach ihrer Unsicht ungebührend stark hervortretende subjektive Moment in seinen Ausführungen tadeln. Was übrigens für die bildende Runft seine Berechtigung haben mag, paßt deswegen noch nicht ohne weiteres für die Beurteilung der Werke des schönen Schrifttums und für die literarhistorische Forschung. Wölfflin unterscheidet in seinem Buche fünf technische Begriffspaare, die sich im Laufe der Kunstgeschichte in einer gewiffen Regelmäßigkeit ablöfen: lineare und malerische, flächenhafte und tiefenhafte, geschlossene und offene, vielheitliche und einheitliche, endlich klare und unklare Darstellungsformen. Strich nimmt diese Unterscheidungen. wenn auch nicht unbesehen und ohne Einschränkung, so doch im wesentlichen auch für die Literaturgeschichte in Unspruch und glaubt, die lineare, flächenhafte, geschlossene, einheitliche und klare Darstellungsform bei den Rlassikern feststellen zu müssen, die malerische, tiefenhafte, offene, vielheitliche und unklare, oder doch weniger klare, bei den Romantikern. Uber seine Beweisführung, so geiftvoll sie ist, wirkt in manchen Punkten etwas gekünstelt und deshalb nicht immer überzeugend. So wird man 3. B. die Bezeichnung "flächenhaft" für die Werke und die Arbeitsweise der Rlassiker nur innerhalb enger Grenzen und lange nicht für alle Erzeugnisse Goethes und Schillers gelten lassen von andern Klassikern gar nicht zu reden. Underseits läßt sich manchen Werken der Romantiker, zumal ihren lyrischen Poesien, weder die äußerlich noch die innerlich geschlossene Form absprechen. Man denke an die Lieder Eichendorffs, an einige Poesien Brentanos (die geistlichen Lieder, die Legende von der hl. Marina, die vaterländischen Gefänge), endlich an die ästhetisch zwar nicht überragenden, aber für die Charakteristik der Romantik doch bedeutungsvollen Gedichte der beiden Schlegel.

Erscheinen somit die Grundlagen der geiftesgeschichtlichen Betrachtungsweise Strichs nicht durchaus feststehend und unanfechtbar, so lassen sich auch gegenüber den Hauptpunkten — von einer ganzen Reihe mehr untergeordneter Fragen muß hier abgesehen werden — sachliche Bedenken nur schwer unterdrücken. Zwar darf die Charakteristik, die der Berfasser von den deutschen Rlassikern entwirft, im allgemeinen als zutreffend bezeichnet werden. Sie ift nicht neu, aber so einheitlich und sicher durchgeführt, wie man sie in andern literarhistorischen Werken kaum irgendwo, zumal nicht in dieser knappen prägnanten Faffung findet. Nicht gang dasfelbe gilt von der Darftellung der Romantik. Go umfassend gerade hierin nach Absicht des Münchener Professors das Werk sein sollte, so wird doch dem in der Geschichte der deutschen Romatik zeitweilig alles überschattenden Moment des Religiösen nicht die genügende Beachtung zuteil. Strich ift Jude; er steht dem Christentum, und noch besonders der katholischen Rirche, nicht gerade unfreundlich, aber, soweit ersichtlich, nur mit einem gewissen kulturhistorischen Interesse gegenüber. Von der chriftlichen Weltanschauung ist oft die Rede, und es wird, wie bereits gezeigt, zwischen einer chriftlichen und einer dionnsischen Richtung innerhalb der Romantik unterschieden. Un gutem Willen, der katholischen Auffassung gerecht zu werden, dürfte es dem Verfasser nicht fehlen, doch verraten manche Außerungen deutlich die Abhängigkeit von Nietssche. Das tiefere Verständnis für die göttliche Sendung der Kirche geht ihm vollständig ab. Much der Mangel an den nötigen kirchengeschichtlichen und dogmatischen Vorkenntnissen macht sich bisweilen fühlbar. Go ergeben sich Jrrtümer wie die oft wiederholte, übrigens längst widerlegte Behauptung, die Quellen des Chriftentums seien in den Mysterien des Dionysos zu suchen und aus diesen Quellen hätten sich dann die zwei Strömungen "bis zur vollendeten Polarität getrennt". Die Vertreter der dionnsischen Richtung sind nach ihm Hölderlin und Rleist.

Die Vorliebe des Verfassers für diese beiden Dichter ift sehr bemerkenswert. Er schäft sie offenbar weit höher als alle Vertreter der christlichen Richtung. und dies nicht nur vom ästhetischen, sondern ganz vorzüglich vom weltanschaulichen Standpunkt aus. Hölderlin, der nach langfähriger qualvoller Beiftesumnachtung einsam ftarb, und Rleift, der innerlich zerriffen, mit Gott und den Menschen zerfallen, schließlich durch Gelbstmord endete, erscheinen ihm als die interessantesten Studienobjekte, denen er seine ganze hingebende literarische Teilnahme und sein wärmstes menschliches Interesse zuwendet. Ihnen ift denn auch unter allen Romantikern weitaus der meiste Raum gewidmet. Fast auf jeder dritten oder vierten Seite werden sie erwähnt, als Kronzeugen angeführt und in ihrer literarischen Bedeutung nach jeder Richtung hin gewürdigt. Nicht selten kommen sie mit ausführlichen, durch mehrere Geiten laufenden Bitaten zu Wort. Und doch gibt Strich gelegentlich zu, daß beide nicht zu den Romantikern im ftrengen Sinne des Wortes gehören, daß sie vielmehr nur den einen oder andern Zug der romantischen Kunft und Weltanschauung vecförpern. Mit dieser, wie mir scheint, mehr durch Rücksichten auf den herrschenden Zeitgeschmack als durch den Gegenstand gebotenen Bevorzugung eines Rleift und Hölderlin verbindet sich bei Strich eine übermäßige Betonung des Willkürlichen, Gesetlosen, Triebhaften, das bei den Romantikern zeitweilig in der Tat eine hervorragende Rolle spielte, aber wenigstens in diesem Aus-

maß nicht zum eigentlichen Wesen der Romantik gehörte, sondern mehr einzelnen ihrer Erscheinungen anhaftete. Auf Tiecks "Lovell", Friedrich Schlegels "Lucinde", Brentanos "Godwi" und manche Geisteserzeugnisse eines E. Th. Umadeus Hoffmann paßt Strichs Auffassung gewiß vortrefflich, ebenso auf Persönlichkeiten wie Karoline Böhmer-Schlegel-Schelling, den frühen Tieck. den jungen Brentano, gang vorzüglich und immer wieder auf Hölderlin und Rleift. Auf die Werke August Wilhelm Schlegels, des späteren Friedrich Schlegel, vor allem aber auf die Poesien und Prosaschriften sowie auf die ganze Personlichkeit Eichendorffs findet die Theorie des Münchener Professors entweder gar feine oder nur eine fehr beschränkte Unwendung. Bier dürfte denn auch ein Hauptmangel und eine der auffallendsten Schwächen des Buches liegen. Wenn eine so ausgesprochen romantische Erscheinung wie die eines Joseph v. Eichendorff im Verhältnis zum Halbromantiker Rleift und vollends gegenüber dem enthusiaftischen Griechenverehrer Bölderlin nur höchft selten, ja fast nur nebenbei erwähnt wird, so daß der schlesische Dichter in der ganzen 250seitigen Darstellung Strichs nicht viel mehr als die Rolle eines Hospitanten spielt, so deutet das doch wohl auf eine bedenkliche Lücke in der Auffassungsweise des Münchener Professors hin, die beweist, daß es auch ihm nicht gelang, die Romantik in allen ihren Eigenschaften und nach allen ihren Ausstrahlungen in ein einheitliches Schema zu fassen und unter dem Gesichts-

punkt "Unendlichkeit" befriedigend zu erklären.

Gewiß klingt die Gegenüberftellung "Vollendung - Unendlichkeit" ungemein bestrickend, und es soll auch gar nicht geleugnet werden, daß sie eines richtigen Grundgedankens keineswegs entbehrt. Nur muß man sich hüten, solche Unterscheidungen zum Dilemma zuzuspigen. Schließlich enthält jede gedankentiefe Dichtung, mag sie der einen oder andern Stilart angehören, in sich die Möglichkeit immer neuer Gestaltungen, immer neuer Auslegungen und Deutungen, ift also in gewissem Sinne unendlich (Beispiel: Goethes Kauft), und anderseits weisen manche Geisteserzeugnisse der Romantiker das Merkmal der Vollendung kaum weniger deutlich auf als jene eines Goethe, Schiller oder Lessing, von Rlopftod und Herder, die Strich anscheinend mehr zum Sturm und Drang als zu den Klassikern rechnet, ganz zu schweigen (Beispiele: Eichendorffs Novellen, vorzüglich "Schloß Dürande", Brentanos Kantate auf die Gründung der Berliner Universität, seine "Geschichte vom braven Kasperl", seine Erzählung von den "Drei Nüssen", auch "Der tolle Invalide", "Melück Maria Blainville", "Fürst Ganzgott und Sänger Halbgott" von Urnim; ferner fast sämtliche Novellen Tiecks — die man allerdings nur bedingt zu den romantischen Erzeugnissen rechnen darf —, endlich die meisten lyrischen Poesien der älferen, noch mehr der jüngeren Romantif). Es kommt hinzu, daß es bis zu einem bedenklichen Grade dem persönlichen Empfinden des Kritikers anheimgestellt bleibt, ob er eine Dichtung als "linear" oder "malerisch", "flächenhaft" oder "tiefenhaft", "geschlossen" oder "offen", "zeitlos" oder "zeitlich", kurz ob er sie als "vollendet" oder "unendlich" bezeichnen will. Und das ist es, was man an Strichs These und ganzer Theorie wie überhaupt an der sog. geistesgeschichtlichen Betrachtungsweise im Gegensatz zur vielgelästerten, oft wirklich pedantischen, aber unvergleichlich erakter arbeitenden philologisch-literarhiftorischen immer wieder als peinlichen Mangel empfindet: die neue Methode

läßt die objektiven Maßstäbe allzusehr vermissen und macht der Wilkür des Beurteilers unzulässig viele Zugeständnisse. Wenn aber ihre eifrigsten Verteidiger die ältere Behandlungsweise der Literaturgeschichte wegen ihrer angeblichen, oft auch tatsächlichen, Enge des Gesichtskreises verhöhnen und der Romantik heute gerade darum ein so warmherziges Interesse entgegenbringen, weil sie gegen alle Philisterei und Schablone einen rücksichen Kampf führte, so sollten sie nicht vergessen, daß dieselbe Romantikes war, der wir die Begründung der streng wissenschaftlichen, objektiv kontrollierbaren Literaturgeschichte, wie sie bis zum Auftreten Dilthens Geltung hatte, zuerst und zumeist verdanken. So begeistert die Brüder Grimm und die beiden Schlegel im Interesse der Dichtung für die romantischen Ideen der Freiheit von Zwang und Zopf auch eintraten, in der Wissenschaft huldigten sie einer strengen Auffassung, mit der das willkürliche Versahren so mancher Vertreter der geistesgeschichtlichen Methode keinerlei Verwandtschaft oder

Ahnlichkeit aufweist.

Alle Aussekungen und Bedenken dürfen uns indes nicht davon abhalten, die hohen Vorzüge der zumal für Fachleute äußerst anregenden Urbeit des geistvollen Münchener Professors in weitestgehendem Mage anzuerkennen. Das Werk Strichs gehört zweifellos zum Bedeutendsten, was über das Wesen der Romantit je geschrieben wurde. Der Berfasser begnügt sich, wie man sieht, nicht mit einigen äußerlichen Vergleichen zwischen klassischen und romantischen Erzeugniffen, er bemüht sich vielmehr, bis zu den innerften Werkstätten des dichterischen Schaffens vorzudringen und möchte den menschlichen Genius in seinem geheimsten Wirken und Walten belauschen. Die Grundthese, die ichon im Untertitel "Vollendung und Unendlichkeit" in fürzester Formulierung vorliegt, wird von Unfang bis zu Ende mit bemerkenswertem Nachdruck betont und mit aller Entschiedenheit festgehalten. Mag man fie auch nicht uneingeschränkt gelten lassen, so ift doch zuzugeben, daß von da aus die interessantesten Schlaglichter sowohl auf das Wirken Goethes, Schillers und der Griechen wie auf die einer mehr äußerlichen Betrachtungsweise oft unverftand. lichen, rätselhaft scheinenden Aussprüche, Theorien und Dichtungen der Romantiter fallen. Gang im Gegensaß zu einigen furzsichtigen und voreingenommenen literarischen Kritikern der alten Schule, die in der Romantik nichts als eine plan- und ziellose Entgleisung des Menschengeistes erblickten, betont Strich immer wieder, daß die klaffische und romantische Denkweise fich gleichberechtigt gegenüberstehe, ja, daß selbst das übel beleumundete "romantische Chaos" eines tieferen Sinnes nicht entbehre. Seine Ausführungen sind auch nicht etwa in der Urt des modernen Snobbismus eines Alfred Kerr nur eben "geistreich" plaudernd hingeschrieben und haben überhaupt mit den sachlich wertlosen dilettantischen Deuteleien, die in unsern Tagen mit Vorliebe unter der bequemen Flagge der "geistesgeschichtlichen Methode" segeln, wenig zu tun; dank einer fehr bedeutenden und gründlichen Ginzelkenntnis des hier in Betracht kommenden Tatsachenmaterials wird vielmehr immer wenigstens der Versuch unternommen, die Behauptungen, Unsichten und Vermutungen durch konkrete hinweise zu belegen oder anschaulich zu machen. Die naheliegende Klippe unberechtigter Verallgemeinerungen bemüht fich der Verfasser meift in fluger Weise durch gelegentliche Ginschränkungen oder durch Vorwegnahme von Einwänden funlichst zu vermeiden. So ist ihm denn, wie bereits bemerkt, das literarische Bild der Klassik im großen und ganzen gut gelungen, und auch dafür wird ihm der Fachmann Dank wissen, daß er in seiner Würdigung der romantischen Kulturbewegung mit manchen Vorurteilen und kleinlichen Auffassungen älterer Literarhistoriker wie Johannes Scherr, Rudolf v. Gottschall,

Rudolf Saym entschieden und endgültig aufräumt.

Wenn ihm im übrigen der große Wurf einer Gesamtcharakteristik der deutschen Romantik nicht restlos glückte, wenn seine kühnen Konstruktionen manch ein bedeutendes Moment romantischer Eigenart nicht genügend berücksichtigen, wenn sein umsichtig entworfenes System selbst auf wichtige Fragen keine Untwort gibt, so liegt das zum guten Teil an der ungewöhnlichen Spröde (oder soll man besser sagen "Clastizität"?) des Gegenstandes, am Mangel an Vertrautheit des Verfassers mit dem christlichen Ideengehalt der Romantik, an den nicht ganz feststehenden Grundlagen des Werkes, vielleicht aber auch an der umstrittenen Urbeitsmethode, die wohl als Hilfsmittel neben der strengeren literaturgeschichtlichen Behandlungsweise gute Dienste leisten kann, sich aber heute bekanntlich mit dieser bescheidenen Rolle nicht begnügt, sondern mehr und mehr zum Schaden der Wissenschaft für sich die Alleinberechtigung in Anspruch nimmt.

Mois Stockmann S. J.

# Besprechungen.

## Frauenfrage.

Stilles Frauenheldentum od. Frauenapostolat in den ersten drei Jahrhunderten des Christentums. Von P. Georg Fangauer O. S. F. S., Dr. phil. et theol., Religionsprofessor, gr. 8° (XVI u. 128 S.) Münster i. W. 1922, Aschdendorff. & M2.25; geb. M 3.50

In dem ersten Teile seiner verdienstvollen Arbeit würdigt der Verfasser die Stellung der Frau innerhalb und außerhalb des Christentums. In gedrängten, aber inhaltreichen Ausführungen zeigt der erste Artikel dieses Teiles, wie "traurig, drückend und entwürdigend" das Los der Frau bei den vor- und außerchristlichen Völkern war und ist. Der zweite Artikel zeichnet die Würde der Frau im Christentum. Da bezeugen Schriftterte, Grabinschriften, Katakombenbilder, daß die Frau im Christentum eine selbständige, sittliche Persönlichkeit ist, daß das Christentum der Frau eine höhere Stellung und Würde gab, als sie bei irgend einem andern Volk inne hatte.

Der zweite, ausführlichere Teil der Schrift belehrt uns über den Unteil der Frau an der Ausbreitung und Kräftigung des Chriftentums in den erften drei Jahrhunderten. Die fechs Kapitel dieses Teiles: — die mildtätige, eifrig werbende Schülerin, die ftandhafte Märtyrin, die wohltätige Patronin, die geduldige Sflavin, die einflugreiche Uristokratin, die Stellung der Frau in der kirchlichen Hierarchie —, geben ein anschauliches Bild, wieviel die Kirche in den ersten drei Jahrhunderten der dienstfertigen Sand, dem feinfühlenden, fühnen, großmütigen Bergen der Frau zu danken hat; fie beweisen, daß der Verfaffer den rechten Titel für fein Buch gewählt hat. — Auf Seite 13 würde die Unterscheidung zwischen Oft-und Westindien zu größerer Rlarheit beitragen. Die wiffenschaftliche Schrift wendet sich an wissenschaftlich gebildete Lefer; dem praktischen Urbeiter kann fie für einschlägige Themen in Predigt und Vortrag reiche und anregende Quelle fein. Soffentlich erfüllt sich der Wunsch des Verfassers, daß seine Schrift zum intensiveren Studium der Frauenfrage anregen möge.

Johannes B. Steinmeg S. J.

#### Völkerkunde.

Im Lande des Dju-Dju. Reiseerlebnisse im östlichen Stromgebiet des Niger von Hermann Degner. Mit zahlreichen Abbildungen, Zeichnungen und Karten. 8° (388 S.) Berlin (1923), Scherlverlag.

In unfre alte, unvergefliche Kolonie Ramerun führt uns dieses mit heißer deutscher Geele geschriebene Buch. Die geo- wie ethnographisch vielfach noch dunkle mittlere Nordwestgrenze, etwa von Jola bis zum Croffluß, lichtet sich hier vor den Augen des gespannt folgenden Lesers. Hat es doch der verdiente Rolonialoffizier Degner (derfelbe, der mahrend des Weltkrieges das Innere Deutsch-Neuguineas durchforschte) prächtig verstanden, die an und für sich tote Linie einer endgültigen Grenzfestlegung, die er hier gegen Britisch-Nigeria gemeinsam mit einer englischen Abordnung unter beiderseitiger Begleitung gahlreicher einheimischer Goldaten und Träger in der Trockenzeit von 1912 auf 1913 vorzunehmen hatte, zu einer licht- und lebensvollen Forscherbahn zu gestalten und so Flegels und Paffarges Entdederwege weiterzuführen.

Gin wichtiges Ubergangsgebiet, gekennzeichnet und bereichert durch Berührung und Mischung von Gegensätzen, ist die durchmesfene über 500 km lange Grengftrecke. Geographisch folgt sie im wesentlichen dem nordwestlichen, teilweise basaltüberdeckten Urgefteinsrand der großen, das ganze füdafritanische "Dreied" erfüllenden Hochfläche, die bier fteil zum Benue abfällt, von deffen linken Nebenflüssen schnellenreich durchbrochen und durch vereinzelte Inselberge noch gegen das endlos blauende Tiefland fortgesett. In wechselndem Auf und Ab geht es somit hier über luftige Gebirgsvorposten, wie 3. B. Innerkameruns Höchsterhebung, die von Degner zuerst erstiegene und auf 2185 m gemeffene Bogelfpige. dort durch schwüle, oft sumpfige Flugniederungen mit ihrer Malaria und besonders Tsetseplage, der schließlich alle mitgeführten Pferde zum Opfer fielen. Dem freien Grasland der Böhen steht der Galeriewald der Flugufer gegenüber. Ins Große steigert sich indes diefer Begenfach erft mit der Wafferscheide zum Croßfluß, wo plöglich die lichte Savanne des Binnenlandes erstickt wird in dem meeresgleich alles überflutenden, fast undurchdringlichen, feuchtdumpfen und schattendunklen Tropenurwald der Rüftengegend. Diese bedeutsamfte Naturscheide trennt nicht nur wesentlich verschiedene Pflanzen- und Tierwelten, sondern auch die beiden großen Gruppen der Sudanund Bantuneger. Überraschend wirkt der unvermittelte Abergang von dem hohen, starken Sudanneger zu dem hier im äußersten Nordwesten seines Verbreitungsgebietes kleinen, schwächlichen Bantu. Begreislich, daß der Verfasser deshalb volkstümlich von "grundverschiedenen Rassen" (S. 344) spricht, obwohl die Mittelafrika durchquerende Trennungslinie zwischen Sudanneger und Bantu, ungeachtet örtlicher Abweichungen im Körperbau, wesentlich nur sprachlich, nicht anthropologisch bedingt ist.

Die Vorliebe des Verfassers gehört den Sudannegern des innern Graslandes. Der Reibe nach berührte er von ihren Stämmen die Tschamba und Dakka, die Djikum (Djukfum), Djumperi, Bafum, Munschi und Utscho. Was er im unterhaltenden Erzählerton von ihren förperlichen und fulturellen Gigenheiten mitteilt, ift großenteils auch völkerkundlich wertvoll, wenngleich eine genauere wissenschaftliche Behandlung nach ethnologischen oder gar fulturhiftorischen Gesichtspunkten außer Betracht lag. Gin gemeinsamer hervorstechender Bug dieser noch heidnischen Stämme liegt in ihrem Glauben an den "Dju-Dju" oder vermeintlich unwiderstehlichen Zauber, dem sie fast alles Unheil zuschreiben. Das ganze Buch ist von lebenswahren Beispielen dieses Dju-Dju-Glaubens durchsest und rechtfertigt so seinen Titel. In anerkennenswerter Weise suchte der Verfasser bei seinen Negern diesem traurigen Irrwahn entgegenzutreten, allerdings wohl zu ausschließlich durch rein natürliche Aufklärung, die so gut wie wirkungslos blieb. Ein tieferer driftlicher Gedanke findet fich nicht angeregt, wie man hie und da auch dieser oder jener Negersitte gegenüber den Ton etwas mehr ethisch durchhaucht wünschen möchte. Auch das gehörte unsres Erachtens zu dem warmen "deutschen Bergen", das der Verfasser dem Reger sonst sichtlich entgegenzubringen bemüht mar.

Noch farbenprächtiger wird das gezeichnete Völkerbild durch die besonders im Norden verstreuten mohammedanischen Fulbe (Fulla) und Haussel. Stehen wir hier doch in dem Gebiete, wo vor gar nicht langer Zeit die hamitischen Fulbe, ursprünglich wohl aus dem Osten stammend, in blutigen Eroberungszügen den Islam und die Stlaverei südwärts bis ins Herzkamerunstrugen. Zahlreiche Dorfruinen, besonders südwestlich der Vogelspise, künden noch von jenen unmenschlichen Eklavenjagden, die nunmehr hoffentlich endgültig der Vergangenheit angehören. Und jest nach Aufhören des einträglichen Stlavenraubs sehen die verarmenden Fulbe ihren Besig immer

mehr in die geschickten händlerhände der von ihnen einst unterworfenen haussa, dieser "schwarzen Juden" Afrikas, wandern — eine wohlverdiente Nemesis!

Mitten in solche lebendige, noch heute fortwirkende Entwicklungen und Umschichtungen jener nordwestkamerunischen Grenzvölker verfest uns das Degnersche Buch, und darin liegt sein hauptfächlicher Wert, ganz abgesehen von den prächtigen Naturschilderungen und fesselnden Jagdbildern, die seine Lesung vielfach zum Genuß machen. Und was uns Deutsche nach dem bittern Raub unfrer Rolonien und der Verneinung deutscher Kolonisationsfähigkeit trösten kann, ist die oft ungeheuchelt hervorbrechende Freude, womit die eingeborene Bevölkerung ihre Einbeziehung ins deutsche Schutgebiet begrüßte. Möge eine gerechtere Beit uns bald wieder Gelegenheit geben, im freien Wettstreit mit den andern driftlichen Rulturvölkern dem armen, inmehrfacher Anechtschaft schmachtenden Neger wahre Freiheit. Bildung und Gesittung zu bringen!

August Padtberg S. J.

## Literaturgeschichte.

Das Schickfal als poetische Jdee bei Homer. Von Dr. P. Engelbert Eberhard O. E. S. A. 8° (80 S.) Paderborn 1923, Schöningh.

Die Homerforschung wendet sich in jüngerer Beit wieder der religiöfen Geite der Dichtungen zu. Das ift zu begrüßen. Eberhard sucht in vorliegender Urbeit die Bedeutung des Schickfals, der Moira (Aifa), bei homer aufzuklären. Diese Moira ist eine rätselhafte Sphinr: bald scheint sie von Zeus abhängig zu sein, bald fteht fie felbständig neben ihm und der Gefamtheit der Götter, bald tritt fie über Zeus felbft herrschend auf. Eine Einigung der Ausleger in der Frage ift bisher nicht erzielt. Nach dem Vorgang neuerer Forscher, darunter seines Lehrers Engelbert Drerup, glaubt nun Eberhard über alle Schwierigkeiten einfach durch die Unnahme hinauszukommen, daß der ganze Götterapparat des homerischen Epos in erster Linie nicht religiösen, sondern technischen Zwecken diene, und das gelte auch vom Schickfal. Die Moira sei in der dichterischen Romposition nichts anderes als die konzentrierte poetische Idee, wonach der Ablauf der Sandlung von vornherein eingestellt sei. Im Berhältnis zu Zeus aber laufe ihre Funktion darauf hinaus, zu verhüten, daß die Handlung etwa durch ihn in eine andere Richtung gedrängt werde, als es im Rahmen der dichterischen Unlage angängig wäre. Wenn das zu geschehen

droht, stellt sich im glücklichen Augenblick eine Schicksalsbestimmung mit ihrem Veto ein, dem der Obergott und die übrigen Unsterblichen in Shren sich fügen. Aberhaupt regelt das Schicksal den Gang der Handlung nach den Jdeen des Dichters, und ist dieser gelegentlich in Verlegenheit, wie er die Wendung der Ereignisse nach dieser statt nach jener Seite motivieren soll, so hilft ihm die bequeme Verufung auf das Schicksal, wonach es so und nicht anders sein muß.

Eberhard hat recht, wenn er felbst meint, eine folche rein äußerliche Begründung möge freilich Bedenken erregen. Uns scheintsie eines großen Dichters weniger würdig, bei homer aber ausgeschloffen zu fein. Gie verflüchtigt Wesen und Gehalt von Göttern und Schicksal in einem Maße, wie man es Homer nicht zutrauen darf. Die Helden der Ilias und Donffee find durchdrungen von ihrer Abhängigkeit vom Schickfal wie von den Göttern, denen fie Bebete und Opfer darbringen, und der Dichter bezeugt auf Schritt und Tritt, daß er und fein Hörerkreis diese Uberzeugung teilten. Rein, nicht damit der Plan und die Ideen des Dichters zur Ausführung gelangen, muffen Schickfal und Götter gleichsam als dienende Beifter einspringen, sondern weil nach des Zeus und des Schicksals Gedanken und Ratschluffen die Ereignisse unter Mitwirkung der menschlichen Freiheit sich so und nicht anders abwickeln muffen, bringt fie der Dichter in seiner Ergahlung so und nicht anders zum Ausdruck. Der Dichter hat die planmäßige Leitung des Schickfals im menschlichen Geschehen erkannt und zum Plan und zur Idee feiner Darftellung gemacht. Eben barin liegt feine Runft und ber hohe Gehalt seiner Schöpfung. Vielleicht sind wir indessen in der Grundauffassung weniger weit voneinander entfernt, als es scheint; es finden sich bei Drerup wie bei Eberhard Stügen für dies Urteil. Jedenfalls bietet Cberhards umfaffende und forgfältige Arbeit alle nötigen Unhaltspunkte, um zur Lösung des homerischen Moiraproblems zu gelangen. Der Weg dunkt uns folgender.

Des Verfassers genaue Unterscheidungen im homerischen Gebrauch der Worte "Moira" und gleichbedeutend "Aisa" zeigen deutlich, daß der Dichter auf eine ganz andere Weise zum Begriff des Schicksals als zu den Vorstellungen von der Götterwelt gekommen ist. Den Moirabegriff hat er durch natürliches, folgerichtiges Denken aus den Erfahrungstatsachen erschlossen. Dafür spricht unabweislich der Bedeutungsübergang des Begriffs von der Wirkung zur Ursache, nämlich von der appellativen Be-

deutung der Moira als einer Sache, wie "Teil", "Unteil", "Gebühr", "Los", "Geschict", "Schicksal", zur Bezeichnung des perfönlich gefaßten Schicksals, d. h. der die Beschicke verhängenden Macht. Beide Urten des Bebrauchs sind bei Homer zahlreich vertreten. Mus dem Erfahrungsgebiete der menschlichen Beschicke ift der philosophierende Dichter emporgestiegen zu der übersinnlichen und personlichen Urfache dieser Geschicke, der Schicksalsmacht. Gut hebt Eberhard eigens hervor, daß es eine ethische Macht ist. Man wird nicht irren, wenn man annimmt, daß diefer Glaube Homers auch Gemeingut des Volkes seiner Umgebung und Zeit war. Den gangen Götterstaat hingegen übernahm Homer als etwas Gegebenes der griechischen Sagenüberlieferung. In ihr galten aber als Herren der Welt die Götter in ihrer Gesamtheit oder zumeist Zeus allein, "der Vater der Götter und Menschen". Unser Dichter versuchte nun einen Ausgleich zwischen den beiden Kompetenten um die Leitung der menschlichen Schickfale. Die fachlichen "Lofe", "Geschicke" gehen auch von Zeus aus; "Aifa des Zeus" (Schickung von Zeus her) wird fast gleich mit "Ratschluß des Zeus". In vielen Källen steht die personifizierte Moira felbständig und friedlich neben dem Dbergott; dieselben Wirkungen werden abwechselnd auf die Moira und auf Zeus als Verursacher zurückgeführt. Indessen gibt es doch bestimmte Fälle. wo die Moira über alle Unsterblichen, Zeus nicht ausgenommen, die Herrschaft ausübt; das tritt dann ein, wenn es bei diesen sinnlich, menschlich gedachten Göttern der Sage eben gu febr "menschelt", wenn ihr Wiffen, ihre Macht, ihr sittlicher Charafter von der göttlichen Sobe herabsinkt. Gie vermögen g. B. nichts gegen das Todesgeset der Menschen, Zeus felbst läßt sich täuschen und ist nicht frei von sittlichen Schwächen. Go gibt es benn Zusammenstöße mit der unbedingten Geltung der Bestimmungen eines höchsten Willens und den Unforderungen des Sittengesetes. Da fest sich nun das absolute Schicksal durch als die lette Ursache der festen Regel und Ordnung im Ablauf der Weltereigniffe. Geinen Fügungen muffen dann auch die Götter weichen. Die bezeichneten Wechselbeziehungen ftellen mithin eine Urt Kompromiß zwischen zwei verschiedenen Gottheitgedanken dar. Das Schicksal steht tatsächlich nach Ursprung und Inhalt seines Begriffes außerhalb der mythischen Göttergefellschaft; es hatte darum auch keinen Rult wie diese, jedenfalls zu Homers Zeiten nicht; und erst später finden sich Moiren, nach Ahnlichkeit der Horen sinnlich gefaßt und in der

Dreizahl, spärlich verehrt. Auf diesem Wege ergibt sich also eine Lösung des homerischen Schicksalsproblems, die nach allen Seiten befriedigt, was für ihre Richtigkeit spricht. Zudem liefert dies Ergebnis einen gesicherten und nutbaren Beitrag zur Religionswissenschaft und Apologetik.

Roland Herkenrath S. J.

Die deutsche Dichtung in ihren kulturellen Zusammenhängen mit charakteristischen Proben. Sine Geschichte der deutschen Literatur. Herausgegeben von Dr. Franz Faßbinder, Studienrat an der städtischen Viktoriaschule in Ssen, Dr. Lugust Kahle, Professor am Paulinischen Symnasium in Münster i. W., und Dr. Friedrich Korg, Oberstudiendirektor am städtischen Realgymnasium in Köln-Nippes. Drei Teile. gr. 8°. (XXXII u. 1108 S.) Freiburg i. Br. 1922, Herder & Co. Geb. G M 12.—

Gine Literaturgeschichte schreiben, ift immer ein schwieriges Unternehmen; gehen ja gerade auf diesem Gebiete die Unschauungen, Forderungen und Bunsche nach gang entgegengesetten Richtungen auseinander. Die einen können die Berechtigung einer eigenen Literaturgeschichte, wenigstens im landläufigen Sinne, gar nicht einsehen und halten dafür, man werde aus der Beschäftigung mit den Werken der Dichter selbst schon alles Nötige erfahren; andere wieder können sich an Nachrichten über die Dichter, Unmerkungen und Einleitungen zu ihren Werken, deren Werdegang und Schicksale gar nicht genug tun und schreiben darüber Bücher, die viel dickleibiger find als die Werke felbft. Much über den 3 we ct der Literaturgeschichte ift man sich nicht immer einig und flar: foll fie nur eine Sammlung von Namen der Dichter und ihrer Werke fein, mit einem mehr oder weniger treffenden und geiftreichen Beiwort verseben, das sich dann von einem Buche ins andere forterbt? Oder foll die Literaturgeschichte das Verständnis des dichterischen Runstwerks erschließen durch genaue Schilderung der Abstammung, des Bildungsganges, der Umgebung, der Lebensschicksale usw. und vielleicht den scharfen Nachweis liefern, daß der Dichter gerade fo fchreiben mußte und nicht anders schreiben konnte? Endlich bestehen auch große Meinungsverschiedenheiten in Bezug auf den Umfang einer Literaturgeschichte: Wer ift denn würdig, in der Literaturgeschichte verewigt zu werden? Wie viele Namen darf und muß sie aufweisen? Und diese Fragen sind um so schwieriger zu lösen, je näher die Dichter an die Gegenwart

heranreichen. Ein starkes Hervortreten des subjektiven Elementes läßt sich da beim besten Willen nicht vermeiden.

Schwierig gestaltet sich die Abfassung einer auf der wiffenschaftlichen Sohe stehenden Literaturgeschichte auch deshalb, weil gerade in den legten Jahren auf diesem Gebiete viel gearbeitet wurde. Von den verschiedensten Seiten sucht man an den Dichter und fein Werk heranzukommen und beide immer beffer zu verstehen; neben der philologischen, historischen, ästhetischen Methode spricht und schreibt man heute eingehend von sozial-literarischer, ethnologischer, psycho-analytischer Betrachtungsweise, von intuitiver, stil-afthetischer Richtung u. dgl. (vgl. darüber Paul Merker, Reue Aufgaben der deutschen Literaturgeschichte. Leipzig 1921, Teubner). Will eine Literaturgeschichte sich da durchseigen und behaupten, fo muß sie ihre Berechtigung nachweisen und wenn auch nicht gerade richtunggebend und bahnbrechend in Bezug auf die eine oder andere Unschauungsweise wirken, so doch ihr eine besondere Aufmerksamkeit widmen und forgfältig ausbauen.

Die Stärke der vorliegenden neuen Literaturgeschichte soll, wie schon der Titel verkündet, in der Auswahl charakteristischer Proben und der Sinordnung der Dichter und ihrer Werke in die kulturellen Jusammenhänge bestehen; beide Aufgaben sind im allgemeinen wohl auch recht glücklich gelöst. Das Buch gliedert sich in drei von je einem der Herausgeber bearbeitete, dem Umfange nach ziemlich gleich große Teile: Das Mittelalter, mit vier Perioden, Vom Humanismus bis zu Goethes Tod, mit drei Perioden, und Von der Romants bis zur Gegenwart, mit fünf Perioden.

Außerst gründlich und sehr ausführlich ist das Mittelalter behandelt; naturgemäßwiegen da die Proben sehr stark vor; sie sind teils in ursprünglicher Fassung, teils in Übersehungen gegeben, manchmal beides. Das Nibelungenund das Kudrunlied nehmen etwa 100, Walther von der Vogelweide etwa 30 Seiten ein. Der kleine Abriß der mittelhochdeutschen Grammatik und das Wörterbuch sind sehr gut gearbeitet, aber als erste Einführung vielleicht doch etwas zu schwer; recht gehaltreich und belehrend ist die Bemerkung über den Bedeutungswandel der Wörter (S. 236).

In den folgenden Abschnitten sind zuerst immer die Geistesströmungen dargestellt, die Perioden im allgemeinen charakterisiert und in Verbindung gebracht mit den bildenden Künsten, besonders der Malerei. Die Sinteilung der einzelnen Perioden geschieht meist nach

Epif. Lprif und Dramatit mit gahlreichen, bisweilen recht gefünstelten, weiteren Unterabteilungen. Alls Beispiel diene die elfte Periode: Naturalismus und Impressionismus. Ein 12 Seiten umfassender Paragraph schildert zunächst die Beiftesftrömungen, dect den Bufammenhang mit den Zeitereigniffen, der ausländischen Literatur und der Malerei auf. Die folgenden 80 Seiten behandeln die Lyrik dieser Periode; in den folgenden Paragraphen fommt auf gusammen 25 Seiten das Drama, der Roman, Beimatkunft, der neue geschichtliche Roman, der Frauencoman zur Behandlung. Die Lyrifer werden wieder fein fauberlich geschieden in a) Vorläufer der Moderne (Fontane, Greif, Schonaich-Carolath mit je sieben bis neun Proben); b) Pfadfinder der Moderne (Benckell, Conradi, Hille mit je zwei oder drei, Liliencron mit fechzehn Proben); c) "Ronsequente" Naturalisten (Schlaf, Flaischlen, Holz mit je zwei Gedichten); d) Symboliften (Niegsche, Bierbaum, Dauthenden, Morgenstern, Dehmel, St. George, Hartleben, Hoffmannsthal, Schaufal); e) Neuromantiter (darunter Falke, H. Heffe, Flaskamp, Thrafolt); f) Epische Lyrif; g) weitere Frauenlyrif, worunter der Herausgeber Lyrik versteht, die bon Frauen ftammt, im Begenfag gum Frauenroman (S. 547), der Werke bezeichnet, welche die Frauenfrage behandeln. Diefe und ahnliche Einteilungen und Gruppierungen sind etwas gewalttätig und dürfen wohl nicht auf allgemeinen Beifall rechnen, wobei freilich gleich beigefügt sein soll, daß eine zufriedenstellende Einreihung der Dichter in bestimmte Rlassen vorderhand einfachhin ausgeschlossen erscheint.

Wie man sieht, ist die Lyrik stark bevorzugt; die "Proben" beschränken sich überhaupt ganz auf die Lyrik, und es wäre vielleicht gut gewesen, um Enttäuschungen zu vermeiden, dies auch auf dem Titelblatt zum Ausdruck zu bringen. Die gebotenen Proben aus der Lyrik sind im allgemeinen recht geschickt ausgewählt; zumeist sind sie auch wirklich charakteristisch, bisweilen beinahe bis zum Übermaß. So wird S. 552 von Kurt Heynicke angeführt: "D Menschen-Gott, gib viele Sünden, Dich zu sinden!" eine Stelle, deren Sinn nur schwer zu ergründen ist, wenigkens wenn man den Worten ihre gewöhnliche Bedeutung läßt und nicht allzu tolle Gedankensprünge machen will.

Bezüglich der Auswahl werden die Meinungen natürlich immer auseinandergehen. Indes glaube ich, daß die katholischen Dichter mit Recht hätten etwas mehr zur Geltung kommen dürfen, besonders in den Proben. Es

ist ja doch einmal eine katholische Literaturgeschichte, wie aus manchen Stellen gang klar zu ersehen ift, so g. B. aus der Stellungnahme zu Leffings "Nathan dem Weisen" oder dem schönen Schlußwort aus dem hl. Augustin. Gewiß muß man sich vor dem Vorwurf der Parteilichkeit in acht nehmen, aber man braucht doch auch im Streben nach Dbjektivität und im Entgegenkommen gegenüber den Modernen nicht allzu weit zu gehen. Von Kernstock wird gerühmt, daß feine "Lyrit gum Beften gebort, was die moderne Spielmanns- und Vagantenpoesie hervorgebracht hat". Warum konnte man nicht auch eine Probe davon geben und wenigstens eines oder zwei seiner netten Bedichtlein anführen, wo doch viele Dichter, darunter auch Sterne zweiter oder dritter Rlasse, mit zehn bis zwanzig Gedichten vertreten sind? Etwas Ahnliches gilt von Gichert; er gehört zwar freilich "in seinem Schaffen mehr der alten Schule an" (S. 507), doch fonnen fich feine fraftigen, inhaltreichen Gedichte gar wohl auch heute noch sehen lassen; jedenfalls bieten fie für einen unverdorbenen Geschmack mehr dichterischen Genuß und sind auch charafteristisch in einem weit besseren Sinne als manches von den angeführten Gedichten. Prosaproben sind zwar wie auch Szenen aus Dramen grundfählich ausgeschloffen; wenn aber von Johannes Schlaf einige feiner "feinen lyrischen Stimmungsbilder in Prosa" angeführt sind, hätte vielleicht auch eine von Alban Stolzens prächtigen Naturschilderungen ein Plätichen finden können. Gein Name ift gar nicht genannt, und doch verdient er in einer Geschichte der deutschen Literatur wohl auch einen Plag, wenigstens wie P. Cochem in einer bescheidenen Unmerkung. In einer solchen katholischen Literaturgeschichte mit Proben wäre, glaube ich, gerade der rechte Drt, um unfre katholischen Dichter den nichtkatholischen Kritikern wenigstens einmal vorzustellen. Dafür hätte von den sehr zahlreichen Proben gang moderner Dichter oder folchen, die eigentlich nur noch literargeschichtliche Bedeutung haben (wie von den 13 Dden Klopstocks) etwas weggelassen werden können. Uber die oft wirklich sehr ausführlichen Inhaltsangaben der Dramen kann man auch verschiedener Meinung sein; der Nugen ift nicht recht einzusehen, besonders in einer solchen Kurzgefaßten Literaturgeschichte. Db der Lefer dadurch zur Dichtung selbst hingeführt wird — das foll auch ein Zweck des Buches fein —. darf wohl bezweifelt werden.

Un manchen Stellen kommt noch zu fehr der Stil der alten Literaturgeschichten zum Durch-

bruch, z. B. II 78: "Nach einer mit Goethe unternommenen Schweizerreise wurde Stolberg lübeckischer Gesandter in Kopenhagen, lebte aber meistens in freundschaftlichem Verkehr mit dem ihn schwärmerisch verehrenden Voß in Eutin, wo er von 1792 bis 1800 Kammerpräsident wurde." Überhaupt sollten manche Partien stillstisch noch einmal durchgesehen werden. — Der "noch leben de" Tiroler Joseph Geeber (1856—1919) ist wohl nur ein Versehen, vielleicht aus einem andern Buche übernommen; ebenso, daß die "Geharnischte Venus" noch unter dem Namen Jakob Schwieger auftaucht, während sie doch bekanntlich von Kaspar Stieler stammt.

Manche Behauptungen dürften etwas gemildert und weniger entschieden ausgesprochen werden, so 3. B., daß Bürgers sämtliche Gedichte mit Ausnahme seiner Lenore werden vergessen werden. Vossens dichterische Begabung als "fehr gering" einzuschäßen, ift wohl etwas zu stark, denn seine zwar "reichlich langweilige" Luise stellt troß ihrer ungenügenden Handlung eine für jene Zeit gang hübsche Leiftung dar. Überhaupt hätte man, besonders im dritten Teile, mit diesen mehr oder weniger subjektiven Vorurteilen etwas vorsichtiger sein dürfen; vgl. z. B. S. 523. "Maria Herbert, deren Lyrik, soweit sie nicht unbewältigte Reflerionen bringt, zwar nur wenige echte Tone hat, aber aus tiefstem Bergen quillt; weiter die leidenschaftlich bewegte, aber ungleich schaffende Unna Ritter; ... Frieda Schang, in deren Versbüchern sich allerlei Spreu, aber doch auch allerhand Wertvolles findet."

Auffallend sind die ziemlich zahlreichen, bisweilen auch sinnstörenden Druckfehler, z. B. I 150, 19. Zeile von unten Fuß statt Fleiß oder II 351 oben in der zweiten Strophe: wollen wir auch, ihnen gleich, statt "Wollen wir auch ihnen gleich en" u. a.

Was der Verbreitung des Buches ziemlichen Eintrag tun dürfte, ift, daß nirgends klar ausgesprochen ist, für wen das Buch eigentlich bestimmt ist, ob für Unfänger oder zur weiteren Fortbildung (oder vielleicht auch für Schulzwecke?). Kür Unfänger ist wohl 3. B. die Ginführung ins Mittelhochdeutsche zu furz, die Darftellung der Geiftesftrömungen zu schwer; für Fortgeschrittenere ist vieles überflüssig. Ebenso hätte der eigentliche Zweck der Proben näher angegeben werden sollen: ob wirklich nur charakteristische Proben geboten werden sollten, und dann hätten bei manchen Dichtern weniger genügt und es hatten noch manche andere Dichterproben beigebracht werden sollen; oder wenn nur wirklich dichterisch Wertvolles geboten werden sollte, dann hätte die Auswahl manchmal wohl eine andere fein muffen. Es hat den Unschein, als hätten die Verfasser verschiedene 3mede verbinden wollen und die einzelnen hätten darunter etwas gelitten. Doch wird gerade wegen diefer weiten Ziele das Buch vielen etwas bieten und verdient, weil viele Partien wirklich fehr gediegen find, die weiteste Verbreitung bei allen, die sich für die deutsche Literatur interessieren.

Adolf Buder S. J.

# Umschau.

## Unser Interesse an der Mystik.

Das ist doch ohne Zweifel recht rege, nicht wahr?

Schau doch die Schriften über Mystik, wie sie in endloser Reihe über den Büchermarkt ziehen! Und sie werden gelesen. Ja wir können uns förmlich auf unser Interesse an der Mystik etwas zugute tun: "ein geistiges Zeitalter...!", "ein Aufbrechentieser Quellen...!"

Ja wenn nur nicht — nun wohl, ich habe mich verraten; ich habe also meine Bedenken gegenüber "unsrem Interesse" an der Mystik;

nun muß ich sie auch aussprechen.

Das sei vorerst ehrlich zugestanden: Das echt wissenschaftliche Interesse in Schutz und Ehren! Religionsgeschichte und Religionspsychologie follen freie Bahn haben. Sie haben ein hohes Ziel, und der Weg dahin ift noch weit. Die Religionsgeschichte soll die verwandten Erscheinungen in den geschichtlichen Religionen studieren und die Mystik des Christentums, der katholischen Rirche, dagegen abgrenzen. Die Religionspsychologie soll die feelischen Rräfte in den mustischen Erlebniffen erfaffen, Weite und Grenze ihres Wirkens zeichnen. Und dann die Religionsphilosophie: fie hat mit ihrem Eigenlicht, mit den metaphysischen, seinshaften Gottesgedanken und der Erkenntnis von der seinshaften Beziehung zwischen Gott und Mensch hineinzuleuchten in die geheimnisvollen Gotteserlebniffe der muftisch ergriffenen Menschenseele, sie zu deuten und wohl auch von ihnen zu lernen.

Alber nach diesem Zugeständnisse nun das Bedenken. Es richtet sich gerade auf das Interesse der vielen unter uns, die nicht im Kreise der Wissenschaft stehen. Und so läßt sich das

Bedenken aussprechen:

Echte Mystik ist Leben, ist tiefstes, zartestes Geelenleben, ift geheimnisvolles Gottesleben in der Geele. Das aber darf nimmermehr Begenstand des unberufenen Geredes werden, der zudringlichen Blicke, der plumpen Berührung. Das wäre Entweihung und Zerftorung zugleich. Trägt "unfer Intereffe an der Mystif" diese Gefahr in sich? - Fort darum mit dem "Intereffe", das fich ins Beiligtum muftischer Erlebniffe einschleicht, um etwas "Interessantes" zu erleben, um die dumm-lüfterne Geele mit dem Rigel des Unerhörten zu prickeln. Wo immer neue Tiefen des seelischen Lebens sich auftun, naht man fich ehrfürchtig. Das ift einfachstes Lebensgeset anständiger Geelen.

Aber mit dieser ehrfürchtigen Achtung vor dem Geheimnis des Lebens in der Mystik ist unser Interesse noch nicht ganz auf den rechten Weg gebracht. Erst der nimmt mit seinem Interesse die wesenhafte Richtung an, der zu begreifen anfängt, daß mystisches Leben in der Linie des eigenen, besten Innenlebens liegt, ja daß es Leben ist von unsrem eigenen religissen Leben.

Das aber ist Wahrheit. Es ist von entscheidender Bedeutung festzuhalten - und bei aller Verschiedenheit in den Ginzelfragen hat auch die Forschung das eine klar herausgeftellt: myftisches Erlebnis ift in seinem Rern nicht etwas Fremdartiges, Unsagbares; es ist psychologisch betrachtet seiner Ginnrichtung nach von bekannter Urt, von der Urt des Gottfindens, das jeden echten Gebetes Biel und Kraft ift. Go wie das oberflächliche, zerflatternde Beten mit größerer Vertiefung und Innigkeit seinen eigentlichen Ginn kundgibt: Gott als die lebens- und gnadenvolle Ullwirklichkeit, als die bergende und beseligende Heimstatt aller Sehnsucht, steigt leise und immer mächtiger in der Geele empor, und die Seele geht jubelnd in diese lebendige, gelebte Gottesnähe ein, wiffend, daß hier ihre Erfüllung beginnt: so ist die Mystik, das mystische Beten, nach seiner psychologischen Bewegung gesehen, nur das tiefere Gingehen in diese Gottesnähe, in diese Erfüllung. Mag fie auch die lette Wegftrede von eigens gefandten Gottesgnaden geleitet werden 1, der Weg felbst ift die Fortsegung des Lebensweges aller Geelen.

So wird denn dieses flar: ein lebendiges Interesse an der Mystik kann nur haben, wer lebendig betet, wer dem Leben alles Betens, der Gottesnähe mit Ernst und Inbrunst nachspürt. Mit andern Worten: das Interesse darf nicht von außen herankommen, es muß als Lebensinteresse erwachsen aus jener Lebensbewegung, die durch das ganze geistliche Leben geht, ihm Sinn und Einheit gibt, und in der mystischen Gottesnähe gipfelt. — Das fruchtreiche Interesse an der Mystik beginnt also mit dem innerlichen Beten im "Geist und in der Wahrheit"; es dämmert auf zur ahnungsreichen, verheißungsvollen Morgen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für den Augenblick sehe ich von der Frage ab, ob die mystischen Gebetsgnaden wesentlich höherer Art sind; die entwickelten Gedanken gelten unabhängig von dieser Frage.

Umschau. 237

röte, wenn das Beten von dem unruhigen Suchen und dem Vielerlei der Gedanken mehr und mehr heimkehrt zu dem einen: Gott, und er uns liebend nahe!

Und ferner: Das Lesen mystischer Bücher, Darlegungen oder Bekenntnisse, hat nur sowiel Frucht, als es die Seele auf den Weg zur Gottesnähe weist, als es im jeweiligen Zustande des Betens die demütig-selige Gewisheit wachhält von immer neuen Aufstiegen, die Gottes Gnade uns führen will.

Soll das also eine Abmahnung vom Lesen mystischer Schriften sein? — Vielleicht wird für die meisten Christenmenschen allerdings nicht viel anderes übrigbleiben — solange der lebendige Sottesgedanke das Innere noch nicht zur Einheit zusammenzusassen und in seine Tiesen zu ziehen begonnen hat. Der Mensch soll zuerst überhaupt einmal jene heilige, wesenhafte Bewegungsrichtung einschlagen, derensellige Vollendung hienieden in der Mystik liegt, — zu der Gottes freie Gnade für gewöhnlich nur den aufnimmt, der durch sein echtes Gottsuchen bis zu jenen heiligen Toren getragen wurde.

Es täte also im Interesse wahrer Mystik und in unsrem wahren Interesse an der Mystik not, die echten, bewährten Straßen zur Gottwereinigung wieder mehr zu wandeln. Auf dieser königlichen Straße sind aber die Geleitsleute nicht gefühlseliges Geschwärme, sondern herbe Geelenläuterung, starke Zucht und hochherzige Selbstwerleugnung. Es mag etwas ernüchternd für unbesonnene Liebhaber — hier paßt das Wort Dilettanten — der mystischen Schriften lauten, aber es ist die Wahrheit: liebt ihr die Mystik, dann liebt zunächst die Alzese!

Gerade weil mystisches Gnadenleben organisches Wachstum ist, in der einheitlichen Richtung allen Gottsuchens und Gottsindens gelegen (wenn auch mit andern Gnadenhilfen vonseiten Gottes betätigt), so kann die Sehnsucht nach der Mystik, nach innigerem Gottsinden, nichts anderes tun, als vom gegebenen Augenblicke aus rüstig auf Gott zu weiterzuschreiten. Alles tatenlose Schwärmen tut zur wahren Mystik nicht mehr als ein Schweizerlieden zum Alpenaufstieg.

So haben es übrigens auch die besten mystischen Schriftsteller stets gemeint. So die Fürstin unter ihnen, die große Theresia von Jesus. Sie durchstlicht ihre tiesen Lehren und Bekenntnisse ständig mit praktischer Uszese. Wer das nicht beachtete, wer neugierig nur die "unsagbaren" Erlebnisse herausklaubte, für den wären auch Theresias Schriften nicht von

Nußen. Ich möchte es mit Befriedigung begrüßen, daß jüngst erst eine neue, den neuzeitlichen Unforderungen entsprechende Theresia-Uusgabe in deutschem Gewande erschien<sup>1</sup>, und dem Rösel-Pustetschen Verlage gebührt aufrichtiger Dank für die mutige Tat. Ich möchte auch diese Schriften mit all ihrer fraulichen Unmut, ihrem freien Geiste, ihrer erfrischenden Natürlichkeit und ihrer bebenden Übernatürlichkeit in vieler Hände wissen — doch nur mit jenem Vorbehalt. — Und so mit allen mystischen Schriften.

Wer manche jüngste Bewegung in der Welt der Frömmigkeit beobachtete, wird diefen Vorbehalt verstehen. Es ist in Rom neulich die Lebensbeschreibung einer frangösischen mustischen Nonne verurteilt worden. Das mag für manche allzu hingegebenen Verehrer folcher "Muftiker" ein Blig aus heiterem himmel gewesen sein. In der Tat kann folch ein Blig unfre "muftische" Luft nur reinigen. Wir haben an der Myftit ein höheres Intereffe, als ekftatischen Nonnen nachzugehen, die alle Bewegungen ihrer - sicherlich fehr frommen - Geele. mangels befonnener Leitung als Offenbarung ausgeben, voll Uberschwang in Gedanken und Gefühlen. Huch in der Frommigkeit gibt es eine Gefahr des Feminismus!

Nein, unser einziges Interesse an der Mystik ist Gott; ob Gott uns größer, näher werde, die Lebensmacht der Seele, die große Sehnsucht und die heilige Kraft!

Ernft Böminghaus S. J.

## Die Memoiren des Rifters v. Lang.

Memoiren bilden ein Kreuz für den Geschichtschreiber. Auf der einen Seite sind sie so wichtig für ihn; sie schildern ihm die Ereignisse, wie die Mitwelt sie erlebte und bewertete, sie zeichnen ihm die Personen, wie

¹ Sämtliche Schriften der hl. Theresia von Jesu. Neue deutsche Ausgabe nach den autographierten und andern spanischen Drzinalen bearbeitet und vermehrt von Fr. Petrus de Alcantara a S. Maria und Fr. Albisius ah Jmmaculata Conceptione, Priester aus dem Drden der unbeschuhten Karmeliten. 5 Bde in 8 Teilen (5. Bd. in 3 Teilen, die kostbaren Briefe in bislang erstmaliger vollständiger Sammlung). Die Preise der 8 Teile (geheftet und gebunden): I: 4,80; 6,75. II: 3,80; 5,80. III: 2,75; 4,60. IV/I: 3,30; 5,20. IV/II: 3,60; 5,60. V/I: 4,80; 6,75. V/II: 4,—; 6,—. V/III: 5,—; 7,— Mf. Pustet-Kösel-Verlag, 1912 bis 1922.

die Umgebung sie ansah und beurteilte, sie geben ihm die kleinen persönlichen Jüge, die feinen Beobachtungen, die der geschichklichen Darstellung erst Leben und Stimmung verleihen und die Vergangenheit wieder lebendig machen.

Aber gerade dieser gefteigerte Gubjektivismus der Memoiren bedroht ihre historische Treue. Wir brauchen uns ja nur in den Erinnerungen und Aufzeichnungen umzusehen, die jest nach dem Krieg — wie gewöhnlich nach verlorenen Kriegen — so massenhaft über uns niedergeben: wie widersprechen sie einander, nicht bloß in der grundsäglichen Beurteilung von Personen und Taten, nein, in der Schilderung der Personen selbst und der Ereignisse. Dabei sind diese Schriften fast unmittelbar nach den Geschehnissen geschrieben, was ja gewiß für die Beurteilung der Zusammenhänge nachteilig, für die Ginzeldarstellung aber ein Vorteil ist. Wie mag sich die Zuverlässigkeit erst mindern, wenn 3. B. ein Staatsmann in der Muße des Alters seine Erfahrungen und Erlebnisse aufzuzeichnen beginnt, wenn die Erinnerung ihre Frische verloren, wenn die Ereignisse durch den Ablauf ihrer Folgen bereits eine feste Bewertung im Urteil späterer Geschlechter gewonnen, wenn die Zahl der Mitbeteiligten schon zusammengeschrumpft ift, oder wenn es gar gilt, ein Syftem zu rechtfertigen, zu empfehlen. Fast notwendig wird auch ein objektiver Darsteller mit den Augen der Gegenwart in die Bergangenheit zurüchblichen.

Da kann man es verstehen, wenn die Theoretiker der Geschichtswiffenschaft vor den Memoiren warnen und eine Kritik derfelben verlangen, die weit über die Nachforschungen hinausgeht, die sie bei andern Quellengattungen für notwendig halten1. Gie fordern genaue Untersuchungen über den Memoirenschreiber, seinen Lebensgang, Unteil an den Greigniffen, seine Parteistellung, Quellen und namentlich über seine Motive beim Schreiben, sie verlangen Heranziehung von einwandfreiem Kontrollmaterial zur Uberprüfung seiner Mitteilungen. Das sind durchaus richtige, fast felbstverftändliche Forderungen. Gie find aber leichter zu stellen, als zu erfüllen; benn sie erheischen, ernsthaft durchgeführt, mühselige, weitausholende Studien, Studien, die ge-

wöhnlich weit abführen von dem Thema, das zur Benügung der Memoiren Unlag bot, Gtudien, für welche die Quellen erst aufzudeden und die Methode im einzelnen zu finden ift; denn mit den allgemeinen Ratschlägen der Methodik ist da nicht mehr gedient. Es ist wohl nicht bloger Zufall, daß wir in unsrer reichen geschichtlichen Literatur kaum über Versuche und Bruchstücke zu derartigen Urbeiten hinausgekommen sind und wirklich eindringende und zusammenfassende Würdigungen selbst für die wichtigsten Memoirenwerke nicht besigen, und daß infolgedessen diese Werke vielfach so ganz kritiklos in den geschichtlichen Darstellungen ausgebeutet oder in Bausch und Bogen verworfen werden. hier ist noch ein weites Feld für den kritischen Sistoriker offen.

Wie solche Arbeiten aussehen sollen und welch unerwartete Ergebniffe fie haben können, zeigt eine jungst erschienene Schrift über die Memoiren des Ritters Karl Heinrich v. Lang, ein Werk, das die bisherige Forschung zweifellos nicht ohne recht gute Gründe scharf abzulehnen pflegte. Die neue Studie über diese Memoiren entstammt der Keder eines jungen vielversprechenden Historikers 1, 2ldalbert v. Raumer, der leider auf dem Schlachtfelde des Weltkrieges geblieben ift 2. Man möchte es eigentlich bedauern, daß der Verfaffer feine reiche kritische Begabung, sein feines Einfühlungsvermögen und den wirklich staunenswerten Fleiß keinem bedeutsameren Werke zugewandt hat. Langs Erinnerungen streifen die Weltgeschichte an wenigen Stellen. Für die geistige Entwicklung Deutschlands bedeutet der Verfasser, der wie ein Aberbleibsel aus alter Zeit in die Tage der Romantik und des Idealismus hinausragt, gar nichts. Nur für die Neuorganisation Bayerns in der napoleonischen Zeit und der nachfolgenden Periode bringen diese Memoiren wichtiges Material. Sie bildeten die Quelle für Treitschkes Darstellung der bagrischen Verhältnisse. Geinen Namen und die immer wiederholten Ausgaben verdankt das Werk Langs aber auch diesem Inhalte nicht, sondern wohl ausschließlich dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. 3. B. Gustav Wolf, Einführung in das Studium der neueren Geschichte (Berlin 1910) 334 ff., und Wilh. Bauer, Einführung in das Studium der Geschichte (Tübingen 1921) 277 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Ritter v. Lang und seine Memoiren. Von Abalbert v. Raumer. Aus dem Nachlaß herausgegeben von Karl Alex. v. Müller und Kurt v. Raumer, gr. 8° (XXXII u. 250 S.) München 1923, R. Oldenbourg.

<sup>2</sup> Karl Aller. v. Müller gibt als Einführung in das Buch über Lang eine lebens- und stimmungsvolle Würdigung des gefallenen Helden, ein Denkmal für den zu früh geschiedenen Forscher und liebenswürdigen Menschen.

prickelnden Spott, mit dem es geschrieben, und den zahlreichen Standalgeschichten, die es durchziehen. Das aber muß man wohl zugeben, daß es den wissenschaftlichen Kritiker vor eine Menge von Problemen stellt und ihm volle Gelegenheit gibt, sein methodisches Können zu entfalten.

Schon der Inhalt dieser Erinnerungen, diefer ftändige Szenenwechfel, diefe Fülle grotester lebender Bilder macht die Nachprüfung zu einer dornenvollen Aufgabe: Lang (1764 bis 1835), geboren in einem der zahlreichen schwäbischen Duodezstaaten des seinem Ende guschlummernden Beiligen Römischen Reiches, ift zuerft im Dienfte kleiner Potentaten. Röftlich schildert er den Regierungs- und Hofbetrieb in den idullischen Dorfresidenzen und die alte Diplomatie mit ihren Formeln und Schnörkeln. Bald schon flüchtet er sich aus diesem Kreise, der ihm zu eng und zu servil geworden ift, und nimmt in Göttingen seine Studien wieder auf. hier tritt er mit hardenberg in Beziehung, und dieser erwirkt ihm staatliche Unstellung in den bon Preußen turg zuvor gewonnenen frantischen Markgrafschaften. Damit bricht die bedeutendste Zeit seines Lebens an. Er wird Beheimer Urchivrat in Bayreuth und Kriegs- und Domänendirektor in Unsbach und zwischendurch verwendet ihn der Minister bei diplomatischen Aufgaben; so weilt er 1797/98 auf dem Friedenskongreß zu Rastatt als Gekretär der preußischen Gesandtschaft und noch mehr als geheimer Berichterstatter seines bei diesen Verhandlungen ausgeschalteten Gönners Hardenberg. Nachdem Unsbach 1806 banrisch geworden, tritt Lang ohne Bedenken in den Dienst des neuen Landesherrn. Es war ein folgenschwerer Schritt für ihn, denn nun beginnt sein großer Kampf gegen das banrische Beamtentum. Mit dunklen Farben schildert er das ganze verrottete Spftem, gegen das auch ein Montgelas nicht aufkommt, und zeichnet seine Träger als Menschen ohne jede sittliche Bindung, voll von Willfür, Beschränktheit und habgier. Lang unterliegt in dem Streit trog der Bundesgenoffenschaft des mächtigen Ministers. 1810 wird er nach München verfest; hier erwarten ihn neue Rämpfe und neue Gegner, vor allem auch aus dem Adel, deffen Matrifel er aufzustellen hat. Dafür gießt er in seinen Memoiren die volle Schale seines Hohnes über diese Kreise aus, so wenn er die Sigungen der Verfassungskommission mit ihren schlafenden Mitgliedern schildert oder Geschichten aus der Vergangenheit und Gegenwart bekannter Namen auftischt. Auch in München ist seines Bleibens nicht. 1815 tehrt

er als Kreisdirektor nach Unsbach zurück und mit Montgelas' Fall ist auch sein Schickal endgültig entschieden. In der besten Schaffenskraft muß er 1817 in den Ruhestand treten. Er füllt die langen Jahre unfreiwilliger Muße mit der Fortsegung seiner historischen Urbeiten und mit der Niederschrift sarkastischer Bücher aus. In diese Zeit der Vergrämung und Vereinsamung fallen auch seine Memoiren.

Aber verdient ein Werk, das in solcher Verbitterung geschrieben ift, Glauben? Ift es überhaupt als historische Leistung noch anzusprechen? Damit kommen wir auf die wichtige Frage, die der Nachprüfung der einzelnen berichteten Tatsachen vorauszugehen hat, die überhaupt erft die richtige Ginftellung zur Bewertung der mitgeteilten Ginzelheiten schafft, auf die Frage nach dem Menschen Lang: wer war er? was wollte er? wie hat er die Welt angesehen? wie muß sein Werk gelesen werden? und diese Frage ift bei einem so komplizierten Menschen wie Lang von besonderer Schwierigkeit. Es ist zweifellos das größte Verdienst Raumers, daß er dieser Frage nicht aus dem Wege ging und Lang nicht auf eine kurze Formel brachte und den Stab über den Menschen und Historifer brach. wiewohl so manches in seinen Werken dazu verleiten mochte, und bedeutende Gelehrte es vorher getan haben. Unabhängig von den Memoiren hat Raumer nach Briefen und andern Quellen es versucht, das Werden dieses Menschen darzustellen und das erschütternde Drama seines Lebens zu begründen, das an innern Widersprüchen zu Grunde ging und in der Einsamkeit und Verbitterung endete. Lang ist der typische Mensch des 18. Jahrhunderts mit all den Ginseitigkeiten und Spannungen dieser in ihrem Innersten so widerspruchsvollen, sich selbst zersegenden Zeit; er ist dazu noch ein Nachzügler der Aufklärung, der in den Rampf gerät mit einer neuen Welt und dabei unterliegen muß. Es ift ein hoher Genuß, dem Verfaffer hier zu folgen, wie er sich ins Geelenleben seines Belden hineinfühlt und die legten Triebkräfte und Semmungen dieses verworrenen Mechanismus aufzudeden sucht. Nur ein Bedenken wird man nicht los — und damit dürfte eine Gefahr für diese ganze Urt der Betrachtung angedeutet sein — ob nicht gar leicht etwas vom eigenen in die fremde Geele hineingetragen wird? Db nicht Langs Urt, die doch recht derb und boshaft und falsch war, mit zu zarter Hand berührt worden ist?

Damit ist die Voraussegung für eine fruchtbare Einzelkritik gelegt und — soweit sie Angaben über sein eigenes Leben betrifft — bereits ein gutes Stück davon erledigt. Wir wissen jest, mit welchem Maß von Vorsicht wir an die Memoiren herangehen müssen, wir kennen Langs satirische und zugleich moralisierende Einstellung und die Anderungen seiner Seelenlage in den verschiedenen Abschnitten seines Lebens, kurz, wir verstehen, wie die Erinnerungen anzusassen sind, um Subjektives und Objektives zu scheiden und den Wahrheitsgehalt herauszuheben.

Mit großem Fleiß hat Raumer unter ständigem Hinblick auf diese Voraussegungen im zweiten Teile seines Werkes die Rritik geleiftet. Er greift drei Hauptabschnitte der Memoiren heraus und ftellt nun Geite um Geite einwandfreien Quellen gegenüber. Nach den Aften des Fürstlich Öttingen-Wallersteinischen Archivs entwirft er ein Bild des Lebens und Treibens am kleinen Hofe von Wallerstein, wie es sich abgespielt hat in den Tagen, da Lang dort als Kabinettssekretär tätig war. Langs eigene Bureauarbeiten und Personalakten werden zum Vergleich hervorgeholt. Dann stellt sich Raumer aus Berliner und Münchener Archiven und einer umfangreichen Literatur das Material zur Prüfung der Nachrichten über den Raftatter Kongreß und die Verhältniffe in Bayern nach 1806 zusammen. Mit fast übertriebener Gorgfalt wird die Untersuchung geführt bis hinab ins kleinfte Detail; nur wer selbst in Archiven gearbeitet hat, vermag die Arbeit gang zu schätzen, die hier geleiftet ift. Das Ergebnis, an dem in der hauptsache wohl nicht zu rütteln ist, wirft die bisherige Wertung der Langschen Memoiren völlig um. Raumer faßt es in sechs Thesen zusammen:

1. In allen tatsächlichen Angaben ist Lang sorgfältig und sowohl im ersten als auch im zweiten Teil der Memoiren in hohem Grade zuberlässig.

2. Wo es sich nicht um Tatsachen handelt, ist die Sicherheit seines Urteils durch seine rasche Phantasie und überscharfe Kritik ge-

fährdet und vom Beginn des zweiten Teiles an in aufsteigendem Maße durch Spottlust, Mißtrauen und Verbitterung getrübt.

3. Die Gestaltung des historischen Materials ist satirisch; die Satire arbeitet mit Dramatisierung, Steigerung, Pointierung, aber nicht mit Fälschung und Erfindung.

4. Bewußte Lügen find nicht nachweisbar.

5. Das Gesamtbild des ersten Teiles (Langs Tätigkeit bis zum Übertritt in bayrische Dienste) ist im großen und ganzen zutreffend; auch das Gesamtbild des zweiten Teiles als Bild der tatsächlich vorhandenen innerpolitischen Zustände Bayerns ist richtig, aber als Bild des gesamten kulturellen Lebens falsch.

6. Die Motive seiner Satire sind von Unfang an ethisch-ästhetische und persönliche nebeneinander. Im zweiten Teil erscheint als bestimmendes Moment fast durchweg persönliche

Verbitterung und Gehäffigkeit.

Das ist ein reiches Ergebnis, es liefert den Schlüssel zur Beurteilung auch der Teile der Memoiren, für deren Nachprüfung kein selbständiges Material zur Verfügung ftand. Aber nicht in diesem Ergebnis möchten wir den Hauptwert des Raumerschen Werkes seben, auch nicht in den interessanten, vielschichtigen Beiträgen, die er zur Rultur- und Zeitgeschichte liefert; das wichtigste Verdienst der Arbeit ift das Beispiel und Vorbild, das sie gibt und das durch ihr unerwartetes Ergebnis nur unterstrichen wird. hier seben wir greifbar, wie notwendig der Ausbau der Memoirenkritik ift. Darüber hinaus lehrt die Arbeit, in welcher Richtung diese Rritif zu vertiefen ift. Gie muß getragen werden von einer psychologischen Erfassung der Autoren. Nur durch verständnisvolles Einfühlen in die innere Gedankenwelt des Verfassers wird man den Wahrheitsgrenzen seines Wortes näher kommen und die Nachprüfung der Einzeltatfachen an fremden Quellen erft recht ertragreich gestalten.

Jos. Grifar S. J.



Gegründet 1865 von deutschen

Jesuiten.

Stimmen der Zeit, Monatschrift für das Geistesleben der Gegenwart. Herausgeber und Schriftleiter: Heinrich Sierp S. J., München, Beterinärstraße 9 (Fernsprecher: 32749). Mitglieder der Schriftleitung: J. Kreitmaier S. J., E. Noppel S. J., J. Obermans S. J., W. Peig S. J. in Feldkirch, zugleich Herausgeber und Schriftleiter für Ofterreich, M. Reichmann S. J., Postsched-Konto der Schriftleitung: München 6900, Bankfonto der Schriftleitung in der Schweizerische Genossenschaftsbank in Basel, Postsched-Konto V 3175.

Verlag: Herder & Co. G.m.b.H. Verlagsbuchhandlung, Freiburg im Breisgau. Postsche Konto des Verlags: Karlsruhe 315, Basel V 2538, Wien 130 337. Von den Beiträgen der Umschau kann aus jedem Hefte einer gegen Quellenangabe übernommen werden; jeder anderweitige Nachdruck ist nur mit besonderer Erlaubnis gestattet.

192347593,