## Psychologische Prognose philosophiegeschichtlicher Entwicklung

Ein Versuch

Der Verlauf der Geschichte der Philosophie scheint fast so launenhaft und wetterwendisch zu sein wie das Wetter selber. Vielen gilt die Philosophiegeschichte als ein Wirrwarr von Ansichten und als ein Labyrinth von Meinungen. Wer gibt uns den Ariadnefaden in die Hand, um uns darin zurechtzusinden? Wohl gibt es gewisse Leitlinien und Leitideen, die ein gutes Stück Weges führen. Aber auf einmal hört die Markierung auf, reißt das Seil ab, an dem wir uns weitergekastet haben, und wir brauchten doch so dringend eine Füh-

rung, die uns durch das ganze hindurchgeleitete.

Das müßte eine Formel sein, turz zwar, aber doch dehnbar genug, um sich über wenigstens 25 Jahrhunderte zu erftrecken; ein Maßstab, einfach zwar und gerade, aber doch hinreichend schmiegsam, um sich einer fast unübersehbaren Mannigfaltigkeit von Erhöhungen und Bertiefungen anzupaffen. Einen folden Makstab kann uns niemand an die Hand geben als die Natur felbst, weil nur sie mit einfachen Mitteln eine bunte Welt hervorzuzaubern vermag. Die Menschennatur nun, die alle Erscheinungen der Philosophiegeschichte aus sich erzeugt hat, verfügt über zwei originäre und konstitutive Quellen philosophischer Erkenntnis der objektiven Weltordnung: Sinn und Berftand. Aber diese zwei Erkenntniskräfte sind nicht unabhängig vom Ginfluß des Willens und der übrigen Geelenkräfte und all der Außenumftande, die auslösend und hemmend auf sie wirken. Wir werden also trachten muffen berauszufinden, welche von den psychologischen Gesehmäßigkeiten, die sich im täalichen Leben im bunten Spiel der Seelenkräfte geltend machen, jene besondere Außerung menschlicher Geistestätigkeit, die wir Philosophie nennen, bestimmen.

Methodisches. Was wir vorhaben, ist irgendwie vergleichbar mit meteorologischen Prognosen. Die Wettervoraussage sett zweierlei voraus: 1. Kenntnis regelmäßiger Abfolgen in der Witterung, 2. eine gewisse Einsicht in die Ursachen dieser Abfolgen. Der Meteorologe bleibt beim ersten nicht stehen. Er will nicht nur die regelmäßigen Abfolgen beobachten und feststellen, sondern auch ihre Gründe kennen lernen. Hat er die mutmaßlichen Ursachen gefunden, so wendet er sie auf die bisherigen Beobachtungen an und sucht durch jene Ursachen die bisher gefundenen Regelmäßigkeiten zu erklären. Genügen die vermuteten Ursachen nicht zur Erklärung der Erscheinungen, so geht er auf die Suche nach weiteren Ursachen. Je vollständiger er die Ursachen und ihre Wirkungsweise durchschaut hat und je restloser die beobachteten Erscheinungen sich daraus herleiten lassen, desto sicherer und vollkommener werden seine Prognosen. Wenn es gelänge, alle Faktoren zu erfassen, so würde die Voraussage so sicher sein wie jene über den Ablauf der Erperimente in physikalischen oder chemischen Laboratorien.

Auch die Voraussage geschichtlicher Ereignisse muß, von beobachtenden Regelmäßigkeiten ausgehend, nach den Ursachen jener Regelmäßigkeit Ausschau halten. Das sind
in erster Linie psychologische. Die vermuteten Ursachen bilden dann die erste Arbeitshypothese. Diese wird zunächst an den Regelmäßigkeiten erprobt, die den ersten Anstoß
zur Vermutung gegeben haben. Dann wird die Geschichte nach neuen Regelmäßigkeiten derselben Art abgesucht. Je zahlreicher diese sind und je restloser hierdurch die

vermuteten Ursachen erklärt werden, desto besser war die Urbeitshypothese und desto mehr Aussicht besteht, durch sie auch den künftigen Ablauf vorauszusagen, und so wahrhaft "rückwärts blickend vorwärts zu schauen".

Wir werden es indes als einen großen Gewinn ansehen müssen, wenn es uns gelingt, auch nur den größten Teil der bisherigen Philosophiegeschichte aus solchen psychologischen Ursachen gewissernaßen abzuleiten. Wir brauchen dann nicht bloß beschreibend Tatsachen an Tatsachen zu reihen, sondern können die psychologischen Ursachen vorausschicken und eine bis zu einem gewissen Grade deduktive Darstellung versuchen.

Streng methodisch wäre erfordert, hier zuerst alle die beobachteten Regelmäßig-keiten aufzuzählen, die zu unserer Theorie Unlaß gaben; dann die psychologischen Seses namhaft zu machen, auf denen sie mutmaßlich beruhen; hernach diese Erklärungsgründe am Faden der Geschichte auf ihre Leistungsfähigkeit zu prüfen. Der Einfachheit und Kürze halber soll jedoch der induktive Weg nur kurz angedeutet werden.

Ersten großen Eindruck machte der Hinweis eines verehrten Literaturprofessors, daß Literatur- und Kunstgeschichte gern in Gegensäßen verlause. Näheren Unstoß gab die Wahrnehmung des Gegensaßes zwischen dem englischen Empirismus und dem französisch-holländischen Rationalismus, sowie des kantischen Ausgleichsversuchs. Hatte sich nicht schon am Unfang der griechischen Philosophie ein ähnlicher Gegensaß zwischen den ost- und westhellenischen Denkern aufgetan und dann bei Platon seinen Ausgleich gefunden? Kants Antinomienlehre mit ihrer Gegenüberstellung empiristischer Thesen und rationalistischer Antithesen schien mir für die philosophiegeschichsliche Betrachtung sehr bedeutsam zu sein, aber eher nach einer psychologischen Erklärung als nach einer erkenntnistheoretischen Lösung zu rusen. Diese ersten Wahrnehmungen empiristischrationalistischer Gegensäße und die erste Vermutung ihrer Erklärbarkeit aus psychologischen Geschichte der Philosophie erprobt und so ausgebaut, wie es die bedeutsamsten Erscheinungen zu fordern schienen.

Zuerst sind also die psychologischen Gesegmäßigkeiten aufzuzählen, auf denen der Ablauf der Philosophiegeschichte hauptsächlich zu beruhen scheint. Dann ist auf Grund jener Gesegmäßigkeiten die Prognose zu versuchen. Bor der Aufzählung ist wohl darauf zu achten, daß eine so natürliche und mit dem Menschen so verwachsene seelische Betätigung, wie das Philosophieren, keineswegs durch außerordentliche psychische Gesege geleitet wird, sondern durch ganz gewöhnliche, die sich auch sonst im Geistesleben des Menschen auf Schrift und Tritt beobachten lassen?

## I. Die psychologischen Gesegmäßigkeiten.

1. Der Gegensatz der konstitutiven Quellen philosophischer Erkenntnis. Erfahrung und Denken sind die zwei konstitutiven Quellen der Philosophie, die einerseits einander wesentlich ergänzen, anderseits in gewissem Gegensatz zu einander stehen. Der Sinn erfaßt das Individuelle, Konkrete; der Verstand das Allgemeine, Abstrakte. Der Sinn erkennt die zufälligen Eigenschaften, verwachsen mit ihrem Träger; der Verstand die blei-

<sup>1</sup> Manche Unregung brachten auch die geschichtsphilosophischen Betrachtungen in Peter Wufts "Auferstehung der Metaphysik", besonders seine Ausführungen über Hegels, Drei-Phasen-Schema: These, Antithese, Synthese.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jene, die eingehende und fachmännisch genaue Analysen und Formulierungen der anzuführenden Tatsachen und Gesemäßigkeiten wünschen, muß ich auf Fröbes, Lehrbuch der experimentellen Psychologie<sup>2</sup> (zwei Bände, Freiburg 1922/23, Herder), verweisen.

benden Wesenheiten. Die Akzidenzien, die unter den Sinn fallen, sind in beständiger Veränderung, in unaushörlichem Wechsel. Die Wesenheiten, die der Verstand betrachtet, sind in gewissem Sinne ewig und unveränderlich. Der Sinn erfaßt das Wirkliche, das Daseiende; der Verstand Widerspruch und Widerspruchslosigkeit, und darum in gewissem Sinn das Mögliche, Unmögliche und Notwendige. — Verwandt mit diesem Gegensaß ist ein anderer:

2. Die gegenfählichen Typen der Erkenntnissphäre: Der "Sinnesmensch" und der "Berstandesmensch". Im jugendlichen Menschen wiegt die Entwicklung der Sinne vor, im Greise der Verstand. Ahnlich verhalten sich der Natur- und Kulturmensch. — Ein verwandtes Paar ist der Praktiker und der Theoretiker. Bei ganzen Völkern und Zeitaltern ist manchmal

der eine oder der andere Inp vorherrschend.

Sinnesmensch und Praktiker werden beide die Erfahrung höher stellen, Verstandesmensch und Theoretiker das spekulative Denken. Vereinigt sich mit solch einseitiger Veranlagung und Bevorzugung noch der Orang zum Ganzen mit seinen vorschnellen Verallgemeinerungen (von denen unter 5 die Rede sein wird), so entstehen die Gegensäse der Erfahrungs- oder Sinnesphilosophie und der Verstandes- oder Begriffsphilosophie, der Gegensazwischen Empirismus und Rationalismus. Der erste entnimmt die Zentralidee, mit der er das gesamte Gebiet des Seins zu bewältigen sucht, der Erfahrung. Er liebt das Greifbare, Sinnenfällige. Er hat darum wenig Sinn für verborgene, unanschauliche Ursachen; er vernachlässigt oder leugnet sie sogar.

Die Verstandesphilosophie dagegen sucht alles mit allgemeinen Begriffen zu erfassen, seien sie nun mathematischer oder metaphysischer Urt. Der Rationalist sucht die Einheit, zu der es den Menschengeist hintreibt, und vernachlässigt leicht die Mannigfaltigkeit und Vielheit, die von der Erfahrung bezeugt wird. Mathematische Klarheit und zwingende Evidenz sind ihm

dringendstes Bedürfnis.

Auf die äußerste Spige getrieben, verselbständigen Empirismus und Rationalismus Sinnestaten und Begriffsinhalte zu einer freischwebenden Welt,

die sie an die Stelle der eriftierenden Weltordnung segen.

3. Die gegen säglichen Typen der Willenssphäre: Optimist und Pessimist. Der eine neigt zu übergroßem Vertrauen und Zuversicht, der andere zur Schwarzseherei, Furcht und Zaghaftigkeit. Sind die beiden Typen in zwei Philosophen stark ausgeprägt, so kann der Optimist nichts anderes als Oogmatiker, der Pessimist nur Skeptiker sein, wenn beide sich dem Hange ihrer Natur überlassen.

Hier offenbart sich der gewaltige Einfluß der Willenshaltung auf die Weltanschauung. Die Größe dieses Einflusses ist von den ältesten bis in die neuesten Zeiten viel zu wenig beachtet worden. Zwingende Gewißheit ist für den Menschen der Gegenwart fast nur in äußerst wenigen Fällen beim unmittelbaren Erleben und reflexionslosen Denken vorhanden. Gobald die Reflexion einsest, verschwindet die zwingende Gewißheit vor Bedenken, die der Wille (gesunde und ausgeruhte Nerven vorausgesest) verscheuchen, aber auch festhalten kann. Einen treffenden Beleg, wie weit die freie Gewißheit selbst bei mathematischen Wahrheiten geht, bietet Descartes in seinen "Medita-

tiones" (Meditatio 5). Nur in dem Augenblick, wo der Beweis selbst vor seinen Augen steht, hat Descartes über die mathematische Wahrheit eine solche Gewißheit, daß er nicht daran zweifeln kann. Die bloße Erinnerung an die gehabte notwendige Gewißheit genügt schon nicht mehr, um allen Zweifel zu verscheuchen. Ahnlich verhält es sich mit den notwendigen Gewißheiten, die uns die Erfahrung geboten hat. Wie wird es dann erft mit der Gewigheit über philosophische Wahrheiten bestellt sein, wenn selbst mathematische und Erfahrungsgewißheiten nachträglich der Möglichkeit des Zweifels ausgesett find? Gesett den Fall, ein Beweis für das Dasein Gottes oder für die Unsterblichkeit der Geele würde uns vollkommen mathematische Gewißheit geben, folange als diefer Beweis für sich allein lebendig vor unserer Geele ftunde. Sobald wir nachher unsere Aufmerksamkeit den Schwierigkeiten und Zweifelsarunden zuwendeten, wäre es möglich, ja psychologisch notwendig, daß wir ein wenig wankend wurden. Die Erinnerung an eine früher gehabte Gewißhelt wird um so weniger genügen, solche aufsteigende Zweifel auszuschließen, je schwächer sie ift. Und sie wird um so schwächer sein, je weniger gründlich früher der Beweisgrund durchschaut worden ift, je seltener er lebendig vor der Geele gestanden, und je mehr sich der Beift mit den entgegengesesten Ginwänden beschäftigt hat. Ill das müssen wir erwarten nach psychologischen Geseken, auch wenn wir von den philosophischen Wahrheiten vollkommen evidente, mathematische Gewißheit erlangen könnten. Immer wieder steht es beim Willen, ob er auf die auftauchenden Zweifel hin die anfänglich gesetzte Zustimmung des Verstandes rudgängig macht oder nicht. Auf diese Willensentscheidungen hat aber die optimistische oder pessimistische Unlage des Menichen den größten Ginfluß.

Die drei genannten Gegenfäße werden verstärkt durch eine Unlage unseres

Geistes, die ich bezeichnen möchte als:

4. die Besege der geistigen Perspektive (oder den Einfluß der psy-

chischen Nähe und Ferne).

Nicht allein das leibliche, sondern auch das geistige Sehen unterliegt den Gesetzen der Perspektive. Was nahe ist, erscheint als groß und einzig dasstehend. Das Fernstehende wird entweder verdeckt oder nur in verkleinertem

Maßstabe gesehen.

Auch das Sinnliche und geistige Strebevermögen sind infolge ihrer Abhängigkeit von dem entsprechenden Erkenntisvermögen an die Gesetze der Perspektive gebunden. Psychische Nähe und Ferne der Dinge entscheiden darüber, ob ihr Wert oder Unwert groß oder klein erscheint. "Aus den Augen, aus dem Sinn." "Was man nicht weiß, das macht einem nicht heiß."

Schon das erklärt teilweise die große Neigung des Menschen zu Einseitigkeiten. Wie das körperliche Distanzenschäßen durch viele Enttäuschungen gelernt werden muß, so auch das geistige. Bevor die Täuschungen

erlebt und erkannt worden sind, erliegt ihnen der Geist.

Daher auch das Vorherrschen der Lieblingsidee. Wie der Verliebte überall seine Ungebetete sieht und alles zu ihr in Beziehung bringt, so sieht der Gelehrte, der Forscher, der Philosoph immer wieder eine Jdee, deren hervorragende Bedeutung ihm überwältigend aufgegangen ist, verwirklicht und betrachtet alles unter ihrem Gesichtspunkt.

5. Der Drang nach dem Ganzen und nach dem Unendlichen. Trog dieser Veranlagung zur Einseitigkeit im Einschäßen und Unstreben lebt im Menschen ein unstillbarer Drang nach dem Vollen, Ganzen, die Sehnsucht nach dem Unendlichen, das Ungenügen seden Stückwerkes, jeder

Teilwahrheit, jedes bloß endlichen Gutes.

Daber die Saft, das Bange zu erfassen, bebor noch die Vorbedingungen erfüllt find; daher die vorzeitigen Berallgemeinerungen. Gie nehmen bei jedem wieder andere Kormen an, je nach der Borbildung und je nach dem besonders ftarten Erleben einer bestimmten Vorstellung, die dann für den Betreffenden außergewöhnlich ftart mit Gedanken und Gefühlen gefättigt ift und sich davon noch immer mehr fättigt. Das Unbekannte und Fernstehende wird eben nach der Weise des Bekannten zu erfassen gesucht. Nichts ift aber bekannter und nahestehender als die Lieblingsidee. Deshalb wird sie mit allem in Berbindung gebracht und so verallgemeinert, daß sie alles zu umspannen vermag. Dem Verfasser wurden zwei Jahre nacheinander zur Zeit des anbrechenden Krühlings von Bertretern akademischer Laienberufe Entwürfe zu Gesamtüberblicken unserer ganzen chriftlichen Weltanschauung zur Begutachtung zugeschickt. Der eine Berr, von Beruf Physiker, kleidete alles in physikalische, der andere, ein Ingenieur, in mathematische Unalogien. Der eine wollte also die Gesamtheit aller philosophischen und theologischen Wahrheiten mit physikalischen, der andere mit mathematischen Denkmitteln bewältigen.

Der Drang nach unendlich vollkommener Wahrheit. Gute und Schonheit, der dem Menschen innewohnt, bat noch eine andere Wirkung. Gelbst in dem Kalle, daß der Mensch schon im Besige einer harmonischen und wesentlich richtigen Weltanschauung ift, wird fie ihn nicht für alle Zeit gang befrie-Digen. Das vollkommenfte menschliche Weltanschauungssyftem ist eben nicht die ganze, volle Wahrheit, sondern immer nur Stückwerk. Besonders ideal veranlagte junge Menschen, die sehr zum Optimismus neigen und noch unbewuft in dem Wahne leben, man konnte hier auf Erden ichon vollkommene Rlarheit und Sicherheit über die legten Fragen erhalten, werden oft felbst bei der Einführung in ein richtiges und ausgeglichenes Weltanschauungsinstem enttäuscht sein. Sie wissen eben noch nicht, wie hoch selbst eine geringe Einsicht in jene höchsten Dinge zu bewerten ift. Golange sie sich nicht zu dieser Erkenntnis durchringen, find fie in Gefahr, ihr Erbe gering zu schäten und vom Urzte zum Kurpfuscher zu laufen, mit andern Worten von den gewöhnlichen und zuverlässigen Erkenntnisquellen sich zu außergewöhnlichen und trügerischen Wegen und Methoden zu wenden.

6. Die Rache gestörter Harmonie. Werden in einem philosophischen System oder einer darauf gebauten Pädagogik oder Methodik einzelne Fähigkeiten des Menschen vernachlässigt, so rächen sie sich dafür. Wird zum Beispiel durch eine rationalistische Strömung einseitig der Verstand kultiviert, der Sinn, die Phantasie und das Gemüt dagegen vernachlässigt, so hungern die zurückgeseten Fähigkeiten nach Ausbildung und Abung und nach ihrem Objekt, und veranlassen dadurch ein Umschlagen in das Gegenteil. Gegenüber der einseitigen Verstandesphilosophie erheben sich dann ebenso einseitige Systeme der Ersahrung, des Gefühls, Instinktes. Einseitiger Dogmatismus mit seiner Aberschäßung der Geisteskräfte schlägt

in Mißtrauen und Verzweiflung um, einseitiger Spiritualismus in Materia-

lismus, Rigorismus in Laxismus und umgekehrt.

Da bei der Einseitigkeit des Menschen selten eine ganz harmonische Weltanschauung entsteht, und noch seltener zu einer ganz harmonischen Auswirkung gelangt, so hat fast in jedem System irgend eine Richtung das Übergewicht: sei es nun die Erfahrung oder das Denken, der dogmatische Wagemut oder das skeptische Mißtrauen. Daher das labile Gleichgewicht, in dem sich fast alle Weltanschauungen besinden. Daher auch das leichte Umschlagen ins Gegenteil, das wir in der Geschichte der Geistesströmungen beobachten.

## II. Allgemeines Schema philosophiegeschichtlicher Entwicklung.

Es läßt sich zum voraus erwarten, daß so verschiedene und entgegengesette Typen, wie Verstandes- und Sinnesmensch, Theoretiker und Praktiker, Optimist und Pessimist in Weltanschauungsfragen nicht immer der gleichen Meinung sein werden. Die tägliche Erfahrung bestätigt stets aufs neue, daß ihre Unsichten über die gewöhnlichsten Ungelegenheiten in einer für sie ganz charakteristischen Weise auseinandergehen. Neben ihnen ist aber noch ein anderer Typ vertreten, in dem entweder durch Naturanlage oder durch Erfahrung, Schulung und Selbstzucht die Gegensäge der Erkenntnis- und Willenssphäre mehr ausgeglichen sind. Dieser durchschaut die Einseitigkeiten der verschiedenen Standpunkte viel leichter als die Beteiligten und fühlt in sich den Drang, die Gegensäße auszugleichen, und die Harmonie, die er in sich selber trägt, auch draußen herzustellen. Er ist der geborene Vermittler.

Alle diese Typen werden ihre charakteristischen Rollen nicht nur im täglichen Leben, sondern auch im Bilden und Vertreten ihrer Weltanschauung spielen. Da sie überdies selbst nie aussterben, so ist zunächst zu erwarten, daß alle ihnen entsprechenden Denkrichtungen: Erfahrungs- und Begriffsphilosophie, Dogmatismus und Steptizismus, sowie vermittelnde Standpunkte, stets vertreten sein werden. Danach führt uns die psychologische Betrachtung zunächst nicht zu einer Entwicklung der Philosophie, sondern zu einem bestän-

digen Nebeneinander verschiedener Gegenfäße.

Diese Folgerung ist auch richtig, insofern wir uns darauf gefaßt machen müssen, daß keiner der Gegensäße je ganz aussterben werde. Es kann aber troßdem zu verschiedenen Zeiten die eine oder andere Richtung so überwiegen, daß sie der betreffenden Spoche ihren Stempel aufdrückt. Die Entwicklung der Philosophie wird dann nicht in einem ganz neuen Ursprung bestimmter Strömungen, sondern nur in einem stärkeren Anschwellen derselben bestehen. Unsere früheren psychologischen Betrachtungen geben für diese Urt philosophiegeschichtlicher Entwicklung zu einigen Vermutungen Anlaß, die vielleicht der Beachtung wert sind, troßdem sie noch fast ganz im Stadium einer Arbeitshupothese stecken.

Versuchen wir deshalb auf Grund der angeführten Gesetze, der Entwicklung der Philosophie eine Prognose zu stellen. Es wird sich daraus ein Entwicklungsschema ergeben, das den einfachsten Grundsup darstellt. Er wird in großen Linien mit der Wirklichkeit übereinstimmen, so oft die Entwicklung der Philosophie nur den innern psychologischen Gesetzen folgt und nicht durch

äußere Umftände in abweichende Bahnen gelenkt wird.

1. Zuerst und am meisten ist die Zweisachheit der Erkenntniskräfte in Betracht zu ziehen, die die innern konstitutiven Quellen der Philosophie ausmachen. Daneben halte man das Geset der Enge des Bewußtseins, die den Menschen zu Einseitigkeiten geneigt macht, und es ihm ungemein erschwert, mit dem ersten Blick ein so mannigfaltiges Ganzes zu überschauen, wie es der Gegenstand der Philosophie, die ganze objektive Weltordnung, ist. Haben wir diese zwei Umstände der ersten Entwicklung der Philosophie überlegt, so werden wir erwarten, daß sich alsbald ein Gegensat auftut zwischen Sinnesmenschen und Verstandesmenschen, Praktikern und Theoretikern. Der Gegensat wird vielleicht sehr markant hervortreten, sei es infolge einseitiger Veranlagung führender Denker oder ganzer Volksstämme, die die Führung übernehmen. Dann wird auf der einen Seite eine einseitige Verstandesphilosophie entstehen, auf der andern eine ebenso einseitige Ersahrungsphilosophie.

Da im allgemeinen der Sinn in der Jugend gegenüber dem Alter und im Naturmenschen gegenüber den Kulturmenschen früher erwacht und früher zur vollen Ausbildung gelangt als der Verstand, so dürfte die empiristische Richtung etwas früher einsehen als die rationalistische. Wir wollen deshalb den Empirismus als These, den Nationalismus als Antithese bezeichnen. So gewinnen wir als ersten Ansatzu unserer Prognose die Antinomie:

Kolonne B Sinneserfahrung überschägt: Empiristische These Empirismus

Idealisticus—Realisticus

Kolonne B' Verstandesspekulation überschäßt: Rationalistische Untithese Rationalismus

(Entspricht im Schema G. 39 den Rolonnen B und B'.)

2. Das wäre der Gegensaß in der Erkenntnissphäre. Nach ihm wird sehr bald auch der Gegensaß in der Willenshaltung in den Vordergrund treten. Die Vernunft war anfangs noch durch keine Mißerfolge getäuscht worden und vertraute daher auf ihre Kraft. Wagemutig ging sie an die Probleme heran und suchte sie kurzerhand zu lösen. Sie ahnte noch gar nichts von den vielen und langwierigen Hindernissen und Fangneßen, die sich darunter verbargen. Um so größer ist ihre Enttäuschung, wenn sie sich dabei in lauter Widersprüchen verwickelt und wenn seder Weg in eine Sackgasse einzumünden scheint. Un die Stelle des früheren Wagemutes tritt sest die Verzweislung an der Möglichkeit, die obsettive Ordnung der Welt zu erkennen. So gesellt sich zur ersten Antinomie in der Erkenntnissphäre eine zweite in der Willenssphäre. Die Gegensäße der Erfahrungs- und Begriffsphilosophie beruhten beide auf einer gemeinsamen Voraussetzung: auf dem blinden Vertrauen auf die Erkenntniskräfte. Sie vertraten beide die These des Oogmatismus. Ihr tritt zum ersten Mal die Antithese des Skeptizismus und Ugnostizismus entgegen.

Für die steptische Untithese kann auf dreifachem Wege eine theoretische Rechtsertigung versucht werden: a) durch die Schwierigkeiten, in die sich der einseitige Empirismus verwickelt, b) durch die Widersprüche des einseitigen Rationalismus, c) durch den Widerstreit der Behauptungen des Empirismus mit denen des Rationalismus. Daraus ergibt sich ein neuer Absat des all-

gemeinen Schemas philosophiegeschichtlicher Entwicklung:

Rolonne D Rolonne D' Eheoretische Rechtfertigung des Steptizismus bergeleitet:

a) Aus den Widersprüchen des Empirismus

b) Aus den Widersprüchen des Nationalismus

c) Aus dem Widerstreit der empiristischen Thesen und rationalistischen Antithesen (Entspricht im Schema S. 39 den Kolonnen D und D'.)

3. Bei der scharfsinnigsten theoretischen Begründung vermag indes die Leerheit des Zweifels den Menschengeist auf die Dauer nicht zu befriedigen. Darum wird die große Masse der vom Skeptizismus oder Agnostizismus Berührten diese Leere bald in anderer Weise auszufüllen trachten. Dies kann in zweisacher Weise geschehen; die Praktiker und Tatmenschen schaffen sich Ersaß durch das Handeln; die Theoretiker, die auf eine Begründung nicht zu verzichten vermögen, sehen sich nach neuen Erkenntnisquellen um. Diese neuen Quellen sollen ihnen Erfahrung und Denken ersehen, auf denen die preisgegebenen Systeme beruhten.

Wer sich aus der Leere des Zweifels in das praktische Leben stürzt, ist gezwungen, sich für sein Handeln irgend ein Ziel zu segen. Dies ist irgend ein Gut, das den Willen zum Handeln anlockt: Lust oder Nugen oder Ehre und Menschenwürde (bonum delectabile aut utile aut honestum). Daraus ergeben sich die drei Richtungen des Eudaimonismus, Utilitarismus und Ethizismus. Weitsichtiger Utilitarismus sowie der sittlich ernste Ethizismus führen

über turg oder lang zur Metaphysit.

Die neuen Erkenntnisquellen, an denen die Vernunft nach ihrer Verzweiflung an den alten Systemen und auf ihrer Flucht vor dem Abgrund des Zweifels, den Wahrheitsdurst zu stillen sucht, sind entweder innere oder äußere. Innere: Hausverstand, Gefühl, Intuition; daher die Systeme des "common sense", der Gefühlsphilosophie und der Intuition. — Außere Quellen sind: die Autorität des Menschengeschlechtes und hervorragender Männer, die Offenbarungen Gottes und der Geister. Ihnen entsprechen die Systeme des Traditionalismus, Fideismus<sup>1</sup>, Spiritismus (Mystizismus). Verwandt mit dieser Strömung ist die Suche nach ganz neuen Methoden. Tabellarisch ergibt sich dann für die Untithese des Steptizismus und Ugnostizismus mit ihren Auswirkungen folgendes Bild:

Rolonne C

Rolonne C'

Praftifche Auswirkungen des Steptizismus:

a) Flucht in die Praxis mit den Zielen:

1. Lust — 2. Nugen — 3. Ehrbarkeit u. Pflicht.

Delectabile — bonum — utile — honestum

Eudaimonismus — Utilitarismus — Ethizismus und Rigorismus.

b) Flucht zu neuen Erkenntnisquellen: 1. Inneren:

a) Hausverstand, b) Gefühl, c' Intuition, "common sense" — Gefühlsphilosophie — Intuitionismus.

2. Außeren:

a) menschliche, b) u. e) übermenschliche Autorität. Traditionalismus — Fideismus — Spiritismus.

(Entspricht im Schema S. 39 der Kolonne C und C'.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich nehme hier Glaube in seinem eigentlichsten Sinne als Verstandeszustimmung auf das Zeugnis Gottes hin und bezeichne als Fideismus jene Richtungen, die in der positiven Offenbarung die einzige Quelle sicherer Erkenntnis des Daseins Gottes, der Geistigkeit und Unsterblichkeit der Menschenseele usw. sehen.

Das wäre der Ursprung der pragmatistischen und mystizistischen Richtungen aus dem Rationalismus und Empirismus auf dem Umweg über den Skeptizismus. Sie können aber auch als unmittelbare Gegenfäße gegen die nüchterne

und verstiegene Theorie des Intellektualismus auftreten.

4. Die eben abgeleiteten praktischen Auswirkungen des Skeptizismus sind lauter Abwehrversuche der gesunden Menschennatur gegen den Selbstword der Vernunft durch die Skepsis. Sie führen fast ausnahmslos zurück zum Streben, durch Sinn und Verstand wieder in den Besig der Wahrheit zu kommen. Der niedere Eudaimonismus allerdings hält davon ab; aber schon ein weitsichtiger Utilitarismus im privaten und öffentlichen Leben erreicht sein Ziel nur, wenn er die Dinge so gebrauchen lehrt, wie es ihrer und des Menschen Natur gemäß ist (Sokrates, F.W. Foerster). Darum drängt es ihn, die Natur, wie sie an sich ist, kennen zu lernen und sie zur Norm seiner Handlungen zu machen. Noch viel energischer drängen dazu das Gefühl der Pflicht und der Sinn für Ehrbarkeit und Menschenwürde.

Auch die neuen Erkenntnisquellen, die an Stelle von Sinn und Vernunft aufgesucht wurden, führen allmählich wieder zurück zur echten Metaphysik. Die vorwissenschaftlichen Erkenntnisse, die vielsach als gesunder Hausverstand, Instinkt und Gefühl für das Wahre und Gute und Schöne, bezeichnet werden, sind zwar keine innern, konstitutiven Quellen der Philosophie, wohl aber äußere Normen. Sie hat die Aufgabe, jene vorwissenschaftlichen Kenntnisse aus spontanen und dunkeln zu resleren und klaren zu gestalten. Auch die Offenbarung und das religiöse Leben sind negative Normen der Philosophie und mächtige Wälle gegen die Selbstzersesung des Menschengeistes durch

Skeptizismus und Agnostizismus.

Wie im leiblichen Leben viele Krankheitserscheinungen, wie z. B. das Fieber, nicht selbst das Abel, sondern Abwehrhandlungen des Organismus gegen ein verborgenes Abel sind, so auch die praktischen Auswirkungen des Zweisels. Wenn die Krisis überwunden ist, so führen sie den Menschengeist wieder zurück zu gesunder Betätigung seiner philosophischen Beranlagung. Er faßt wieder Vertrauen zu den zwei innern Mitteln, die er hat, um an die objektive Wirklichkeit heranzukommen. Durch die früheren Mißersolge gewißigt, macht sich die Vernunft jest vorsichtiger an ihr Werk. Sie sucht die Einseitigkeiten, die in den vier Extremen: Empirismus und Rationalismus, Dogmatismus und Skeptizismus liegen, zu überwinden und die Gegensäße zu einem harmonischen Ausgleich zu bringen.

Dieses Unternehmen ist aber so überaus schwierig, daß man darauf gefaßt sein muß, die Synthese werde nicht gleich beim ersten Versuch schon vollkommen gelingen. Es ist viel wahrscheinlicher, daß eines der vier Extreme, oder sogar zwei auf einmal, die Oberhand gewinnen. Welche Zweier-Kombinationen da möglich sind, sehen wir, wenn wir die zwei ausgleichenden

Gegensaspaare in Areuzform anordnen:

Empleismus Rationalismus
Steptizismus Dogmatismus

Weil die mit senkrechten und schrägen Linien verbundenen Richtungen sich miteinander verbinden können, so sind folgende Kombinationen möglich:

Rolonne A: Metaphyfifche Synthefen:

a) Theistische:

1. Dogmatisch-empirische Synthese

3. Dogmatisch-rationalistische Synthese

2. Skeptisch-empirische Synthese 4. Skeptisch-rationalistische Synthese

5. Kritische empirisch-rationelle Synthese.

b) Materialistische

c) Pantheistische

(Kolonne A des allgemeinen Schemas S. 39.)

Nur die theistischen Synthesen sind annähernd vollständige Musgleiche von Empirismus und Rationalismus, von Sinneserfahrung und Verstandes-Spekulation. Die wichtigften Gottesbeweise laffen fich gurudführen auf einen Syllogismus, deffen Oberfag ein allgemeines Verftandesariom, deffen Untersat der Erfahrung enknommen ift. Die allgemeinen Uriome, die verwendet werden, drücken entweder das Verhältnis des allgemeinen Geinsbegriffes (ens ut sic) oder des Begriffes Gelbstsein (ens a se) zu andern allgemeinen Begriffen aus. Diese Verhältnisse werden ausgedrückt durch die Uriome der Identität und des Widerspruches, des hinreichenden Grundes und der proportionierten Ursache: ferner dadurch, daß die Uttribute der unendlichen Bollkommenheit, Einzigkeit, absoluten Notwendigkeit, Unveränderlichkeit dem Gelbstsein beigelegt werden. Die Erfahrungen, die der Untersatz ausspricht, bezeugen für die sichtbare Welt mit allen ihren Reichen die gegenteiligen Cigenschaften: begrenzte Bollfommenheit, Zusammensehung aus Teilen und Einzelwesen, Veränderlichkeit.... Go kommen im Theismus sowohl die Verstandesprinzipien als auch die Erfahrungen zu ihrem unverkürzten Rechte.

Der Materialismus gibt mehr der Erfahrung recht, während er das Bedürfnis des Verstandes, nach den tiefern Ursachen zu forschen und nach Einheit zu streben, vernachlässigt. Der Pantheismus wird diesen Verstandesbedürfnissen mehr gerecht, erklärt dagegen, die von der Erfahrung bezeugte Stofflichkeit, Vielfältigkeit und Unvollkommenheit für Schein oder Erscheinung eines an sich unstofflichen, absolut einfachen und unendlich vollkommenen Wesens. So steht denn der Materialismus auf der Grenze zwischen Empirismus und metaphysischer Synthese, der Pantheismus dagegen hat

mehr Verwandtschaft mit dem Rationalismus.

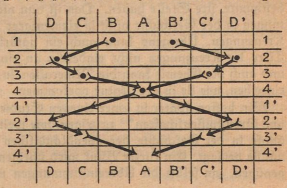
Es sind also vier annähernd vollkommene Synthesen möglich, in denen je zwei von den vier Extremen vorwiegen. Eine vollständig ausgeglichene Synthese müßte kritisch maßvoll die Mitte halten zwischen Dogmatismus und Skeptizismus, sie müßte Verstandesspekulation und Sinnesersahrung in vollkommener Harmonie miteinander verbinden. Deshalb habe ich auf der Tafel diese Jdealsynthese unter dem Namen einer kritischen empirisch-rationellen an fünfter Stelle angeschlossen.

5. Jedes Überwiegen eines oder zweier Extreme beeinträchtigt die Beständigkeit des Gleichgewichtes und die Haltbarkeit des Systems. Die Folge ist, daß
die teilweise ausgeglichenen Gegensäße wiederum in ihrer früheren Schärfe
hervortreten und wiederum den allgemeinen Zweisel oder Verzicht mit seinen
theoretischen Rechtsertigungen und praktischen Auswirkungen erzeugen. Dies
dauert so lange, dis die Vernunft wieder das Vertrauen zu sich selbst gewinnt und den Mut zu neuen Ausgleichsversuchen findet.

Das ist also der Areislauf, den die Entwicklung der Philosophie nach psychologischen Gesegen zu nehmen scheint: a) das Auftreten eines zweisachen Gegensaßes, eines fast gleichzeitigen zwischen Empirismus und Rationalismus und eines sukzessiben zwischen Dogmatismus und Skeptizismus; b) ein mehr oder weniger harmonischer Ausgleich der Gegensäße; c) erneutes Hervortreten der Gegensäße und ihrer natürlichen Folgen. Diese drei Phasen werden wohl am treffendsten nach Hegelschem Sprachgebrauch als These, Antithese und Synthese bezeichnet.

Rurz zusammenfassend können wir nun der Philosophiegeschichte folgende Prognose stellen. Sie wird sich wie alle menschliche Geistesgeschichte in Gegensägen abwickeln, und zwar infolge des Zusammen- und Gegenspiels der menschlichen Geelenkräfte im Gegensaß zwischen den zwei Erkenntnisfähigkeiten Sinn und Verstand (allseitige Bevorzugung des einen oder andern im Empirismus und Rationalismus) und im Gegensaß zwischen den zwei Willenshaltungen

Wagemut und Mißtrauen (Dogmatismus und Steptizismus). Bei der Rückschau werden die Einseitigkeiten erkannt und zu vermeiden gesucht durch mehr oder weniger vollkommenen Ausgleich der vier entgegengesetten Standpunkte. Dieser Ausgleich wird dann so lange festgehalten, bis entweder seine Unzulänglichkeit durchschaut oder seine Großzügigkeit nicht mehr überschaut wird. Dann stellt sich aufs Neue der empiristischen These die rationalistische Untithese und der dogmatischen Richtung die steptische Gegenströmung gegenüber, so lange, bis eine neue Synthese der Gegensäge gelingt. Graphisch dargestellt ergibt diese Zusammenfassung das nebenstehende allgemeine Schema philosophiegeschichtlicher Entwicklung.



Beichenerklärung (den Pfeilen folgend):

B = empiristische These

B' = rationalistische Gegenthese

Du. D'2 = Theorie des Steptizismus u. Agnostizismus

C u. C' = Muswirkungen des Skeptizismus

C = Flucht in die Praxis

C' = Flucht zu neuen Erkenntnisquellen

B u. B' = dogmatische These

DD' u. CC' = fteptische Gegenthese

A = metaphysische Synthesen aus Empirismus und Rationalismus, Dogmatismus und Skeptizismus

1-4' = Schichten und vorwiegende Richtungen

1 = empiristisch und rationalistisch

2= Phase des Steptizismus und Agnostizismus

3 = Phase des Pragmatismus und Mystizismus

4= Schicht der metaphysischen und fritischen Musgleiche

Das wäre nach psychologischen Gesetzen der Areislauf der Philosophiegeschichte. Wir haben mit unserem Schema eine Urt philosophiegenetisches Grundgesetz aufgestellt. Möge es sich an den Tatsachen besser bewähren, als

1 G. W. F. Hegel, Die Wissenschaft der Logik. Einleitung § 13: Logik und Geschichte der Philosophie.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Tafel ist auf einem Zylinder aufgerollt zu denken, so daß die theoretischen Rechtfertigungen des Zweifels den metaphysischen Synthesen in der gleichen Kolonne diametral gegenüberstehen.

das biogenetische Haecels. Auf nicht vorausberechnete Verwicklungen müssen wir zum vorherein aus dem Grunde gefaßt sein, weil fast nur die innern, psychologischen Werdebestimmer in die Rechenformel eingeseßt wurden. So ist zwar der Einsluß der Religion und des sittlichen Strebens berücksichtigt worden, die beide zu metaphysischen Synthesen drängen und das Festhalten derselben troß ihrer unvollständigen Harmonie und ihres labilen Gleichgewichtes bedeutend verlängern können. Dagegen wurden mehr äußerliche Faktoren, wie z. B. politische Erschütterungen, literarische Strömungen, Kunstrichtungen, vernachlässigt.

Noch eine andere Unzulänglichkeit einer solch schematischen Prognose muß zum voraus zugegeben werden. Eigentlich sollte sie denselben Dienst leisten, wie die Tabelle des natürlichen Systems der Elemente. Wie in dieser jedes Utomsystem seinen ganz eindeutigen bestimmten Plaß sindet, so müßte im allgemeinen Schema der Philosophiegeschichte jedes Gedankensystem seine ganz bestimmte, sire Stelle haben. Das ist nun nicht der Fall, weil die Denkrichtungen in der Geschichte nicht in elementarer Reinheit austreten, sondern als Areuzungen. Ubrigens kann auch ein natürliches System der Pflanzen und Tiere die Areuzungen nicht eindeutig an einer einzigen Stelle unterbringen und auch die Chemie kann die Mineralien in ihr natürliches System nicht so einreihen, wie sie in der Natur vorkommen.

Wir hoffen später in einer eigenen Studie der Sammlung: "Philosophie und Grenzwissenschaften" zu zeigen, wie weit sich unsere psychologische Prognose in der Geschichte der abendländischen Philosophie bewahrheitet und wo sie versagt. Ein kurzer Wink wird übrigens vielen Lesern der "Stimmen" genügen, um selbst die Abereinstimmungen und Abweichungen zu entdecken.

Unser Schema scheint sich in der abendländischen Philosophie dreimal abzuwickeln: in der heidnisch-antiken und in der modernen Philosophie (erste und dritte Epoche) mehr nach seinem eigentlichen Sinn, in der patristisch-arabisch-scholastischen Spekulation nach einem analogen (mittlere Epoche).

Bur ersten Epoche: Man seige in die Mitte des Schemas an der Stelle der metaphysischen Synthesen das platonische und aristotelische System ein, verfolge den Verlauf der griechisch-römischen Philosophie von dort aus nach rückwärts und nach vorwärts und vergleiche damit die Einzelheiten des Schemas.

Bur zweiten Epoche: Vergleiche mit dem Beginn der Philosophie in Ost- und West-Griechenland den englischen Empirismus und den französisch-holländisch-deutschen Rationalismus und verfolge ihre Weiterentwicklung und Auswirkung. — Beginnt die Synthese von Erfahrung und Denken bei Leibniz? bei Kant? Ungeschmälert und mit bewußter Betonung sindet sie sich jedenfalls erst in der Theistenschule.

Zur mittleren Epoche: Die Rolle der These übernimmt hier der Neuplatonismus und Augustinismus der Patristik und Scholastik, die Rolle der Antithese der

¹ "Philosophie und Grenzwissenschaften" vom Innsbrucker Institut für scholastische Philosophie (Nauch, Innsbruck). Bisher erschienen folgende Hefte: 1. Dr. Alois Gatterer S. J., Das Problem des statischen Naturgesetzes. 2. Dr. Franz Raginger S. J., Inquisitio psychologica in conscientiam humanam. 3. Dr. Bernhard Franzelin S. J., Die neueste Lehre Genzer über das Kausalitätsprinzip. 4. Dr. Mar Küenburg S. J., Ethische Grundfragen in der jüngst veröffentlichten Ethikvorlesung Kants. 5. Dr. Andreas In auen S. J., Kantische und scholastische Einschäftung der natürlichen Gotteserkenntnis.

arabisch-jüdische Aristotelismus. Dem platonischen Ausgleich entsprechen die franziskanischen Synthesen (durch Alexander von Hales und Bonaventura), den aristotelischen die dominikanischen (durch Albert den Großen und Thomas von Aquin). Es folgt die Aberwucherung durch die nominalistische Skepsis.

Ubergange. 1. Bom Mittelalter in die Neugeit: die Auswirkungen ber nominalistischen Skepsis zeigen sich in der Flucht zur Mustift, zur Auforität großer Denker, darunter auch des hl. Thomas von Aquin durch die Schule von Salamanca und Suarez und seine Schule (Synthese von Thomismus, Skotismus und Nominalismus) und Erneuerung ihrer Systeme (begünstigt durch humanismus und Renaissance), endlich in der Suche nach neuen Methoden (Fr. Bacons Restauratio magna, Descartes' Discours de la méthode). — 2. Übergang von der heidnischen Untike zur Patriftik: dem Abflauen der akademischen Skepsis folgt die Suche nach neuen Erkennenisquellen. Sie wird befördert durch die akademische Wahrscheinlichkeitslehre. Man hofft Salt zu finden: a) in der Abereinstimmung der großen Philosophenschulen (Untiochus von Askalon), b) im gemeinsamen Grundbesig der Religionen (Neupythagoreer), c) im Unschluß an Rulte und Offenbarungen. Daber die verschiedenen Religionsphilosophien: Die jüdische, die heidnisch-mythologischen, die chriftlichen (Gnosis und Alexandriner): heidnischer und driftlicher Neuplatonismus bilden den ersten Unsag zur Metaphysik der mittleren Epoche, das Erwachen des arabischen Aristotelismus den zweiten. Infolge ihres verschiedenen Ginschlags an empiriftischen und rationalistischen Glementen sind sie befähigt, aufeinander zu wirken wie These und Gegenthese.

So schließt die analoge sich mit den zwei eigentlichen Abwicklungen unseres Schemas zu einem einzigen großen Strom zusammen. Ja, man muß ihn eher als ein gewaltiges Stromgebiet bezeichnen mit sechs großen nebeneinander laufenden Flußbetten und vielen Verbindungskanälen, die die Wogen in säkularem Rhythmus bald nach der einigenden Mitte leiten, bald nach den auseinanderstrebenden Seitenrichtungen führen.

Andreas Inauen S. J.