Der ,Vater der driftliden Myftit”
und fein verhangnisvoller Cinfluf

@ﬁrfan it ecfabren, was das fiir eine neue Lebre ift, die du verbiindeft?
3 Du gibft uns gar feltfame Dinge zu horen: Darum mbdyten wir gern
wiffen, wag es fiir eine Bewandtnis damit hat.” Auf der Afropolis bon Uthen
tar es, wo ftoifdye und epitureifde Philofophen diefe Frage an den hl. Paulus
ridhteten. yn einer ©pradye, die den Gtoifern wobl gefallen modhte, zeigte ex
ibnen Den ,,unbefannten Goft™, dem man in Atbhen einen Altar erridyfet batfe,
den Gott, ,der ja Eeinem von unsg fern ift. Denn in ihm [eben wir, bervegen
wir uns und find wir. Wir find ja aud) feines Gefdledhtes.” ! Der Apoftel
der griedyifchen Heidentwelt beruft fid) auf feinen Landsmann Arvatus aus
Kilitien, der fid) Pindars L3ort zu eigen gemadyt batfe: . LWic {ind ja aus
gbttlidhem Gefdlecdht.* Den irctiimlidyen, pantbeiftifhen Sinn des GSafes
iibergeht der Apoftel. Mandye Begriffe und Worte der Heidnifden Philo-
f{opbie warten ja trog aller Srrungen geeignet, nady dem Geifte des Evangeliums
umgedeufet zu werden. Dbhne Bdgern eignet Paulus fie fidy an. Biel bat frei-
lich der Apoftel mit feiner Anlehnung an griedyifdye Leltweisheit damals nidyt
erceiht. Yabrbunderte fpiter war einem andern ein mweit groBerer Erfolg
damit befdyieden, fo zwar, dap er faft ein Jabrtaufend, gededt durdy die ver-
meintliche Auntoritdt des hl. Paulus, unberedytigt in feinen Bann gefd)lagen bat.

Nur einige wenige Mdnner gewann Paulus in Athen fiic Chriftus. Unter
ibnen war audy, wie die Upoftelgefhichte (17, 34) beridhtet, Dionyfius, Bei-
figer des Areopag, des Hodyften Geridytshofs, und friiherer Ardyont. Mach
Gufebius murde er erfter Bifdyof bon Athen und ftard als M artyrer. Erft durd
die ErEldrung der Apofalppfe des Undreas von Edfarea erfubr man um die
Sabhre 510—520 zum erften NMtale, daf diefer Dionpfiug Areopagita audy
Gdyriften verfafgt baben follte. Bald zitierten ibhn Meftorianer und Ntono-
pbofifen in ibren Gtreitfdriften. Als fidy aber auf dem Religionsgefprid zu
RKonftantinopel 533 die Unbhdnger des monophyfitifden Settenfiihrers Severus
auf fene Gdyriften beriefen, lehnte der gut belefene Bijdyof Hypatius von
Epbefus diefes Jeugnis rundweg ab mit der Begriindung, wenn von einem fo
beciibmten Manne edyte GSdyriften porhanden widren, {o hdtfen die grofen
Borkimpfer des wabren Glaubens, Athanafius, Cyrillus von Alerandrien
wie audy die Bdter des Konzils von €halzedon, ihn fidyer als Seugen angerufen.

Sn den griedyifcdhen und in den orientalifhen Kirchen erlangten die Sdyriften
frogdem bald das hidfte Anfeben, obwobl die Sweifel an ihrer areopagitifden
Herbunft nidt fehlten. Padypmeres {dyrieb im 13. Jahrhundert in griedyifcher
Gpradye eine Parapbrafe. Aud) ing GSlawifdye wurden fie 1371 iiberfegt. Jn
Rom batte {hon vorher der GSlamwenapoftel Cyrillus, der fie ausivendig wufife,
mit Tadydrud darauf hingemwiefen.

Sm Abendlande bat zuerft Gregor der Grofe fid) auf fie berufen? Be-
Bannter urden fie feit dem 9. Jabrhundert durd) das Gefdyent einer Hand-
{chrift des byzantinifdhen Kaifers Midyael an Ludmwig den Frommen. Auf

! Apg. 17, 1929, ? Hom. 34 in Luc.
Stimmen ber Jeit, 114, 4. 16



249 Der ,,BVater der dyriftlichen MpftiE” und fein verhangnisvoller Einfluf

Befehl des Kaifers Karl des Kablen iiberfeste Scotus Erigena die areo-
pagitifdhen Gdyriften aus dem Griedyifden ins Lateinifche. Deute ift die Latei-
nifdye Oberfragung mafgebend, die 1634 der Jefuit Corderius von dem {dhywie-
rigen griedhifchen Lerte berausgegeben hat.

€in Jabrtaufend hindurd) genoffen die areopagitifhen Sdhriften unbedingtes
Bectrauen. Daf es fidy um eine Fdlfdyung handelte, ahnte man nidt. Ale
Gdyolaftiter verehrten Dionyfius nidt weniger als die Muftifer. Die Theo-
logen beriefen fid) auf ibn als einen Cebrer von hodftem Anfehen, ob fie nun
als Gdyolaftifer die Glaubenslehren oder als Mipftifer auBerordentliche
®nadenmwicbungen bebandeln. Jur mit grofer Ehrfurdyt nennt man feinen
damen, und gern berief man fid) auf ihn fiiv die Nidytigleit einer Anfidt. Die
bobe Ausbildung des dionyfifden Lebripftems fithrte man auf iibernatiiclidye
Erleudytung guriif. Nan Eennt feinen einzigen Kirdenvater, um deffen Er-
Eldcung man fid) fo febr bemiibt hitte. Hugo von St. Biktor {dyrieb einen
Sommentar 3u Dionpfius, der fid) durd) ideale uffaffung wie durd) gemiit-
volle WWarme ausgeidhnet; ein Erlduterungswert von mddtigftem Umfange
fduf der fel. Albertus IMagnus, der Hl. Thomas von Aquin verfafte die
meifterhafte Erfldrung zu der Sdyrift ,,Bon gdttlihen Mamen® und der fromme
RKartdufer Dionpfius feine grofartig alles frithere zufammenfaffenden ,,Er-
lduterungen®. Jn den Werken des bl. Thomas zdblte Corderius an 1700
Fitate aus dem Areopagiten, fo daf Eaum Auguftinus haufiger exfdeint. ,,Ja,
iy fiicdhte nidht zu (iberfreiben®, bemerft Kleutgen, ,venn idy fage, daf die
gange Lebre des Dionyfius in der Summa des hl. Thomas enthalten ift. Die-
felbe Hodyadhtung legen alle dlteren und neueren Sdyolaftiter an den Tag,
und Eaum wird man einen Theologen von Bebdeutung nennen Ednnen, der es
gemwagt bdtfe, bem Dionyfius zu widerfpredyen. Die Theologen aller Jabr-
bundecte bhaben ihn wie Eeinen andecn Vater oder Lehrer der Kirdye verehrt.*?
Jn der Tat wurde fein Werk nady der Heiligen Schrift fo hody gefdyage wie
die Biidyer des vermeintlichen AUpoftelfdyiilers.

Leldyes waren nun die Griinde diefer hohen Verehrung? Bieles traf zu-
fammen. Bor allem war es der Glorienfdyein der apoftolifden Seit, der die
Perfon des Areopagiten wie feiner Sdyriften umleudyrete.

Cr galt als gottbegnadigter poftelihiiler, als Heiliger Mdrtyrerbijdhof und gott-
erfiillter Myftifer. Er war Seuge der Gonnenfinfternis bei Jefu Tode, gegeniwirtig
war er bei dem Tode der Gottesmutter NMaria, dem Apoftel Johannes fagt et in einem
Briefe nad) Patmos feine baldige Befreiung boraus, er fteht im Briefmwedhiel mit Titus
und Polytarpus, dem Timotheus mwidmet er feine LWerfe und gibt ihm zugleich An-
mweifung, gur hidften myftifdhyen Bejdauung zu gelangen. Hatte er dody felbft pom
bl Paulus die geheimnisvollen Worfe vernommen, die diefer bei feiner Berziifung bis
gum Dritfen Himmel gehort. AuBerdem Batfe ibn der heilige Greis Hierotheus, der
baufiger Efftafen geriirdigt wurde, zum IMitwiffer feiner Gebeimniffe gemacht. Audy
{tand er mit bem Apoftel Bartholomdus in Beziehung und Hatte Kenntnis bon myftijdyen,
nicht mebr echaltenen Briefen, die einige Apoftel verfafit hatten. Das alles fteht in
feinen TBerfen zu lefen. nd ein Sabrtaufend lang fdenfte man ihm blindes BVer-
trauen, fro§ mandyer biftorifcher UnmdbglichEeiten, frogdem einem Hl. Shomas von Aquin
wie aud) andern es nidyt entging, wie dhnlich) mandyes den GScriften der Neuplatonifer

I®leutgen, Theologie ber Borzeit IV n. 33,



Der ,,BVater der driftlichen NiyftE” und fein verbingnisvoller Cinfluf 243

und griedhifcher Kicdhenvdter bis zum 5. Jahrhundert mar. Aber die Eckldrung fudyte
man darin, Daf diefe eben aus bem ,Heiligen Dionyfius® jene Gedanken und Ausdriicde
entlehnt hdtten. Jn der Riidfidytnabme auf Hdrefien des 4. Jahrhunderts jah man
ven Bemeis fiic die Sehergabe des in die ferne Sufunft {hauenden einzigartigen Paulus-
jdhitlers. s madyte nicht einmal ftugig, daf die Eirchlichen AUmter, das NMdndytum und
ie Liturgie in einer Entwiklung erfcheinen, wie fie etwa dem 5. Yahrhundert entfprach.
Audy die AhnlichEeit mit Proflus, Plotin und andecn neuplatonifhen Philojophen mwat
aufgefallen. Padygmeres erfldact die AhnlichEeit Dadurd), daf Proflus den Dionyfiug
ausgefdhrieben habe. Die areopagitifen Sdriften feien eben den Heiden {dhon eher
befannt gemwefen. Gie hdtten fie aber verborgen gehalten, um felbjt als Biter fo tief-
finniger @edanfen angefeben zu mwerden L.

Das hobhe Alter mar aber feinesegs der eingige Grund fiir die Hod-
{dhdgung der areopagitijhen Gdyriften. Es perband fidy damit vor allem
Deren tiefer Lehrgehalt und die grofartige 3ufammenfaffung erhabener Jdeen,
die in ganz neuartiger, niegehdrter und geheimnispoller Gpradye dargeboten
wucden. Die widytigfte AbHandlung ift die ., Bon gdttliden Itamen®, Unter
Bejahung und BVerneinung der gbttlihen Eigenfdyaften filbrt fie in Das ge-
beimnisbolle Befen der ,fibermwefentlichen, fibererhabenen (lbergottheit™ ein.
Mt bervundernsmwerter Belefenbeit in der Bibel hat Dionyfius hier lange
Reihen von Gotfesnamen zufammengeftellf. GSein Borbild dafiic fand er in
den griedhifhen Mpfterien und der neuplatonifdyen Philofophie. Lidytftrahlen
gleich geben von der Gottheit die Engelwelt und das fidytbare Univerfum
aus. Bis beute nody hat diefe Darftellung in der dogmatifchen Bebandlung
bes gottlichen TWefens und der Urbilder der Sdhdpfung ihre Gpuren guriid-
gelaffen. Sn der Abbhandlung ,Himmlifdye Hierardyie® werden, allerdings
auf Grund biblifder Angaben, zum erften IMiale die neun Engeldybre an-
gefitbrt. Uls deren Gegenftiik erfcheint die Eirdhlidhe Hierardyie, ebenfalls in
neunfadyer Einfeilung.

»Bor dem entziidten Auge des Ureopagiten ftaffelt fich das ganze Univerfum zu einem
riefigen 2Abftieg und Aufitieg. Er faft in einer groBartigen Jntuition nidht blof die
IBelt der himmlijdhen Geifter und der Kirdhe Gottes in den beiden Hierardhien in ein
organifches Ganze zufammen, fo daf die oberfte Stufenordnung der Eirdhlichen Hierardhie
unmitfelbar an die unterfte Rlaffe der Engel fich anfdliefst, fondern die ganze Shdpfung
mit all iGren Befensreihen wird ihm zu einer himmelragenden Leiter, Deven oberfte
Gproffe der Engeldhor der Seraphim, €herubim und Thronen, bis in Das innerfte, Gott
umgebende Dunfel Hinelnreicht, wahrend die allerunteriten Gtufen in das Reid) Der
pernunftlofen und leblofen Dinge hinabdringen. Die Fiille des gottlichen Lidytes, das
zuerft und am reidhften die oberen Engel erfiillt, gebt durd) alle Smwifdenitufen in ftetig
fortfchreitender Abnahme hindurdy, wie es bei Den Dingen ver Kérperwelt nod) in einem
{hmwacdhen TWiderfthein zuriifgemworfen wird. Denn jedes Ding nimmt nur foviel davon
auf, als fetue individuelle Matur eclaubt 2

+Die myftifche Theologie® bietet den Aufftieg zur Gottheit und gibt in fiinf
RKapiteln die Leitfdge iiber myftifdhe Gotteinigung. Dabei entdufert ficy die
Geele aller finnlidhen und verftandesmdfigen Tdtigkeit, um in das unaus-
fprechliche Dunkel der Gottheit eingutreten und ibrer auf gebeimnisvolle Leife

1Migne, P. G. 3, 13,
:Y Gtiglmapr 8. J, Des Dionyfius Aveop. Schriften (Kofel, Bibl. der RKivdhen-
vdfer, 1911) &, x .
16*



244 Der ,BVater der dyriftlidhen IMpitif” und fein verhdngnisvoller Einfluf

inne zu werden. Sehn Briefe bieten Madytridge und Ergdnzungen zu dem Lerke,
das in der dyriftlidyen Literatur eingigartig daftebt .

IMan Eann verftehen, wie unter der irrigen Borausfegung des hohen Alters
der fiberirdifhe Enthufiasmus und die tiefe Frommigkeit, die hier um Ausdrud
EFommt, das Jeue und Uberwidltigende der Auffaffung, das hehre Dunkel der
Gpradye auf den hoben Geift und das fromme Gemiit hervorragender Mdnner
viele Sabrhunderte hindurd) einen unwiderftebliden Eindrud madyen Eonnte.

Die ftiliftifhe Eigenart war von jeher aufgefallen. Nian Eennt Eeinen ein-
sigen Gdyriftfteller, dem eine fo eigenartige Ausdrudsmeife eigen wire. Leffius
permeint darin die Gpradye der Engel zu horen. Aber das Urteil war bier von
per icrigen Meinung beeinfluft, daf der hl. Paulus feine hodften Enfziifungen
und Bifionen feinem Gdhyiiler unmittelbar mitgeteilt Habe. Andere {pradyen
pon afiatifdem Sdymulft.

Warum die Sdyriften Des Dionyfius fo viele hervorragende Geifter feffeln Fonnfen,
fafit Profeffor abn Furz ufammen: ,Die begeifterte Hodyidhdgung und vielfacdhe Be-
niigung der ,Aceopagitita’ hatte mebr als einen Grund. INeben dem Anfeben, das den
Berfaffer als vermeintliden Sdiiler des Weltapoftels vertldrte, Eommt vor allem ibr
tieffrommer Ginn und ifre fpefulative Hobe in Betradt. Die driftlichen Dogmen
Fommen nachy Weite und Tiefe, nach Reidhtum und Einbeit zur Geltung. Jnsbefondere
ift die Tranfzendeng Gottes geabhrt bei allem Gtreben, feine Jmmanenz lebendig zu
erfaffen. Dabei hat Stiglmapr mit Redht daran erinnert?, daf eine Menge von theo-
logifchen Fadhausdriiden und Bildern, von Notiven und Jdeen, die ehedem als Ur-
eigentum, als Erleudhfungsgut diefer Schriften galten, teils EFirdhliches Erbgut find,
teils auf platonifche Quellen mweifen.* 3

Grft der biftorijdh-Fritifhe Sinn, den die Renaiffance gewedt Hatte, lief in
der Mtitte des 15. Jahrhunderts die ecften Sweifel an der Edytheit der areopa-
gitijyen Gdyriften auftommen. Bis ins 19. Jahrbundert ging der wiffenfdaft-
liche Gtreit bin und ber. Enbdgiiltig wurde er zu Ungunften des Areopagiten
ent{chieden, als gleidhzeitig Hugo Kod) und Jofeph Stiglmane S. J. den Tady-
toeis erbradyten, dDaf der Berfaffer die Lecke des heidnifdyen, neuplatonifden
Philofopben Protlus, der erft 485 ftarb, ftark beniigt hat. Heute ftebf es feft,
baf es fidy bei den areopagitifhen Gdyriften um das Werk eines gemdfigten
Nionophyfiten oder Monotheleten handelt, der es wabr{deinlid) zu AUnfang
des 6. Jabrhunderts verfaft batt,

TWer der geheimnisvolle Mann gemwefen ift und was er getvefen ift, meint
Hugo Kody, ob Bifdyof oder M Bndy, — ob beides zugleid), auf diefe Fragen
{dheint die Gpbing die Antwort fiic immer vermeigern u wollen. Da er mit
der neuplatonifchen Philofophie fidy vorziiglich vertraut zeigt, fo ift er wabr-
{dheinlidy zuerft beidnifdher Philofoph gemwefen und erft {pdter Ehrift gerorden,
dann aud) Bifdyof, und zwar ein Bifdyof, der bon Wiicde, Ame und Aufgabe
des Bifdyofs eine febr bobe Auffaffung befaf. IMandye Rétfel [Sfen fidy

! Migne, P. G. 3. — Hierarchia coel. (= HC.), Hierarchia eccles. (= HE.), De divinis no-
minibus (= DN.), Theologia myst. (= TM.), Epistolae (= Ep.).

2 Bibl. der Kicdhenvdter vI. 8 B abhn, Ginfiihrung in d. driftl. Myftit*—* (1922) 128.

‘Hugo Rod, Pleudo-Diongfius Areopagita in feinen Beziehungen zum Ieuplatonismus
und IMyfterienwefen (YMaing 1900). — Jofeph Stiglmanr S. J., Das Auffommen der
pfeudodionpfifden Sdyriften und ibr Cindringen in die driftliche Literatur, Feldtirdyer Pro-
geamm (1895). — Diftorifhes Jabrbudy (1895) 253—273 721—748. — Der ,Bater ber
Mipftit” im Lidte des MNeuplatonismus: Hift.-pol. Blatter 1900, 541—550 613—627.




Der ,Bater der driftlichen Mpftit* und fein verbingnisvoller Einfluf 245

[eichter, wenn man annimmt, er habe durd) feine Werke neuplatonifde Philo-
fophen ober audy {dhmwantende, gebildete Chriften gewinnen wollen. Damit
et feinen Biwed ecreidhte, bielt er mit feinem Jamen, der feine fritheren philo-
fopbifchen ®efinnungsgenoffen abgefdyredt bdtte, zuriid. Gr wdblte als
Pieudonym den Upoftel{dhiiler Dionnfius Areopagita, wodurd) er feine eigene
Perfon ing Dunkel biillte, den Scriften zugleich den Anfdyein hodhften Alters,
grofter Autoritdt und gebeimnisvollen Urfprungs verlieh. Als Gewdbrs-
ménner fiihrte er aud) nody andere Perfonlichfeiten der apoftolifdien Beit an,
darunter die erdidytete Geftalt des greifen Hierotheus. Der Abficyt, feine
Gdriften mit dem Schleier des Gebeimnisvollen zu umgeben, dient aud) die
Einbiillung des Lebrgebaltes in eine duntle, gefiinftelte, {ehwerverftdndlicye
Gpradye, die vielfad dem heidnifdyen Npfterienmwefen und der entfdhwundenen
Artandifziplin entnommen ift. MNlebr als einmal fpricht er in der Nifterien-
fpradye, die im TMeuplatonismus audy die Spradhe der Philofopbhie geworden
war. Ihnlidy batfen es aud) in allem die Neuplatoniter, die Meuppthagoreer
und die Berfaffer der bermefifhen Sdyriften gemadyt, die ebenfalls ihrem
Gdyrifttum hobes Alter und gebeimnisvollen Urfprung ufdrieben. Kam er
in all diefem fcdhon den neuplatonifden Philofophen entgegen, fo nody mebr
padurd), daf er mit den Wusdriiden audy alle Jdeen des IMeuplatonismus
{ibecnimm¢, bon denen er meint, daf fie fid) mit dem Glauben der Kirdye ver-
tragen, daf et neuplatonifche Jdeen in dyriftliche umformt und fich babei zu-
gleidy der neuplatonifdhen Ausdrudsimeife bedient. Die grofe Borliebe fiir
umgebeutetes neuplatonifdhes Gedanfengut findet eine einfache Ertldrung,
wenn Dionpfius wie ein Meuplatonifer zu Meuplatonifern redef, um fie fo an
der Hand ibrer eigenen Lebridge dem Ehriftentum guzufibren. Seine eigene
Hauptquelle, die heidnifhen Pbilofophen Plotin und Proflus, wie die hrift-
lichen Gdriftfteller Origenes, Bafilius, Corill von Jerufalem, Gregor von
Razianz, Gregor von Jyffa, Eorill von Alerandrien und audy das Kongil
von Ghalzedon, lief er nad) auRen gar nidyt hervortreten™. ©p bietet er mif
aufergembbnlicher Belefenbeit tatfddlidy die Eirchliche S radition der erften
fiinf Sabrbunderte. ,Iur fdyillert und flimmert die alte {1berlieferung bei
ibm in gang fremdartigen Farben. Er redet in beftdndiger Anlehnung an die
Serminologie der Myfterien.”? Der Tert ift fo geftaltet, Daf man von einer

mit Abficht durdhgefiihrten Fdlfdung fprechen muf.

#*

Grofer nod) als auf die Scholaftit war der Einfluf der areopagitifden
Gdyriften auf die mittelalterlidye Myftif. MNan nennt Dionpfius ge-
radezu den ,Bater der dyriftlichen Mpftit”. Der Grund fiic diefe Begeidynung
liegt zunddyft in dem irctiimlich angenommenen Hoben Alter der Sdyriften.
IBenn diefelben wirklidy der apoftolifden Seit angebdrt hitten, fo mwdren fie
die ecften gemwefen, die {id) eingebender mit IMyitit befafyt hatten. Gobdann
geben mande Ausdriife und aud) mandye Auffaffungen der mittelalterlichen
Myftiber fatfichlidy auf die aveopagififhen Sdyriften zuriid. Dod) wdre es
Lein Srefum, wollte man Eatholijde und areopagitifde Myftit gleichegen™ .

191, Geder 8.J., Des Aquinaten Kommentar zu Pieudo-Dionyfius ,De divinis nominibus,
in ,&dolaftit” 1. Jabrg. (1926) 321—367. 2Bardenhewer, Patrologie® 467.

$3abna a D. 129 Anm.




246 Der ,Bater der dyriftlichen NMpftE” und fein verhangnisvoller Einfluf

2Benn {don die Scolaftifer es nidyt [eidyt wagten, dem Dionyfius zu wider-
fpredien, {o muften die Mipftifer nody weit mehr Bedenten tragen, die eigene
Anfidyt iiber die eines WUpofteljdyiilers zu ftellen, der, wie man annabm, pom
bL. Paulus felbft und von andern Apofteln unmittelbar in die Geheimnifie der
myftifhyen Theologie eingefiibrt worden twar, und der zudem pon dem beiligen
Greis Hierotheus und andern heiligen Fiibrern, die nod) mit den Upofteln in
Berbindung ftanden, die Gebeimniffe der Muyfti und deren EEftafen erfabren
batte. Go mufite man in Dionpfiug eine Autoritdt in der Myiftif feben, der
Eeine andere nddyft der Heiligen Sdhrift gleidy Eam.

Gdyrieb dod) Dionyfius felbft: , Diefe und andere gottgemweihte Lichter (FWabhrheiten)
bat uns, ben Gdyriften folgend, die geheime Mberlieferung unferer gotterfiillten Fiihrer
offenbarend gefchentt. Darin find aud) wir eingemweibt worden® (DN. 1, 1). Diefe . gott-
ecfiillfen Fiihrec™ hatten mandes von der Tradition audy niedergefdhrieben. Geheim
verbreitef, fei es Dionyfius zur Kenntnis gefommen. Die tieffinnigen, nber bunfeln
Gdyriften, die Hierotheus verfafit haben foll, werden von Dionyfius hhufig zitiert und
wie eine geite Heilige Schrift verebrt, die auf die von Gott gegebene folgt (DN. 3, 2).
Ja er verfidhert, Daf er mit feinen eigenen Gdhriften nichts anbderes begwedt, als die
dunfeln Gedanfen feines erhabenen Lefrers verfténdlidher darzuftellen, Die miindliche
Uberlieferung ift geheim und den Uneingemeibten, der Menge, vorzuenthalten (HE. 1, 5).

Dionyfius ift fodann der erfte, der einer Sdyrift den Titel , Muftifdhe Theo-
[ogie® gegeben hat. Allerdings umfaft fie nur fiinf Eleine Kapitel und fillf
in der Ausgabe von MNiigne nidyt einmal zwei volle Geiten. Bemerfungen
iiber Myjftit finden fidy aber auferdem nody in den beiden ,,Hierardyien®, in
per Gdyrift ,Uber gottliche Mamen®. Endlidh) geben Furze Briefe Anleitung
zu myftifder Gotteinigung.

Die ,, Niyftifhe Theologie® wird durdy ein Gebet eingeleitet, das in feiner
Duntelbeit und Uberfdymwenglicheit fiic die At der areopagitifden Dar-
ftellung durdhaus dyarabteriftifc ift:

»bermefentliche Dreifaltigfeit und Nbergott, fiberbefter Einfiihrer zur ThHeofophie
der Chriften, leife uns gum Uberunerfennbaren der myftifhen, geheimnisvollen Werke
und gum iiberhodhften Gipfel, wo neue, abfolute, unmwanbdelbare theologifdhe Myfterien
im Duntelften und Uberflarften und Nberleuchfenden uns belehren durdh das fiber-
leudytende, perborgene Dunkel des perborgenen belehrenden Shweigens® (TM 1, 1).

IBie aber Fonnte ein o befdyrdnftes moftifdes TMaterial, wie es bhier ge-
boten wird, eine fo nadyhaltige Wirfung ausiiben ?

P. Gtiglmayr antwortet: ,Gerade die Kiirze und die Uberfdhmwenglichteit des Biidh-
leins fordecte feine Beliebtheit. Die gedrdngte, in lauter Agiomen fidh fortbemegende
Gpradye, der geheimnisvolle Gegenftand, das ahnungsvolle Dunkel, das mit ebrfurdyts.
vollem Gdyauer ummebhte, die Kiibnheit der negierenden Spradhe, die Univerfalitdt des
B®rundgedankens, der feierlid) fromme Eingang, die Berbindung mit andern Gdhriften
bes BVerfaffers, die {iberrafdhende neue Einrahmung von Shriftterten in neuplatonifdhe
Redeformen — das alles madhte das LWerfden fo iiberaus anziebend fiic eine Geiftes-
richfung des Mittelalters, die mit der Frdftigfiten Jnnigkeit Des Gemiites dDen Weg nad)
®ott fudhte und in dem Apoftel{dhiiler einen hodhbegnadigten Fiibrer zu befigen glaubfe.*

Allerdings waren mandye Gedanfen des Baters der Myftik, infofern fie
ridytig waren, durd) friibere Bdter, die er, ohne fie zu nennen, wiederholt be-
niigt hat, vorbereifet. Jm Ubendland ift udem der Ureopagite exft im 9. Yahr-



Der ,,Bater der driftliden IMyfHE” und fein verhangnisvoller Einfluf 247

bundert befannfer geworden. Lorher aber {dyon hatte man hier durd) Bafi-
[ius, Gregor pon Nyffa, Gregor pon Nazianz, Auguftinus, Gregor d. Gr.,
Caffian und andere die Erfdyeinungen des myftifden Lebens mebr oder we-
niger Eennen gelernf. 2Allein das mufy zugegeben werden, daf das Studium
der areopagitifchen Gdyriften nidyt wenig angeregt und geftrdert hat. Bis
sur Renaiffancezeit bedienten fid) die myftifdhen Sdyriftfteller mit wenigen
Augnahmen gern der Denk- und Spredymeife des ,, Vaters der Mpiftit”. Dody
fragen fie fo viel in feine wenigen dunkeln Gdge hinein aus den Lebren der
Heiligen Sdyrift und den grofen Lebhrern der Kicdhe, dap der wabhre Eharatter
der areopagitifhen Odyriften gedndert und ihr Jnbalt weit iiberbofen wird.
Umbeutungen taren denn audy {ebr nofiwendig. Denn zumal in der MNyftik
bat Dionyfiug die Meuplatonifde Ntyftit und Theofopbie in einer Weife in
Dienft genommen, wie es fein dyriftlider Gdyriftfteller bor oder nady ihm ge-
tan hat. Aus der neuplafonifdien Sdyule hervorgegangen und mit dem beid-
nifchen M pfterienwvefen woblverfraut, hatte er fid) audy die Aufgabe geftellt,
was er an Wabrheitsgehalt in der Heidnifden IMyftiE und Theofophie zu
finden glaubte, mit dyriftlid-myftifden Lebren und Gedanken Zu pereinigen
und zu einem einbeitlichen Lehripftem zu verfdymelzen, eine Aufgabe, die aller-
dings nidyt allweg gelungen ift und aud) nidyt gelingen Eonnte. Lie febr
Dionpfius aud) darauf bedadyt war, alles auszumerzen, was aus Plotin, Pro-
flus und aud) aus Philo in die driftlide M yftit nidyt hineinpafte, und die
fiir dyriftliche Lefer anftdBigen Wendungen und Gedantenginge zu vermeiden,
fo ift es ibm Dody nidht immer ge[ungen, die dyciftlichen deen in neuplato-
nifdye Dentformen zu giefen .

IBarum Dder Ureopagife in foldher Weife die heidnifdhe Philofophie audy fiir die
MNipftif beniigt hat, Deutet ex in einem Briefe an, wo ec fid) den Bormwurf madjen [dft,
ein Batermorder zu fein, als ob er den Ieuplatonismus durd) die neuplatonifche Philo-
fopbie befdmpfen wolle. Das fuf er allerdings, aber nid)t durd) [eidenfhaftliche Polemik,
fondern indem er dem neuplatonifchen Syftem das driftlidhe in der Spradye der heid-
nifhen Pbhilofophen gegeniiberftellt, das an gdttlicher Tranfzendeng und Jmmanens,
an Lidtftromen, die das AL durdhfluten, an Beradytung des Nateriellen, an dreifadyer
Dreileit, an Gtreben von geteilter Bielbeit nad) ungeteilter Einbeit, nad) Reinigung,
Grleudytung und Einigung mit Gott, nad) myftifhem Sdauven und nad) Efjtafe, an
Afzefe und lee[tf[ur[)t endlich an Wergottung hinter dem Gegner nidyf uciibleiben
darf2,

Gs [4pt fid) nidyt vecrfennen, daf die platonifdye Philofophie mandye Be-
riibrungspuntte mit echabenen Wabrheiten des Chriftentums aufweift und,
was die Ausdrudsweife angebt, aud) mit der dyriftlichen IMyftit AbnlidEeit
zeigf. Dabei aber Bann leicht iiberfeben werden, dafy der wefentliche Gegen-
fag unvergleidhlidy groger ift. Go liegt die Gefabr nabe, dDaf man bei der
I hnlicheit der Darftellung und der Worfe die uniiberbriicfbare Kluft nidyt
binreidhend beadytet, die zwifdhen dyriftlicher und beidnifcher IMyjtit Elafft.
Die dyriftlide Myftif hat zur notwendigen Borausfegung das Gebeimnis
der iibernatiiclichen Gnade. Der nidytdyriftlichen IMpftik aber gebt jedes BVer-
ftindnis gerade fiir das Wefentlidye der dyriftlichen Tyjtit ab.

1% Gtiglmaygr a. . D, xvIL 2 Rody, Pleudo-Dionpfius 257.



948 Der ,Vater der driftliden Moftit” und {ein verhingnisvoller Einfluf

Hier nun liegt gerade das Verhiangnis der areopagitifdyen Myftik. Midyt blof
mweidjen die {pradylidien Lendungen von den Kicdjenvdtern befremdend ab,
fondern aud) {pefulative und pfydyologifdye Gedanfenginge, wie audy befondere
Leifungen fiir die Praris der NUoftif verraten den beidnifdhen Urfprung.
Mtan bat den Eindrud, als ob der Ureopagite bet all feinen frommen Lorten
und Gtimmungen die Piydyologie der Eatholifdyen Mpitik weder aus eigener
nod) aus fremder Erfabrung Eenne, fondern nur neuplatonifdyer Spebulation
folge. SYn mebr als einem fiic die Praxis widtigen Punfte mufite das in der
&olgezeit verhangnispoll mwerden.

Der Grundgedante der areopagitifden MNyftik ift die Bergotfung und
Gotteinigung durd) den aus der Gottheit hervorgehenden Lidytftrahl. Jn der
dem ,Mitpresbyter Timotheus™ gewidmeten ,Himmlifdhen Hierardyie™ lefen
wir: ,Jedes Hervorgeben der vom Bater erregfen Lidyfausftrahlung, die
glitig vecliehen zu uns dringt, fiihrt uns audy binmwieder als eine ins Eins ge-
ftaltende Kraft aufodcts und vereinfadyf uns und wendef uns wieder zur Ein-
beit Des Vaters und zu feiner vergottenden Einfadbeit zurid” (HC. 1, 1).

Die himmlifden Hiecardien der neun Engeld)dre werden uns geoffenbart
Hum Des ung entfpredhenden Weges der Bergottung willen® (HC. 1, 3).

Die ganze fpefulative und nody mebr die mpftifde Theologie des Areo-
pagiten ift auf diefem Gedanfen der Bergottung gegriindet. Iun haben freilid
aud) {don vor Dionyfius einige Vdter vereingelt von einer BVergottung oder
Bergsttlidhung nady dem Heutigen GSpradygebraud) geredet. Jrendus deufef
fie an, wenn er {dreibt: ,Jefus ift in feiner unermeRlidhen Liebe geworden,
toas it {ind, um uns zu dem zu madyen, was er felbft ift.“* Athanafius be-
Banbdelt ebenfalls die Bergottlidhung in Berbindung mit der Men{dymwerdung
bes Gottesfohnes: ,Er felbft murde Menfd), um uns zu Gotf zu maden....
Er war Gottes Sobn von Jatur, wit find es aug Gnade.“? Leo d. Gr. mabnt:
»&rtenne deine Wiirde, o Chrift, teilbaftig gerworden der gottlidhen Matur.”?
Auguftinus {pridyt an einigen Gtellen dbhnlich wie die griedhifdhen Vter:
- Benn wit Gottes Sohne geworden {ind, dann find wir aud) Gott, aber dies
aus Gnade deffen, der uns an Kindes Gtatf angenommen, nidyt aber von Matur
dpurd) Seugung.**

IBeit ausfithrlider aber und beftimmfer als pon den Kirdenvdfern wird
die Lehre von der WVergottung und Gotteinigung durd) den Ureopagiten be-
bandelt. Gr wollfe eben in diefem mwefentlidhen Punkte nidyt binter der neu-
platonifdyen Mpftif zuriikfteben, der er diefen Gedanten entnommen und ing
Chriftlidye umgedeutet hatte. Auf diefer Grundidee berubt {elbft feine Auf-
faffung von den beiden Hierardyien, der himmlifden in der Engelwelt und der
Bichlidyen in ibren perf{dyiedenen Rangftufen. Beide find beftimmt, zur Ber-
gotfung zu fitbren,

Diefe BVergottung oder WVergdttlidhung® ift die grogtmdglide Verdbhn-
lidgung und Bereinigung mit Gott”. Die Gaframente und die gdttlidhen Ge-
bofe fiitbren uns dorthin (EH ¢.2). Durd) die Wirkfambeit Der Sakramente

!Iren., Adv. haer. 5, praef. 2Migne, P. G. 25, 448.
3Migne, P. L. 54, 192. — Bgl. 2 Petri 1, 4.

4 Dii sumus“ — S. Aug., In Ps. 49, 2; bei Migne, P. L. 36, 565.
5 8éwaic (HE. e. 1).




Der ,Bater der dyriftlichen MpftiE* und fein verhingnisvoller Einfluf 249

werden it in ein hiheres Gein erhoben. Aller Grund und Anfang der BVer-
gbttlichung ift die Wiedergeburt aus Gott in der Taufe. Die Gottabnlicyfeit
wird durd) die andern Satramente weitergefiihrt. Die Bifdydfe werden durdy
ihre Weibe vergottet’, und fie teilen von ihren Gaben den niedern Ordnungen
mit. Dadurd) wird der Geele auf eine febr geheimnisvolle Weife verlieben,
nady der Act Gottes zu fein®. Wer diefes hibere Gein nidyt empfangen hat,
per Lann pon den gdttliden Dffenbarungen nidyts vecfteben, wie ja aud) wic
suerft das Dafein haben miiffen, ebe wir unferer Matur nady wicken Ednnen.

Der bl. Thomas fab in der Darftellung des Areopagiten die Firchliche Lehre von der
Bergdttlihung der Seele, weshalb er fih aud) auf ihn beruft: ,Die freiwillig ein-
gegoffene Gnade mufy die Wefenbeit der Seele 3u einem gemwiffen gottlichen Sein er-
heben, damit fie fibig wicd zu gotilidhem Wirfen. Darum jagt Dionyfius : ,Ter das
gottliche Sein nidht durd) geiftige LBiedergeburt eclangt hat, Fann an gbttlidem TWirken
nicht teilnebmen.“ 3 ,Das Gefhent der Gnavde ift nidhts anderes als eine gemwiffe Teil-
nabme an der gbttlichen Matur. Darum Fann nur Gott allein vergotfen,* 4

Aus eigener Erfabrung redend, {hreibt die HL. Therefia bon den hihften Stufen der
Sontemplation: Was Gott bei der vollfommenen Vereinigung der Geele mitteilt, ,ift
ein fo grofes Gebeimnis und erfiillt fie mit nuBerordentliher LBonne! Man Eann
pacitber nidyt mebr fagen, als daf die Geele, fo viel man es ecfennen fann, eins mit
®Gottgemorden ift.c ?

LBenn man fich bei mandyen deutfdyen Miyftifern pom Neifter Edhart im
14. Jabrhundert bis auf AUngelus Gilefius im 17. Sabrhundert durd) die auf-
pringlidye und pantbeiftifch Elingende Hervorhebung der Bergottung geftofen
fiiblt, und wenn man ibnen deshalb den Vormwurf des Pantheismus in der
Zat gemadyt bat, fo diicften folde Stellen wobhl ausnabmslos in legter Be-
siebung auf den Areopagiten und feine neuplatonifde Ausdrudsiweife uriic-
geben, und iiber den BVafer der dyriftlidhen IMMuftit binaus auf Plotin und
Protlus, die diefe Ausdriide allerdings anders verftanden haben.

Dasfelbe {deint aud) von der Gottesgeburt in Der Geele zu gelfen, wovon zumal in
ver deutfhen Mpftif fo oft und in einer Weife die Rede ift, daf es unfer heutiges
Denfen und Empfinden nidht weniger befremdet als die Bergottung. Fenigftens ift
dies die Unficht Denifles: . Dem Dionpfius ift ,Vergottung’ mit Bezugnahme auf
Sob. 14, 23 gleidhbedeutend mif gottlidyer Geburf. Wergotfung aber gilt ihm als die
moglichit erreichbare Berdhnlichung und BVereinigung mit Gott.* ¢ Areopagitifche Minftit
ift es bemnad), die uns 3 B. in dem friiher Tauler zugefdyriebenen ,Armen Leben Jeju
Chrifti* enfgegentritt:

-Go Goft geboren witd in der Geele, {dheidet Gott Den Geift bon Der Seele und
verfenft ibn in die Dunkfelbeit feiner Gottheit und fibergottet ihn mit feiner Gottheit,
Daf er ganz gottfdrmig toird, und er verliect die Art (gestaltnis) alles Gefdyaffenen und
wird ganz umgeftaltet in das formlofe Bild des GSobnes in der Gotthelt, dDaf er ein
Gobn wicd pon Gnaden, wie der Gobn es ift bon Natur.*?

1 Bewdfvar (HE. c. 1).

2 Diefes Oeiwg eivar pflegf der bl. Thomas und andere [ateinifhe Lehrer mit status di-
vinus 3u itberfegen, und fie reden febr oft davon, — Kleutgen, Theol. b. Borgeit II n. 72,

38. Thom.,In 2, d. 26, q. 1, a. 3. A8 hem: 1,2 g 112 s s

SHL.Therefia, Geelenburg 7, 2. — Wgl. die eben bei Herder erfdienene Katholifdhe
Muftit“ von René dbe Maumigny S.J. und Karl Ridftdeter S. J. 80 ff. 103 ff.,
fomie im Jnbaltsverzeidhnis: Vergdttliung, BVergottung, Gotteinigung.

SHE.c.2§1; ¢.1§3. — Denifle, Bud von geiftl. Armut xxxvII f.

7 @bb. 110, 21—27.




950 Der ,Bater der driftlichen MpftiE” und fein verbingnisvoller Einflup

Bei den Mpftifern des Mittelalters, o {hretbt Denifle weiter, ,liegt der Lebre von
der Gottesgeburt in der Seele der Gedanfe zu Grunde, daf jedes Wirken ein BVer-
dhnlichen fei, ein Gag, der fowohl von Ariftoteles als von der Scyolaftif gelehrt wicd L
Da nun das wirfende Pringip der iibernatiiclichen Vereinigung Gott {elbft ift, fo wicd
ber Geift mit Beibehaltung feiner Matur gewiffermaffen in Gott umgeftaltet, er wicd
ihm dbnlidh). So fapt es Drigenes auf2. Gpiter fiihet Thomas von Bercelli die Ber-
gottung entmweder auf die Geburt zuriid, der zufolge man zwar nidt Gott bon Natur,
fondern pon Gnade werde, oder auf das aftive und paffive Pringip der Liebe.* 3

Der Einfluf des Areopagiten madyt fid) audy bei Nieifter Efhart bemerk-
bar. Einige feiner verurteilten Gige {deinen fogar durd) den ,Bater der
Myitit” veranlaft zu fein, 3. B. der 10., 11. und 12. Gafy: ,Wir werden gang
in Gott umgebildet, in dhnlider Weife, wie tm heiligften Sabrament das Brof
in den Leib Ehrijti vermwandelt wird.” ,,Las der BVater feinem GSobhne gegeben
bat, bas alles gibt er aud) mic; nidyts nehme id) aus, weder Bereinigung
nod) Heiligleif, fondern alles hat er mir gegeben.” ,Tas immer der gott-
lichen Jatur zu eigen ift, das alles ift aud) dem gerechten und gottliden
Menfdyen 3u eigen; darum mwickt jener MNMlenfd), was immer Gott wickf, und
er {dhafft mit Gott Himmel und Erde; und er ift der Hervorbringer des emwigen
Bortes, und Gott wiifte ohne einen folden Menfden nidts zu fun.“*

Ebenfo Elingen aud) in einigen verurteilfen Gdgen des Niolinos areopagi-
tifche Gedanfen wider: ,Der myjtifde Tod ift anzuftreben, worin die Seele
3u ihrer Wefenbeit guriicfebrt, ndmlicdh zur Wefenbeit Gotfes, in der fie um-
getandelt und vergottet bleibt.”®

Wenn Dionyfius durd) feine Befonung der BVergotfung und Goffeinigung
Anlaf zu pantbeiftifhen Jdeen geboten hat, fo wurde diefe Gefabr nody ge-
fteigert durdy feinen der neuplatonifdyen Aunffaffung angepaiten Schdpfungs-
begriff. Jad) ihm {ind die Dinge der Welt entftanden durd) Uberftrémen,
Oberquellen aus der Uberfiille des gottlidhen Geing: Die Gottheit fprudelt
fiber wie eine Quelle, die fich nidhyt ex{chdpfe; fie ftrablt aus wie eine Sonne,
die frog des ausflutenden Lidytes nidts von ihrer Leudytbraft verliert. Gie ift
tie ein riefiger Zurzelftod, der eine unabfehbare Pflanzeniwelf aus fid) hervor-
feimen [dft; wie ein Kreis, der alle Radien in fidh vereinigt. Jndem nun Gotf
die vielen Wefenbeiten ins Dafein ruft, Eann man fagen, daf das Eine fid) ver-
mannigfadye.

IBie Gott bereits por Ausgang der Gefddpfe alles in fid) fate und in fidy
poraus hatfe, fo bleibf er audy {pdter in den Dingen, wie aud) die Dinge in

! Bgl. ftatt aller S. Thom. 1, ¢. 110 a. 2; q. 115 a. 1 2; Contra Gent. ¢. 21, 3; ¢. 107;
1 dist. 36, q. 2 a. 3 uft.

? Hom. 9 in lerem. — Migne, P. G. 13, 356. ' Deniflea. a. D. xxxvI f.

4Denzinger, Enchiridion n.510—512. — IBie ridhtig P. Denifle O. P., ,Der grofte
babnbredjende For{dher auf dem Gebiete der deutfhen Muyftif iiberhaupt”, den Pantheismus
NMeifter Ekharts dargeftellt hat, zeigen auf Grund neuer [ateinifdher Edhartfunde in ftreng
wiffenfdaftlicher Arbeit Prélot Dr. Martin Grabmann und P. Gabriel Théry O.P.,
bie beide zu den angefebenften Forfdhern bder mittelalterlichen Theologie gebdren. — Bgl.
M. Brabmann: ,Jeue EEbartforidhungen im Lidhte neuwer Edhartfunde”, in Divus
Thomas 1927 (Greiburg, in der Gehmweisz), 74—96. — Teunufgefundene Parifer Qudftionen
IR. GEbarts (Milndgen 1927). — P. Gabriel Théry O. P., Contribution & I'histoire du
proces d'Eckhart (Ligugé 1926). — Jn diefer Seitfdrift Bbd. 107 (1924): ,Ein vielum-
ftrittener IMpftiter™ pon L. Ridftdtter S. J. *Denzinger n. 1225,



Der ,,BVater der Hriftlidien Moftit” und fein verhangnigvoller Einfluf 251

Gott weifer beftehen, Die Gottheif ift dDer Geienden Lefenheit, der Lebenden
Seben, dags Gein der Dinge, alles in allem. Goft ift in allen Dingen gegen-
wirtig. Cr um{dliet alle und fapt alle gufammen,

Wenn Dionyfiug die Dinge als ,, Ausftrablungen” oder . Ausgdnge™ der
®ottheit begeidhnet?, fo fudht er {einer Darftellung den pantheiftifden Sinn
dadurd) zu nehmen, daf er die dyriftlidhe Sdydpfungsidee bervorhebt: Gott ift
ver Bildner alles Geing, feder Criftenz, jeder Perfon, Subftanz und Matur.
Go ftellf er Goft geradezu der Welt gegeniiber. Er betont ferner, daf durd)
die Ausgdnge aus Gott die Bollbommenbeit Gottes in nidts gemindert wird.

Was die mandyen fo anftoRige areopagitifdhe Jeee pon der gottliden Jm-
manen3, dem (nnemwobnen Gottes in den Gefdydpfen, und einer Immaneny
ver Gefdyopfe in Gott angebt, fo ent{pridyt fie allerdings durdyaus der dyrift-
lichen Philofophie und dem dyriftlihen Gottesbegriff, wenn fie in diefem Sinne
aufgefaft wicd: Gott ift, unter Babhrung wefenbafter Berfdyiedenheit zwifdhen
Gdydpfer und Gefdyopf, in allen Dingen, und alle Dinge find in ihm,

Hat Dionpfius einen driftlidhen Sdhbpfungsbegriff gelebrt oder pantheiftifdyen Ema-
natismug ? Der Hl. Thomas nimmi eine NReibe jener Uusdriice unbedentlich in feine
Grtldrungen auf. Audy er fpricht bon Ausgdngen Gottes gu den Kreaturen, von Aus-
gingen Der Gefchbpfe aus Gott, bom {lberfliefen aus der Mberfiille Gottes, vom Aus-
giefen Der gottlichen Giife ufto. Dhne auf das Ungeniigende der areopagitifdhen Dar-
ftellung bingumeifen, hat er fie ftellentweife ftillfchmweigend ergdnzt und berichtigt. Die
ver{diedenartige Auffaffung zeigt {hon, daf die Ausfitbrungen des Ureopagiten feines-
mwegs eindeutig find. Gie Eénnen in der Tat ridytig von der auf alles einmwirfenden,
alles belebenden und erhaltenden gbttlichen Almad)t verftanden mwerden, wenn man
Eeinen Unftof an eingelnen faljdhElingenden, dem Platonismus entlehnten Ausdriiden
nimmt. €s ift aber aud) wobhl zu begreifen, daf mandye, die Dionyfius als unfehlbaren
Rehrer verehrfen und feine usfpriidhe als heilige Drafelaufnabmen, leidht ju panthe-
iftifchen Srrungen vecleifet werden fonnfen. Wenn mandye deutfche Myjtiter von der
Entjtebung der Vel reden, fo flingen Ausdriide mider, denen ein pantbeiftijdher Ton
nicht abzujpredhen ift. Uber es find das immer Worte, die dem Ureopagiten nadh-
gefprochen find. 2Undere EcElirer aber, die ihn nidt fo body bemwerfefen, befchuldigen
ibn audy heute nodh eines mebr oder minder ausgeprdgten Pantheismus 2,

Die wunderbare Teilnahme der Geele an der gottliden Jafur durd) die
beiligmadyende Gnabde, diefes Geheimnis der gottliden Liebe, wird in diefem
Leben gerwdhnlidy nur durd) den Glauben erfannt. Bu aller Beiten aber hat
es Gott gefallen, eingelnen Gldubigen durdy eine aufergetwdbnliche moftifde
Gnabde aud) eine Erfabrung deffen u geben, wozu er fie erhoben hat und damit
einen Borgefdymad der ewigen Geligkeit. Ebenfo {dien aud) Dionyfius feinen
Berehrern fene immer fort{dreitende BVereinigung mit Gott aufzufaffen, von
der er handelf. Alde Erfenntniffe und Unfdyauungen, durd) die fie vermitfelf
wird, obder die fie zur Folge bat, erfldrt er durd einen gottlichen Lidytftrabl,
der in die Geele [eudhtet, IMur dadurd), da diefer in eine gereinigte GSeele
fallt, wicd fie der boberen Erfenntnis Goffes und des Himmlifchen fdbig.
Diefe gewinnt die Seele in der EEftafe. Dionyfius bietet aud) die Anleitung,
Dazu zu gelangen.

1DN. 1, 4; 2, 7.
5. Weers, Die Gotteslehre des fog. Dionyfius Areopagita, in ,Theologie und Glaube®
1914, 818. — £. Koy, Pfeudo-Dionpfius 194.



9259 Der ,,BVater der dyriftlichen MyftE” und fein verhingnispoller Einfluf

Rad feiner uffaffung ift die gange Kirdhe in allen ihren Gliedern zur Hibe
ver moftifden Befdyauung berufen. Wie audy fonft tritt dabei ein gemwiffer
medaniftifder Sug bervor. INady dem Ureopagiten ift ndmlid) die bierardyifde
Rangftufe maBgebend fiic den boheren oder geringeren Grad des myftifden
Sveales. Der Bifdyof ift einfad) der IMpftiker ,,oon Gottes Gnaden®, Fiir
den Priefter ergibt fidh ein geringerer Grad der IMpfti€, und fiir die Diatone
ein nody geringerer als fiir die Priefter ..

Damit aber ftellt fi Dionyfius in Gegenfaf zu der allgemeinen Erfabrung
und bemeift nur, daf er fid) aud) hier wieder von der Unfidyt der Ieuplatonifer
bat fiitbren laffen. Gerade das Gegenteil hebt der hl. Gregor d. Gr. hervor:
2 MNit Der Gnade der Befdhauung ift es nidt fo, daf fie den Hidftgeftellten
verliehen, hingegen Miedriggeftellten verfagt wiicde, fondern oftmalsempfangen
fie Die Hodftgeftellten, oftmals aud) die Miedriggeftellten, dfters die Suriid-
gezogenen, mandymal fogar Berheiratete.... JTidhyt blof die hodyftehenden
Glieder der Kivdhe, die fid) hervortun, befigen die Gnade der Befdyauung,
fondern meift empfangen diefes Gefdent audy jene Glieder, die in ihrer Be-
fdhdftigung tief unfen ftefen.*?

Der gange Berlauf des moftifden Aufftieges, der mit der areopagitifdhen
Botteinigung in der EEftafe endet, wird zufammenfaffend von Dionyfius im
Anfang der ,Moftifden Theologie™ in Form einer Aufforderung an den
Udreffaten gefdyildert:

»Du aber, lieber Timotheus, verlaf im ernften Bemiihen um die myftifhe Befdauung
die Ginne und alle Titigkeit Des Geiftes und alles Sinnenfdllige und alles Erfennbare,
alles Geiende und alles Nidhtfeiende und erhebe did) zu der Einigung mif dem, der
{iber alle IBefenbeit und Erfenntnis ift. Denn durd) die freie und vollEommene und
reine Qosldfung deiner {elbit von allen Dingen, wicft du, von allem losgelb{t und befreit,
3u jenem iibernatiiclihen Gtrafl des gottlidyen Duntels gelangen.® 3 Ebenfo mwie Plotin
ijt Demnady aud) Dionyfius der nfidyt, Daf man fidy felbft zur hidhiten Kontemplation
und zur vollfommeniten Gotteinigung in der Ekjtafe erheben Ednne.

Sn der EEftafe aber Eommt der Geift dann dabin, daf er, wie Dionyfiug
es bon Hierotheus berichfet, ,nidht blof Gottlicdhes lernt, fondern audy Gott-
liches [eidet™ %, Diefes ,divina pati® wicd febr oft in Der mittelalterlidyen MNpftik
aus Dionyfius angefiibet. Dody ftamme das Wort gar nidyt bon ihm, fondern
pon dem neuplatonifd) geridyteten Gpnefius von Cyrene, dDem es, obwobl er
Chrift und Bifdyof geworden mwar, zeitlebens nidyt gelang, den Meuplatonier
abzuftreifen und gang in den Geift des Ehriftentums eingugehen.

Das Gebet ift fiir Dionofius eines der IMittel, zur Gotteinigung in der
CEftafe zu gelangen. Dody fehlt in der areopagitifchen Gebetstheorie jeder
fpezifijy dhriftliche Gedanfe. Geine Lebre von den drei Graden des Gebetes
ftammt aus dem Jleuplatonismus. Das Beten ift nad) Dionyfius eine dunkle
Hinwendung des Nlenfdyengeiftes zum iibergeiftigen Gott. Die Heilige Scyrift
ift gar nidyt beniigt; iiber Protlus ift Dionyfius nidyt binausgebommen. Das
fGllt befonders auf, wenn man zum Bergleidy die herrliche Sdyrift des Origenes

1Gtiglmaye S. J., Afzefe und Mofti des fog. Dionygjius Areopagita, in ,Scholaftié”
2. Sabhrg. (1927) 161—-207. — Diefe ecfhdpfende, quellenmdpige Arbeit wird hier 3u Grunde
gelegt und beniigt. ?Greg. M. bei Migne, P. L. 77, 996.

STM. 1, 1; vgl. ebd. 1,3; DN. 1, 4; 7, 1.

4 00 padv pévov, Ghha xai Tadwyv td Beta (DN. 2, 9).




Der ,BVater der dyriftlidhen NMpftit” und fein verhingnisvoller Einfluf 953

{iber das Gebet beranzieht. Hier atmet alles driftlihen Geift, und dod ift
Origenes aud) Platoniker.

Einen Unferfdyied zwifdyen Afzefe und IMyftit fennt er nidt. [In einem
Blid fagt er Anfangs- und Endftadium des dyriftlihen Lebens ufommen.
Bon der untecften Sproffenleiter will er ununterbroden bis zur hddften Spige
in myftifdem Gteigen emporfithren.

Cr Eennt aud) nidyf den fpdteren Untferfhied zwifden ermorbener und ein-
gegoffener Befdyauung. Jmmer fpridht er von der Aufnabme der aus der
Hobe in die Geele fallenden Gtrahlen. Ebenfowenig bebanbdelf er die in
neuerer Seit [ebbhaft erdrterte Frage nad) bem gradmdGigen oder wefentliden
Unterfdyied zwifdien gewsdhnlichem und aufergewdbnlichem hoberen Gebet.
Dod) ift es obnebin Elar, daf er unfer dem Einfluf einer beidnifden Mipftit
nut eine gradmdBige Gteigerung der Konfemplation bis 3ur Efjtafe annehmen
Eann, da ibm das Wefen der iibernatiiclihen Befdyauung nidht £lar gerwvorden
war. Der Meuplatonismus fennt und lehrt zwar eine hobe Erbhebung des
Menfdyengeiftes zur Gottesndhe und zur Gotteinigung, aber er fteht dabet
auf dem rein natiicliden Gtandpuntt. Die ebftatifhe BVereinigung ift freilidy
nidyt Das Lerk der Geele allein. Gottlidhes Lidyt flammt hiniiber und erbhebt
pen Geift zum Hoberen Sdhyauen. Dod) wird die myftifde Befchauung durdy
eine Geiftestraft vermittelt, die dem MNlenfden fdyon natiiclidyerweife inne-
wobnt. Es ergibf fid) aus diefer Auffaffung aber aud, wie leidyt neuplatonifdye
Ausdriide 3. B. bei Plotin dyriftlicy 3u deuten waren und wie leicht der wefent-
lidye Gegenfaf gerade in der IMyftik iiberfeben werden Eonnfe, 3um Sdaden
der Geele, wenn man dem Areopagiten blindlings glaubte und folgte.

Das gilt-aud) pon den drei Gtufen oder Wegen, auf denen der Areopagite
die Geelen zu feiner Gotteinigung, BVergottung und Gottesidhau binanfiihren
will. Es ift der Weg der NReinigung, der Erleudytung und der Vereinigung.
Durdy Dionyfius ift diefe dreifache Begeidhnung in die driftlide Afzefe und
Miyftik eingefiibrt worden. Er felbft bat fie der platonijden Philofophie und
Zheofopbie entlebnt und ihnen eine dhriftliche Pragung zu geben verfudt,
was aber audy bier Eeinestvegs pollfommen gelungen ift.

Gliidlidyer diicfte die Bezeichnung fein, die griedhifche wie [ateini{de Kirdyen-
pdfer fiic die drei Lege wdblten. Diefe unterfdeiden den Weg des Unfanges,
des Sort{dritfes und der Bollendung, fo der bL Bafilius und der bl Gre-
gor d. ®r. Auf diefe beruft fidy der Hl. Thomas, wenn er ebenfalls diefer Be-
zeidinung den Borzug gibtt. Auguftinus fegt Den Reinigungsweg voraus und
bat das {d)dne, freffende L3ort geprdgt: Per Christum hominem ad Christum
Deum (,,Durd) Chrifti Men{dhbeit zu Chrifti Sottheit™). Am beften hat wohl
der fel. Gufo den Aufftieg des dyriftlichen Ynnenlebens wiedergegeben: ,Ent-
bildet werden bder Kreatur, nadygebildef werden nady Chriftus, iiberbildet
werden in Goft.”?

Die erfte Gtufe, die Gfufe ber Reinigung, verlangt nad) Dionyfius pollftindige und
unmwidercufliche Abwendung von allem, was Gott entgegen ift (HE. 1, 3). LBir bedienen
uns bei bem Aufitieg zur Gottfdauung der gefddpflichen Dinge wie einer Leiter, be-
ginnend mif den unferften Gtufen und fortfhreitend zu den Hoberen bis zur Gpige,

1920 183, 8.2, !Geufe-Bihlmeper 168,



254 Der , Bater der driftliden IMpftit” und fein verhangnisvoller Einfluf

unter beftdndiger Megierung und Mberfteigerung unferer Borftelungen und Ausfagen
(DN. 2,3, TM. ¢. 1f.).

Die gweite Haupfftufe ift die Stufe der Erleudyfung: ,Die erleudytet werden, miiffen
mit dem gottlichen Lichte erfiillt und mit gang heiligen Augen des Geiftes zur befdyauen-
pen Verfafjung und Befdbigung erhoben werden® (HC. 3, 3).

Sm Anfhluf an Proflus wicd als nofiwendige BVorbedingung dafiir gefordert, dap
alle zerteilten, einander widerfpredhenden Gedanfen, Empfindungen und Gtrebungen
der Geele, die ein Ausgegoffenfein der Seele in Aufendingen veranlaffen, abgetan
werden. Die Geele muf fich in ihr innerftes Jch fammeln und zuriidziehen, dDamit fie
fogufagen in die oberfte Gpbhdre ihrer intelleftuellen Fabigkeit empordringe, in einer
oberften Gpige ihres GSeing nad) dem Gottlichen ausblide, und, weil lidtfdrmig ge-
worden, von einem Lidytftrahl aus der Hobe beriihrt werde. Bei Dionyfius Hat alfo
der Erleudhtungsweg einen andern Jnbalt als heute, wo er eine tiefinnige Erfenntnis
Liebe und Nadfolge Jefu Chrifti vermitteln foll. Jun fehlt allerdings bei Dionyfius,
freilidh) in anberem Sufammenbang, nicht der wiederholte Hinweis auf Chriftus, der
uns den ,iibermeltlichen Aufitieg® gezeigt hat (HE. 3, 3,11). Jm Hinblid auf das irdifde
Leben Ehrifti follen wir uns 3u einem gottférmigen Suftand emporarbeiten (HE. 3,3, 12).
Dod) tritt die Perfon Chrifti in der areopagitijchen Afzefe und Nuyftit ftark zuciik, umal
auf Dem Bege der Erleudhtung.

Die dritte Hauptftufe ift die Sdyauung tn der Duntelbeit. Bon den erften
Gtabdien des Reinigungseges faft Dionvfius aud) fdhon die hidyfte Stufe
dber moftifden Bereinigung ins Auge, der er unentoegt zuftrebt. Es ift das
Ginswerden mit Gott in der Etftafe, Bergotfung der Kreatur, forveit dies
méglidy ift. .Das ift die gdttlidhfte Erfenntnis Gottes, die fich Durdy Fidye-
erfennen vollziebt nady der iibergeiftigen Bereinigung, wenn der Geift von
allem Geienden abfteht und fidy felbft verlaffend vereinigt wird, erleudytet
durdy iiberlichte Gtrablen dort in der unergriindlidyen Tiefe der Weisheit™
(DN.7, 4; bgl. TM. 1, 3). Sm Duntel der GEftafe der myftifdyen Befdauung
vollziebt fich die Gotteinigung, dabei wird, wie Dionyfius fidy ausdridt, ,der
Geift ganz dem iiber alles Grhabenen zu eigen und fonft niemand, mweder
fich felbft, nod) einem andern, 1o er vielmebhr mit dem gdnzliy Unerfennbaren
pereinigt wicd” (TM. 1, 1).

Plotin und Protlus legen beftdndig Madydrud darauf, daf bei der voll-
fommenften Ginigung und Erfenntnis alle Krdfte der GSeele {dhyweigen und
die Geele unmittelbar nady der hidyften Spige ihres Befens an das gdttlicye
Gine riibet, um damit Gins zu mwerden. Gang analog ift die Darftellung bei
Dionyfius (TM. 1, DN. 1, 1ff.). Jn das ,iibergeiftige Duntel” eintrefend, wird
man ,gdnzlides Gdymweigen und Aufhdren alles geiftigen Ertennens finden®
(TM. e. 3).

Als notwendige Borbedingung fiic die Gotteinigung und Gottfdhauung in
der Gtftafe fordert Dionyfius die Geiftesrube (DN. 3,1). Denn BGoftt ift Sriede
und Rube (DN. 11, 1). Darum muf man ihm in Rube entgegentommen: »2affef
uns die gutmadyenden GStrablen des mefenbaft guten und iiberguten Chriftus
in Stube aufnebmen und von ihnen zu feinen gottliden Wirtfamkeiten im Lidyte
gefiibrt werden® (Ep. 8, 1).

Rube und Gdyweigen haben aud) fhon vorber Drigines, Klemens von Ale-
randrien, Bafilius, Gregor von MNoffa, Auguftinug und andere Biiter emp-
foblen. Uber die Rube ift bei Dionyfius eine andere, ndmlidy jene, die Die



Der ,Vater der dyriftlichen MufHE” und fein verblingnisvoller Ginfluf 255

neuplatonif{dyen Theofophen von ibren Jiingern verlangten. Gie beftebt darin,
dafl man fid) bon allen bon den Ginnen abbdngigen Bildern der Phantafie
und fogar von allem begrifflidien Denfen [osmad)t. Bom Bildhaften muf
man fid) losmadyen und ,die Geheimniffe nadt und rein, wie fie in fich find,
feben® (Ep. 9, 1). Lie bei dem geiftigen Erfennen die bildhaften Eindriie
guciidtreten, fo bei Dem hheren Ertennen aud) die geiftigen Begriffe (DN. 4, 11).
Limotheus wird pon Dionyfiug emabnt, alle GSinneswabhrnehmungen und alle
geiftige Berftandesbetitigung mit ihren finnfdligen und geiftigen Gegenftinden
binter fich 3u [affen (TM. 1, 1): ,Sest geben wir von fichtbaren Ginnbildern aus,
Dann erbeben tir unsg gur einfaden und geeinfen TLabrbeit der geiftigen
Sdhauung. Sulegt laffen wir audy unfere Bernunfttdtigleit ruben und iiber-
[affen ung dem iibermwefentlichen Gtrable” (DN. 1, 4). s ift weniger ein pofi-
tives Erfennen als ein Hinabtauden in das Dunfel des Midhterfennens
(TM. 1, 3). Die Bielbeit der Gedanten, Empfindungen, Wiinfdye, Affebte muf
abgeftreift werden, die GSeele muf lecnen, fid) in ihr Jnnerftes juriidzuziehen
und mit rubigem, einfadyem, ftetigem Blide die gdttlidhe Sdydnbeit zu fhauen %,

Die Geele ift dann empfanglid) zur Aufnahme der gottlihen Strablen. IBie
ein rubiger Bergfee geeignet ift, die Gonnenftrahlen bis auf den Grund auf-
gunebmen, {o audy die Geele, ,,Gttlidhes leidend”. Da wird der Geift von
per unerforfdhliden Tiefe der gottlihen Weisheit durdhftrablt (DN. 7, 3;
TM. 1, 1). 2Bir werden von Dionyfius ausgefordert, das Gottliche nicht mebr
in unferer Weife zu denfen, fondern ganz aus unsg berauszutreten und an
Gott uns in eigener Untdtigkeit hinzugeben (DN. 7, 1). Sn gliihender Begeifte-
rung weif} er die fo eclangte myftifde Gottidhauung zu fdildern. Eine Lelt
voll iibermwdltigenden Lidytglanzes und feliger, verfldarter Scyonbeit bat fich
auf der oberften Gtufe dem Miyitifer aufgetan. Gleichrwobl bedeutet fie fiir
Dionyfius zugleid) ein Erlebnis voll Dunfelbeit und Unfafbarkeif, Lnnab-
backeif und intelleftueller Untdtigleit in [autlofem GSdyweigen aller Geelen-
Erdffe. Audy die Liebe wird als eine Madyt befdyrieben, die den Menfdyen
aus fidy felbft berausfiibrt, fo daf er nidyt mebr fich, fondern Gotf angehdrt
(DN. 4, 13). ®as den mittelalterlidhen IMyftifern geldufige ,,Gott berithren®
fdyeint bei mandyen ein IMadyflang aus Dionpfius zu fein, der in feinem
Ginne verfidert, es gebe ein Erfennen und Beriihren Gottes (DN. 11, 2).

Sabrbunderte hindurd) glaubte man, in den areopagitifhen Schriften die
getreue Darftellung des muyftifchen Gotteserlebniffes beim Eatholifchen MNiy-
ftifer finden zu E6nnen. Um fo verhdngnisvoller mufte darum die Mabnung
des Dionyfiug wicken, fidh felbft zum ebftatifhen Gottfdauen zu erheben.
2Benn Tauler faft in jeder ziweiten, dritten Predigt von den hdditen Stufen
der Sontemplation {pricht, fo frdgt zweifellos der Wreopagife einen grofen
Leil der Gdyuld. IMidt blof unniig, fondern aud) fchadlidy und gefabrlich
muf es genannf werden, wenn fo oft bor frommen Geelen pon einem moyfti-
fdhen Suftande gefprodien wicd, der, wie alle zugeben, duferft felten vorfommt,
und fiir Den andere Weifungen gelten als fiic das allen zugdnglidhe innere
Gebet.

! Gtiglmagr 188 ff. — Bal. den dhnlidhen Tert von Plotin, 1. Enneade, 6. Bud), bei
Ridftatter, Moftifche Gebetsgnaden (Jnnsbrud 1024) 53—58.



256 Der ,,BVater der driftlidhen IMoftiE” und {ein verhingnisvoller Einfluf

Jur durdy den Einfluf der areopagitifhen Sdyriften wicd es verftandlid), daf
fidy in der mittelalterliden MM yftik {o oft die Mahnung findet, um ur Gottfdhau-
ung zu gelangen, ,in das gbttlide Dunkel einzutreten®, gugleid) aber im befdyau-
lidhen Gebete die ,Bilder und Formen® zu laffen, eine Befdauung zu iiben
sine imaginibus et formis, oder wie eg in mitfelbodydeut{den Mpftiterfdyriften
immer iedecholf wird: ,sunder bilde und forme*. LBenn man dies auf die ein-
gegoffene paffive Befdauung befdyrdnkt bitte, folange durd) die aufergerwsbhn-
lidde myftifdye Gnade eigene Tdtigeit bebindert ift, oder wenn man es von
unniigen Serftreuungen beim gewdhnlidhen Gebef verftanden hitfe, fo mwdre
eine foldye Mabhnung 3u billigen gewefen. Aber [dngft nidyt alle wabrten fid)
im Banne des Areopagiten die BVorfidyt Taulers und feine Umfidyt. Er be-
tont ausdridlid), er wolle der Seele nidyt alle ,Bilder und Formen™ nehmen,
und mahnt, das minniglide Bild unferes lieben Heren am Kreuze immer vor
Augen zu baben. Eine dbhnlide Ein{dyrdnfung aber bermift man bei mitfel-
alterlidyen M pftifern oft genug, und deshalb mag der Areopagite mandyen
Geelen nidyt wenig gefdyadet haben. Go Eebrt in dem friiher dem fel. 2AL-
bertus Ntagnus gugefdyciebenen und deshalb fibermdfig hodgefdhdgten Biich-
lein ,De adhaerendo Deo® in gablreidyen Kapiteln die Weifung wieder, ,,o0hne
Bilder und Formen® zu beten und Gott zu fuden’ INod) in neuerer Jeit
ipurde es der Jgnatianifdhen Afzefe unfer Berufung auf diefe Schrift zum
Borwurf gemadyt, daf fie aud) die Phantafie in den Dienft des Gebetes ftelle.

Lenn mittelalterliche Mpftifer, durd) Dionpfius beeinfluft, eine Befdyau-
ung ,,obne Bilder und Formen® empfeblen, fo fteben fie Damit auf neuplato-
nifdem Boden. Plotin hat diefes Ariom fo deutlid) als mdglidy befont, und
die Gpiteren, zumal Protlus, haben es ibm nadgefprodhen. Durdy Philo ift
es in Die fiidifdy-belleniftifche Gpebulation eingedrungen. Danad)y mufy die
©eele bei der EEftafe, dem Hobepuntt des myiftifchen Aufitieges, fich aller
Gelbittdtigkeit, alles eigenen Denfens und Befinnens auf fid) felbft entduBern.
Audy die Bernunft muf fdhyweigen, damit nad) Philo die Seligkeit der Gott-
fchauung, Theoria?, iiber den Men{den Eommen Eann. Abnlidy duBecte {idh
Dionpfius (TM. c. 1).

©po fonnte der Areopagite mit feiner neuplatonifden Myftik bei der ihm ent-
gegengebradhten Hodyfdhdgung leidht in der Praxis zu dhnliden quietiftifden
Srertiimern fiihren, wie fie {pdter bon der Kirdye verurteilt worden find. Abnlidy
wie er [ehrte Molinos: ,, Ler fich im Gebet der Bilder und Formen und eigener
Begriffe bedient, befet Gott nidyt im Geifte und in der Labrheit an. AEtiv
titig fein wollen, beit Gotf beleidigen. Darum muf man fid) ganz und gar
in Gott perlieren und fidy wie ein entfeelter Kdrper verhalten. Jndem die
Geele nidyts wickt, vernidytet fie fidy felbft und Eehre in ibren erften Urfprung
und Anfang zuciid, der die Wefenbheit Gottes ift, worin fle umgemwandelt und
vergoftet wird. Behaupten, daf es im Gebet notwendig ift, fich durd) {dhluf-
folgerndes Denken zu helfen und nadzudenten, ift Unmwiffenbeit.” ?

Durd)dieneuplatonifdye, neuplatonifd gefirbte Gottfhauung, wie Dionpfius
fie lebrt, diirften aud) die fonderbaren, auf dem Konzil von BVienne verurteilten
Jretiimer der Begarden und Beginen verftdndlid) werden, wonad) die Gelig-

3. B, Kap. 456 10 12, ? Bewpla. — Gtiglmayr 200 ff.
!Denzinger n. 1221 1222 1925 1238 1240,




Der ,Bafer dber driftlicdhen IMoftit” und fein verhdngnisvoller Einfluf 957

fFeit Des Himmels nady jeglihem Grade der BollEommenbeit {dhon in diefem
Leben erreidhbar fei und die Geele des Lidytes der Glorie zur Gott{dhauung
nidyt bediicfe ..

Benn Kicdyenviiter, wie Gregor pon Nyffa, mit ihrer Theorie der myftifdhen
Befdauung fo wenig Beadytung fanden, fo fieht Prof. Diebamp den Grund
mit Redyt ,,in der alles erdriienden Autoritdt, deren fidy die Mpftik des
Dionpfius erfreute”? Berbdngnisvoll mufite darum fiir die Folgezeit die
Darftellung der myftifden Befdyauung nad) Dionyfius werden, der fid) eng
an die rein perftandesmdBige Theoria der Platonifer anfdliept. Diefen ift
Befdyauung der einfadye BLik auf die TWabrheit. Ebenfo aud) fiic Ariftoteles.
Das IMoment der Liebe feblt dabei gdnzlid). Die beharrlid) feftgebaltene
Lidyttheorie hat nun bei Dionpfius zur Folge, daf gerade {o wie in der neu-
platonifdyen Theofopbie das verftandesmiBige Element, das Gdyauen, ganj
einfeitig hervorfritf, das affettive Ntoment aber arg verdunkelf wird, wenn
audy vereinzelt pon Liebe und Freude die Rede ift. Der Uufftieg der Heili-
gung und Echebung der gefallenen IMenjdybeit, hinauf bis zu den Hohen der
myftifdyen Kontemplation und Gtftafe wictd nad) dem Vorgang der Neu-
platonifer ganz einfeitig in die Erfenntnis und Aneignung pon Wabrheit ge-
fegt, o daf das Crléfungsmwert und die Erldfungsgnade Chrifti zu ftack
guriictrefen.

Die Theoria der griedhifden Philofophen wurde bon den driftliden Niy-
ftifern mit dem Lort Contemplatio wiedergegeben. Gidyer bat diefer Aus-
druc bier einen groferen Jnbalt gewonnen und fdylieft audy die Gottesliebe
ein. Db es aber von Borteil ift, daf die mittelalterlichen Myftifer und fpdter
nody in ihrer wiffenfdaftlidhen Darftellung Guarez und De Ponte von dem
Begriff der neuplatonifdien oder ariftotelifden Theoria ausgehen, bediirffe
einer fpeziellen Unterfudyung.

IWie {hon friiher P. Gtiglmayr, fo befont audy mit Redyt P. Ulois TMtager 0. 8. B.:
.E&s gehort Feine aufergewdbnlide Beobadytungsgabe dazu, feftzuftellen, daff die be-
{haulidhe BuftdndlichEeit der Seele, die Theoria im Ginne der Griedyen, Feineswegs
das religidje Kernerlebnis im Ghriftentum ausmadyt. Nad) dyriftlicher Auffaffung
mangelt doct gecade die Hauptfadye; es fehlt die Seele: die Liebe.... Durd) Dionyfius
Fam Die Contemplatio (die Theoria) in der dyriftlihen IMpitit zu dDem Primate, den
fie audy Heute noch mit einer Eaum begreifliden Sdbigkeit 3u behaupten beftrebt ift. Bel
aller Grhabenbeit und fdeinbaren Gedanfentiefe blieb die neuplatonifdhe Muyftif auf
fmmer in diicren, feelenlofen Gpefulationen ftecen. Jhr war das Gebeimnis der Liebe
perborgen, die allein Geele und Leben nidyt blof in alle echte Mpftif, fondern in alle
mwabre Religion fiberhaupt hineintrdgt. ... Jm Dentbar fchdrfiten Gegenfaf zur antifen
Anfdhauung offenbart uns das Ehriftentum Gott als die reine Liebe.... LWollten mwir
driftlich-religidies und damit aud) myjtifhes Leben auf ein elementares Kernerlebnis
suriidfiihren, {o hdtten wir es ficher nicht mit einer Theoria, fondern mit einem einfadyen
®ebete innerer Grgriffenbeit zu fun., Miemand wicd bejtreiten, dafl es webder Liebe nod)
®ebet obne Ecfenntnis geben Fann, aber ebenfowenig diirfte jemand beftreiten, Daf
nicht Gcfenntnis, fondern Liebe Seele und LWefen des Gebetes ausmadht.” 3

!Denzinger n. 475 477.
!&rang Diefamp, Ein Beitrag zur Gefdidite der Patriftik 90 fF.

3P. Alois Mager 0. 8. B, Alte und neue Bege der IMpjtif, in der ,,Bened. Nlonats-
febrife 1919, 313 f.

Stimmen ber Jeit. 114. 4. 17



958 = Der ,DBater der dyriftlichen MyfHE“ und fein verhingnisvoller Einfluf

Wenn Dionyfius aud) annimme, daf die allem Denfen unnabbare Gott-
Beit nur durd) eine {iberinfelleftuelle Geiftestraft erreidyt wird, fo bilt exr dodh
bas myftifde Sdyauen fiir das Jiel jedes gutgewillten Men{den, und in feiner
myftifyen Theologie gibt er eigens die Wege an, die zur moftifden Vereini-
gung fiibren. Jn diefer Berallgemeinerung, worin der €harafter der hoheren
Minitif als einer aufergewshnlidyen iibernatiicliden Gnade verfannt wird, lag
die Gefabr der areopagitijhen Auffaffung, der fpdter fo mandye eclegen find.

* *

*

Bwei Ridytungen geben fid) in der mittelalterlidhen IMyftik deutlid) zu ex-
fennen. IMandymal [aufen fie nebeneinander ber, mandymal beeinflufjen fie
fidy gegenfeitig oder verbinden {id) miteinander. Aber aud) dann nody Laffen
fih mandye Gedanfen nady ihren beiden Quellen off genug unterfdheiden.

Die eine Ridytung ift bon bornbherein auf die Praris eingeftellt, wie fie audy aug
ibr bervorgegangen ift. Gie ift von dem Beftreben geleifef, nad) der Lebre
Sefu und der Apoftel die Seelen in der Iadfolge Ehrifti zur Bolltommen-
beit und Heiligkeit und damit ur innigften Bereinigung mit Gott zu fiihren,
toobei hobe myftifde Begnadigung nidyt ausgefdloffen ift. Als darabteri-
ftifche Bertreter diefer Ridytung Ednnten der hl. Gregor d. Gr., der hl. Bern-
bard und Thomas von Kempen gelten.

Daneben madyt fidy eine andere Ridytung geltend, die zugleidy bon rein
fpetulativen, gedantlidyen Erwdgungen und Autoritdtsriickfidyt beeinflufit ift,
und dies mandymal o ftacE, dap fie. an den pfydologifden Tatfadyen des
innern Lebens gemeffen, den Cindrud des Lirklidyteitsfremden, {a des Un-
ridtigen madht. Jtidyt bloR Unklarbeif, fondern felbft LWiderfpriide maden
fich nidht felten geltend. IMMan ecfennt Dann unfdywer, wie es areopagitifhe
Gedankengdnge find, pon denen man nidyt abzugeben wagte. Niandyes Frembd-
arfige in der mittelalterlidhen Mipftik diicfte faft ausnabmslos darauf zuriid-
sufiibren fein. ,Der myftifdye Bedyer®, den Dionpfius ,biefet, um eines
feiner eigenen Bilder zu gebraudyen, ift eben mif zu vielen neuplatonijdyen
®edanten, zumal aus Proklus, gemwiirst.

s fei bier nur die Frage angedeutet, ob wir nidyt durd) Hugo und Ridyard bon
©&t. Bittor, Thomas und Bonaventura, Gerfon und Dionpfius den Kar-
tdufer unbefangener und pielleidht audy Elarer und frudytreidyer mandye {dymwie-
rige §ragen der M yftit behandelt {dbhen, wenn man nidyt geglaubt bitte, not-
twendig auf den Areopagiten Riidfidyt nebmen zu miiffen.

9Benn der Hl. Thomas im Un{dhluf an Dionyfiug eine fo befonnene Theorie der
Miyitif gefchaffen bat, fo ge{dah dies nur durd) eine mehr unbewufte gewandte Um-
biegung der dionyfifdhen Gedanten. Dod) {deint es Thomas fiberhaupt entgangen zu
fein, Daf Dionpfius den gangen ProgeR der Erhebung und Heiligung dDer gefallenen
IMenfhbheit nach dem Vorgange der Ieuplatonifer zu einfeitig in die Erfenntnis und
Aneignung pon TWabhrbheiten gefest bat, {o dbafy das Ecldfungswerk und Erléfungsgnade
@heifti allzufebr guriidtreten . Ein befonderes Berdienft des Doctor angelicus aber wird
es immer bleiben, Daff feine Erfldrung der dionyfifden Tepte in Der nadfolgenden Beit
nidht wenige bor einer doppelten Gefabr, die ein unzureidhendes Gtudium der diony-
fifchen Gdriften in fich barg, bewabrt hat, nidmlid) vor der Gefabr pantheiftifcher oder
faljdyer myftifher Auffaffung.

1&eder 342




Der ,,Bater der dyriftlidien Myftit* und fein verfangnisvoller Cinfluf 9590

Beim bl Bonaventura {dheinen die beiden vorhergenannten Ridtungen in mandhen
Gdyriften getrennt poneinander einbersugehen. Lie einfad) und fider ift feine Dar-
ftellung des innern Gebetes im , Lignum vitae*! Anders Hlingt das Gdhlufbapitel feines
beriifhmten ,Itinerarium mentis in Deum*, des , Aufftieges der Geele ju Gott*, aus. Gdyon
der Titel {dyeint die Abhingigkeit bom Areopagiten zu verraten. Folgerichtig und ver-
ftandesmdBig vollziebt fic) der Aufitieg der Seele zu Gott, bis der Geraphifdye Lebhrer
im leten Kapitel bei der myftifhen Bejhauung aud) Tepte des Areopagiten glaubt
bringen zu miiffen, die uns in diefer Umgebung fo fremdartig anmuten und fidh in den
Gedantengang nidyt recht einfiigen wollen. Ebenfo mwie wiederholt der Hl Thomas
deutet er nad)ber die Lebre des Dionyfius um, némlid) die areopagitifhe Mabhnung,
Bilder und Formenim Gebete zu laffen (TM. 1, 1), indem Bonaventura mit der Mabhnung
fchliet: ,Laffet uns eintreten in die Dunkelbeit, Schweigen auferlegen unfern Gorgen,
Laften und Berftreuungen, und mit Chriftus dem Getreuzigten aus diefer Welt hiniiber-
geben zum BVater.** JIn die Praris verfudyt der Seraphifche Lebrer die dionyfijden
®edanfen in feinem ,Incendium amoris* einzufiibren, ob mit Gliid ? Nadhdem er im An-
fcblufs an den bl. Auguftinus gezeigt hat, wie wir Gott durdy affitmative Ausfagen be-
fradyten follen, fdbrt er fort: ,Es gibt aber aud) nod) eine andere, erhabenere Betrad)-
fung, nidmlich durd) Megation, wie Dionyfius fagt: ,Die bejahenden Ausfagen find
minDder jutreffend, die berneinenden aber find wabhr. Mbgen fie anfdeinend aud) weniger
befagen, fo fagen fie bennod) mebr’, fo wenn gefagt wird: Gott ift nicht efas Wahe-
nehmbares, fondern lberwahrnehmbares, nidht efas WVorftellbares oder Erfennbares,
fondern fiber diefes alles hinaus. Und dann wicd der Blict der TRabhrheit gefragen in
bie Dunfelbeit Des Geiftes, in mentis calliginem, und hoher exhoben, und tiefer dringt
er binein Dadurd), Daf er iiber fich und alles Gefdaffene hinausgeht... Und diefe Art
ver Erhebung ift die erhabenfte ... und um fo frudhtreidyer, je niber fie der Liebe ftebt.
Darum ift es febr niiglidy, fich in ihr zu fiben.“2 Db der hl. Bonaventura diefe Art
felbfttdtig su beten auch empfohlen bdtte, wenn er gerouft Hitte, Daf ein gemdBigter
IMtonophyiit fie aus der griedyifhen THeofophie iibernommen hHatte?

Nidyt alle befafen die Distretion der beiden grofen Kirdjenlebrer oder
Zaulers, der {dyarf befont: ,Lir find nidyt alle zur Befdauung berufen!®
Andere folgten blindlings dem vermeintlihen Paulusidyiiler und mabnten
unterfdyiedslos, fidy zur moftifden Befdyauung und Gotteinigung zu erheben,
parum beim Gebete innere Bilder und Formen zu laffen, fo das gottlide Lidt
aufzunehmen und in das gbttlidhe Dunfel eingutreten,

Der betannte Dogmatifer Jofeph Poble bat die Unfidht ausgefprodyen:
»ye eber die zeitgendififhen Theologen den Pfeudo-Dionvfius als utoritit
fallen laffen, Defto beffer.“® Das gilt nody mweit mebr von der Myftit. Denn
der dogmatifdyen Theologie fteben mebr und beffere Miittel 3u Gebote, Jrrungen
su erfennen und ridytig zu ftellen, als der Miyftik, die als praftifde Wiffen-
fdhaft audy auf pfpdyologifdye Beobadytung angemwiefen ift. Es war fiic die
moftifhe Theologie geradezu eine Befreiung, daf mit dem 17. Jahrhundert
der verbdngnisvolle Einfluf des monophofitifchen Fdlfders {dymwand, und es
fann in teiner Weife als eine Empfehlung gelten, wenn man fidy auf jede be-
liebige mittelalterlidye Tradition beruft, die vielleid)t iibermdfig von heidnifdyen
neuplatonifdyen Gedanfen beeinfluft gewefen ift durd) Pfeudo-Dionyfius Areo-
pagita, den ,,Gtiefvater der dyriftlichen M yftit™, - Rarl Ridyftdccer 8. J.

1 S. Bonav., Itinerarium mentis in Deum, ¢. 7.
? 8. Bonav., Incendium amoris, ¢. 3 § 7, n. 13
" 3ofeph Pobhle, Dogmatif 1 139,

17



