Wilhelm Kratz S. J., Jesuitenfabeln in einem katholischen Schulbuch ]79

Tatsache ist jedenfalls, daBl es im katholischen Irland keinerlei katholische
Organisation auf sozialem und industriellem Gebiete gibt, weder fiir Ar-
beitgeber noch fiir Arbeitnehmer, und dafl die bestehenden Organisationen
zum grofien Teil nicht einmal positiv christlich sind (vgl. ,,Ireland’s Peril*
by E. Cahill 8. ]J., Dublin). Tatsache ist auch, daB man von katholischer
Seite anscheinend immer noch mit verschrinkten Armen zusieht, wie die
Sowjet-Propaganda unter der arbeitenden Bevolkerung um sich greift, wie
man in Dublin den Papst als das Haupt des Kapitalismus verschreit und
den Eucharistischen Kongrefl als kapitalistische Demonstration hinstellt.

GewiB ist das irische Volk noch in seinem innersten Wesen durch und
durch katholisch und der Kirche treu ergeben, gewill ist es vorldufig nur
eine Handvoll bezahlter Sowjetagenten, die ungestraft ihr Wesen treiben.
Aber galten nicht auch Mexiko und Spanien als katholische Linder, und
war es nicht gerade die falsche Sicherheit, die dort die Katholiken zu Fall
brachte? Ich wiinschte, daB ich zu schwarz sdhe. Noch ist die Frommigkeit
des irischen Volkes zu gesund, noch ist Irland wirklich eine Hochburg des
Katholizismus. Aber wir diirfen uns nicht verhehlen, da gerade eine
Monopolstellung, wie sie die Kirche in Irland einnimmt, dem Gegner
gewisse Angriffspunkte bietet, und dall die ungesunden sozialen Verhilt-
nisse die Verbreitung bolschewistischer Ideen sehr begiinstigen. Auch in
Irland fehlt es nicht an warnenden Stimmen. Leider fiihlt man sich von
RuBland und Spanien auf der Griinen Insel so weit entfernt, daBl die War-
nungen wenig Gehor finden. Noch ist es Zeit, sich zu entschiedener Ab-
wehr zusammenzuschlieBen und mutig zur Gegenoffensive iiberzugehen.
Wie einst, so konnten dann auch heute wieder von der Insel der Heiligen
die Segnungen echt katholischen Glaubenslebens iiber Europa strahlen.
Moge der Eucharistische Kongrefl dazu ein Anfang sein!

Jesuitenfabeln in einem katholischen Schulbuch
Von Wilhelm Kratz S. J.

Der grofe Aufschwung, den die Geschichtswissenschaft und nicht
zuletzt die Kirchengeschichte in den Vorkriegsjahrzehnten genom-
men hat, macht sich auch an den Gymnasien bemerkbar. Wiahrend vor
einem Menschenalter ein ,,Leitfaden” von rund 1oo Seiten geniigte, um
den Schiilern das nétige kirchengeschichtliche Wissen zu vermitteln, hat
das von Joseph Lortz herausgegebene Buch! nahezu den vierfachen
Umfang, sicherlich zu viel, wenn das Lernbuch nicht zugleich als Arbeits-
buch gedacht wire. DaB der kirchlichen Neuzeit mehr als die Hilfte des
Raumes zugewiesen wurde, wird man bei einem Arbeitsbuch verstdndlich

1 Joseph Lortz, Geschichte der Kirche fiir die Oberstufe héherer Schulen. Unter
Mitwirkung von Fr. X. Seppelt und O. Koch. III. Die kirchliche Neuzeit oder die
Kirche im Kampfe mit der autonomen Kultur. 1. Epoche: Die offenbarungsgldubige
Zeit. 80 (XI u. 116 8.) IV. Die kirchliche Neuzeit oder die Kirche im Kampfe mit
der autonomen Kultur, 2. Epoche: Die offenbarungsfeindliche Zeit. 80 (VII u.89 S.)
Miinster i. W. 1931, Aschendorff.

13 %



180 Wilhelm Kratz S. J.

finden, wenn man bedenkt, welch bedeutende Rolle kirchengeschichtliche
Fragen und Probleme in den konfessionellen Auseinandersetzungen der
Gegenwart vielfach spielen. Abweichend von der iiblichen Darstellungs-
art, hat der Verfasser die ideengeschichtliche Behandlung des Stoffes
gewdhlt, die den Vorteil gewdhrt, die grofien Entwicklungslinien deut-
licher herauszuarbeiten und viele miihsame Kleinarbeit zu ersparen, aller-
dings auch die Gefahr in sich birgt, durch apriorische Konstruktionen
die Tatsachen im Interesse einer Theorie umzubiegen. Ob diese Klippe
iiberall vermieden wurde, bleibe dem Urteile berufener Fachménner iiber-
lassen. Wir beschrinken uns auf die Ausfiihrungen iiber den Jesuiten-
orden, weil diese Fragen unserem langjahrigen Arbeitsgebiet am nichsten
liegen, wir also gerade hier eher als anderswo dem in der Vorrede aus-
gesprochenen Wunsche nach Verbesserungsvorschligen nachzukommen
vermogen.

Wir zweifeln nicht an der ehrlichen Absicht des Verfassers, dem Jesuiten-
orden geschichtlich gerecht zu werden, allein es sind ihm manche und
keineswegs nebensidchliche Mifiverstdndnisse unterlaufen. Nicht weniges
ist gut beobachtet und schon gesagt. Es fehlt sogar nicht an Stellen, wo
eine gewisse Bewunderung fiir Ignatius und sein Werk, ja, eine Art von
Uberschwenglichkeit in der Zeichnung der religidsen und kulturellen
Leistungen des Ordens durchbricht. Lortz hat da Sdtze geschrieben, die
kein Jesuit wagen diirfte, ohne dem Verdikt zu verfallen, das der Volks-
mund iiber das Eigenlob gefdllt hat. Aber ganz unvermittelt tauchen
daneben AuBerungen auf, die, zumal in einem katholischen Schulbuche,
befremdend wirken. Fast ist man versucht, die Zweiquellenhypothese zur
Erklarung dieser Zwiespaltigkeit heranzuziehen und anzunehmen, daf
der Verfasser bald jesuitenfreundliche, bald jesuitenfeindliche Autoren zu
Rate gezogen habe, ohne sie zu harmonisieren.

Nicht zu Unrecht hebt Lortz hervor, dall Ignatius ,,das Ideal der starken
und eigenartigen Einzelpersonlichkeit bejaht?. In unvereinbarem Wider-
spruch dazu — psychologisch wie historisch gesehen — behauptet er
einige Zeilen weiter, der Ordensstifter habe den Kadavergehorsam ,,ge-
radezu zum Mittelpunkte des [jesuitischen] Denkens‘ gemacht® So hoch
. Ignatius und alle Erben seines Geistes den Gehorsam stellen, die jesuiti-
sche Zentralidee bildet der Kadavergehorsam nicht. An den Eingangs-
pforten der einstigen Kirchen und Kollegien der Gesellschaft, in ihren
Biichern und Briefen findet man h#ufig die Initialen des Spruches: ,,Omnia
ad maiorem Dei gloriam — Alles zur groferen Ehre Gottes.” Das ist die
Ordensdevise. Das ist der Geist der Exerzitien auf die kiirzeste Formel
gebracht. Das soll die groBe Bewegursache alles jesuitischen Wollens
und Handelns sein, wie der Stifter seinen Sdhnen nicht weniger als
177mal in den Ordenskonstitutionen ins Geddchtnis zuriickruft®.

Zur Bekriftigung des Gesagten fahrt der Verfasser unmittelbar darauf
fort: ,,Zum Beispiel iiber kirchliche Oberen darf man nie etwas Nachteiliges

2 8. 260, 3 8. 270,
4 Suarez, Tractatus de Religione Societatis Jesu 1. VIII, c. 6 (ed. Paris 1857)
S. 422.



Jesuitenfabeln in einem katholischen Schulbuch 181

sagen, sogar ihr Privatleben mu8 man loben.”® Dadurch aber, meint Lortz, |
gerit zuweilen ,,die Pflicht der Wahrhaftigkeit in Gefahr. Wie soll man
es z. B. machen, um etwa iiber einen Alexander VI. nur Gutes zu sagen?
In der Geschichte bedeutet das oft die Unmdglichkeit, die Wahrheit zu
finden.“® Die Stelle, auf die Lortz anspielt, findet sich nicht in den Ordens-
konstitutionen (Ordensregeln), sondern in den ,,Geistlichen Ubungen®,
die fiir Jesuiten und Nichtjesuiten, fiir Geistliche und Laien in gleicher
Weise bestimmt sind, sie hat also mit dem klosterlichen Gehorsam direkt
nichts zu tun. Es ist die zehnte der 18 Regeln iiber die kirchliche Ge-
sinnung ?. Sind diese auch nicht zu Manresa entstanden, sondern wahr-
scheinlich erst wihrend des Pariser Aufenthaltes (1527—1534)%, so doch
immer noch zu einer Zeit, da der Ritter von Loyola noch keine klar-
umrissene Idee von seiner spiteren Griindung hatte. Threm Inhalt nach
besagt die Regel auch nicht, daB man das Privatleben der geistlichen
und weltlichen Oberen loben, nur Gutes von ihnen sagen miisse, sondern
bloB: ,,Wir miissen eher bereit sein, sowohl die Anordnungen und Wei-
sungen wie auch die Sitten unserer Vorgesetzten zu billigen und zu loben,
als zu tadeln.“® Gilt dies fiir alle Christen, dann 148t der zweite Teil, der
die praktische Anwendung enthilt, deutlich erkennen, daB die Regel haupt-
sichlich fiir die Prediger bestimmt ist. Ignatius fihrt nédmlich fort: ,,Denn
wenn auch einige nicht lobenswert sind oder waren, so wiirde doch,
spriche man dagegen, sei es in Sffentlichen Predigten oder in AuBerungen
vor dem gewdhnlichen Volke, dies eher Murren und Argernis als Nutzen
bewirken. Und so wiirde das Volk nur gegen seine Vorgesetzten, welt-
liche oder geistliche unwillig werden.*** Darum ist diese Anweisung auch
der Hauptidee nach in die Regeln fiir die Prediger aufgenommen worden %
Mit andern Worten: es handelt sich um eine homiletische Anweisung, die
heutzutage bei den Lehrern der Kanzelberedsamkeit als selbstverstdndlich
vorausgesetzt werden diirfte. Sie ist aus den damaligen Zeitumstdnden
zu erkliren, als der tragische Ausgang Savonarolas noch frisch in aller
Gedichtnis war und die Glaubensneuerer die Kanzel miBibrauchten, um
durch heftige Ausfille auf das Privatleben der geistlichen und weltlichen
Obrigkeit ihre kirchlichen Umsturzideen zu rechtfertigen. Mit der wissen-
schaftlichen Geschichtsforschung hat sie nichts zu tun.

Auch die weitere Behauptung des Verfassers, Ignatius habe ,,eine neue '
Auffassung der Gehorsamsidee”?® eingefiihrt, ist unrichtig; er hat sie
nur stirker betont, dhnlich wie vor ihm der hl. Franziskus dem Armuts-

5 S. z70. 8 8. 270, Anm. I.

7 10°regla. Exercitia spiritualia Sancti Patris Ignatii de Loyola. Textus hispanus
et versio litteralis autographi hispani auctore A.R.P. Joanne Roothaan (Turin-Rom
1928) S. 326. :

8 Codina, Los origenes de los Ejercicios Espirituales de S. Ignacio de Loyola
(Barcelona 1926) S. zo7 fi.

9 Feder, Ignatius von Loyola. Geistliche Ulbungen. Nach dem spanischen Urtext
iibertragen (3. Aufl. Regensburg 1924) S. 160.

10 Feder a. a. O.

11 Institutum Societatis Jesu III (Florenz 1893) S. 17.

12 8. 270.



182 Wilhelm Kratz S. J.

gedanken eine schidrfere Prigung gegeben hatte. Die Ausspriiche, auf die
sich Ignatius in seinem Brief iiber den Gehorsam beruft, sind meist den
Werken Cassians, Gregors des GroBen und des hl. Bernhard entlehnt. Die
Beispiele, die er zur Bekriftigung anfiihrt, entstammen den Leben der
Altviter und der benediktinischen Ordenslegende. Unrichtig ist es weiter,
wenn Lortz versichert: ,,Das Ziel [des jesuitischen Gehorsams] ist: sich
| beherrschen lassen, sich beherrschen, andere beherrschen.”* Wie alle Ge-
liibde, so ist auch das Gehorsamsgeliibde nicht Selbstzweck, sondern einem
hoheren Ziele untergeordnet. Letztes Ziel ist die Ehre und Verherrlichung
Gottes, ndheres Ziel die eigene Vervollkommnung und der Dienst am
Seelenheil des Nichsten®®, — Nach der Auffassung von Lortz ,steckt in
diesem Gehorsamsgedanken ein Stiick Unfreiheit“1®, Der Gehorsam be-
schrinkt, wenn man will, die Willensobjekte, nicht aber die Willensakte.
So hat Gott selber durch seine Gebote die Wahl unserer Willensobjekte
eingeschriankt. Da in der Ubereinstimmung unseres Willens mit dem gott-
lichen alle Moralitdt und Vollkommenheit liegt, hat der Ordensstand
von jeher nach dem Rate Christi zum allgemeinen christlichen Gehorsam
das Geliibde des klgsterlichen Gehorsams gefiigt, indem er die freie Wahl
der Willensobjekte noch mehr einschrinkte, um sich so enger und bestin-
diger dem Willen Gottes anzuschlieBen *®. Durch das darin liegende Opfer
wird nach der Lehre des hl. Ignatius die Willensfreiheit nicht vermindert
und vernichtet, vielmehr vervollkommnet, indem der geschopfliche Wille
dem gottlichen, also der hochsten Sittennorm, gleichférmiger gestaltet
wird *7.

In der Weiterfithrung seiner Aufstellungen iiber den Gehorsam gelangt
Lortz zu dem SchluBi: ,,Man hat nicht mit Unrecht von einer Willens-
dressur, besonders auf Grund der Exerzitien gesprochen. ,Was bezwecken
sie? Einen Menschen heranzuziichten, der imstande war, seine Vorstel-
lungen, seine Affekte, seine Triebe ab- und einzustellen wie mit einem
Kurbelzug® (C. L. Schleich).“*® Nein, nicht Schaffung von psychologisch
unmdglichen Willensakrobaten ist das Ziel der Geistlichen Ubungen, ihr
Zweck ist vielmehr: ,,die Seele vorzubereiten und instand zu setzen, damit
sie alle ungeordneten Neigungen von sich entferne und nach ihrer Ent-
fernung den géttlichen Willen suche und finde in der Regelung des eige-
nen Lebens zum Heile der Seele”*®, Dasselbe wird noch einmal im Lapidar-
stil in der Uberschrift der Exerzitien wiederholt: ,,Geistliche Ubungen
mit dem Zweck, dal man sich selbst iiberwinde und sein Leben ordne,
ohne sich dabei durch irgend eine Neigung, die ungeordnet wire, bestim-
men zu lassen.*?° :

Uber die Wirksamkeit der Gesellschaft schreibt der Verfasser: ,,Ander-
seits besaBen sie [Jesuiten] oft nicht in entsprechendem MaBe die katho-
lische Kunst, auch andere Formen des frommen, des theologischen, des
monastischen Lebens als gleichberechtigt neben sich zu dulden. Ihre

18 8, 270, Anm, 1. 12 Inst. Soc. Jesu III 3. 15 §, 270, Anm., 1.
16 Vgl. Stimmen aus Maria Laach 49 (1895) 54I.

17 Inst. Soc. Jesu III 29.

18 S, 270. 13 Exerc. spir. a. a. O. 4. 20 Ebd. 32.



Jesuitenfabeln in einem katholischen Schulbuch 183

Herrschsucht hat starke Verbitterung in andern katholischen Orden her- |
vorgerufen (u. a. Aufhebung alter Kloster, die dann den Jesuiten iiber-
geben wurden).“* Mit dieser Aufstellung gibt Lortz eine Auffassung
wieder, die der Ausdruck gelegentlicher Verstimmungen ist, wie sie aus
Meinungsverschiedenheiten leicht entstehen konnen; aber vor einer niich-
ternen Nachpriifung halten sie nicht stand. Von den Dominikanern haben
die Jesuiten das Rosenkranzgebet, von den Franziskanern die Kreuzweg-
andacht, von den Karmelitern das Skapulier iibernommen. Die Stellung
der Gesellschaft zu der liturgischen Frommigkeit wurde frither schon in
dieser Zeitschrift dargelegt®?. Als Folge des Unterschiedes zwischen
beschaulichen und tidtigen Orden wird dort betont: ,,Dafl die Verschieden-
heit der ndheren Ziele und Aufgaben die Form und Gestalt der persén-
lichen Aszese und Leitung anderer beeinfluBit, diirfte selbstverstandlich
sein. Dall aber beide Geistesrichtungen sich ausschliefen sollen, ...ist
eine Annahme, die der Wirklichkeit zu wenig Rechnung trdgt... Beide
Geistesrichtungen diinken uns gleichberechtigt und bis zu einem gewissen
Grade gleich notwendig. Nicht um ein ,Entweder-oder’ handelt es sich,
sondern um das harmonische Zusammenklingen zweier Geldute, die sich
zum Lobe des Herrn und zur Erbauung der Kirche verbinden; um das
friedliche Zusammen- und Ineinanderwirken zweier hochgespannter Strome,
die in getrennter Leitung Licht und Kraft den Seelen zufiihren sollen.”**

Theologische Streitfragen hat es vor den Jesuiten gegeben und wird es
wohl immer geben. Hervorragende Kenner des mittelalterlichen Hoch-
schulwesens versichern uns, daf sie zwischen Franziskanern, Domini-
kanern und Universitidten mindestens genau so hitzig ausgetragen wurden
als zur Zeit der Jesuiten. Solange sie nicht ins Personliche ausarten, sind
derartige kraftvolle AuBerungen regen wissenschaftlichen Lebens und
Strebens nicht zu verwerfen, bewahren sie doch vor Stagnation und Riick-
schritt. Richtig verstanden gilt hier der Spruch: ,Errando discimus.
DaB auch bei den Jesuiten Entgleisungen vorgekommen sind, soll damit
gewiB nicht in Abrede gestellt werden. Wir meinen aber, gerade der
Historiker, dem Tag fiir Tag das ,,Nihil novi sub sole in buntem Wech-
sel vor Augen tritt, sollte solche Vorfille nicht zu tragisch nehmen. Drauf-
gianger und Kampfhihne sind kein Sonderprivileg der Gesellschaft Jesu,
sie kommen in allen Lagern vor.

Fiir die Behauptung, die Jesuiten hitten andere Formen monastischen
Lebens nicht als gleichberechtigt neben sich dulden wollen, diirfte in den
Tatsachen der Vergangenheit schwerlich eine stichhaltige Unterlage zu
finden sein, eher fiir das Gegenteil. Wer die Geschichte der Gesellschaft
auch nur einigermaBen kennt, weill zur Geniige, auf welche Widerstinde
vonseiten der alten Orden sie in ihren ersten Anfingen gestofen ist. Dem
Biichlein der Geistlichen Ubungen blieben iible Nachreden und Verdédchti-
gungen nicht erspart?. Der ebenso gelehrte wie streitbare Dominikaner

21 8. 271. 22 87 (1914) 551 ff.

23 Ebd. 555. Raz6n y Fe 39 (1014) 280 ff.

22 Vgl diese Zeitschrift 87 (1914) 152. Astrain, Historia de la Compafia de Jestis
en la Asistencia de Espafia I (1g902) 366 ff.



184 | Wil R ST

Melchior Cano, der auch Kanzel und Katheder zu Angriffen auf die Ge-
sellschaft Jesu benutzte, verfafite eine eigene Schrift gegen sie?. Unter-
scheidet sich auch die Verfassung der Gesellschaft Jesu in wesentlichen
Punkten von der dlterer Ordensfamilien, so hat sie doch manches aus deren
Satzungen, namentlich aus der Augustiner-, Benediktiner- und Franzis-
kanerregel entlehnt, wie Arthur Codina S. J. auf Grund der bisher un-
gedruckten Aufzeichnungen Polancos in der neuen Zeitschrift fiir die
Geschichte des Jesuitenordens nachweist 2.

Wenn nach den verheerenden Stiirmen der Reformation die alten Orden
im deutschen Sprachgebiet eine Neubliite erlebten, so haben sie dies neben
andern Faktoren auch der Gesellschaft Jesu zu danken. Nikolaus Elgard,
der im Auftrage des Papstes fiir die Reform in Bamberg wirkte, hebt in
seinem Bericht an Kardinal Como vom 4. Oktober 1575 hervor: Um den
Orden zu helfen, gibt es kein anderes Mittel als die Schulen der Jesuiten.
Deshalb sollten alle Orden, die wieder aufbliihen wollen, jene Viter
iiberaus lieben. Aber manche Ordensleute sind auf die Jesuiten als Neu-
linge neidisch, bereiten ihnen Hindernisse und richten dadurch ihre eigenen
Klbster und sich selbst zu Grunde *”. Diese Uberzeugung teilten gerade die
reformeifrigsten Ordensobern. So schreibt P. Thyraeus am 13. August 1567
aus Mainz an den Jesuitengeneral P. Franz Borja: ,Die Provinziale der
Franziskaner, Dominikaner, Benediktiner, Zisterzienser und Karmeliter
aus dieser Provinz wie aus Flandern, Geldern, Hessen und andern Orten
senden ihre Fratres zu uns, damit sie zugleich die Wissenschaft und das
Ordensleben lernen. Es sind deren so viele, daB zuweilen in einer Klasse
ein Dutzend gezdhlt werden. Wir verwenden auf sie eine um so groflere
Miihe, je sicherer wir iiberzeugt sind, daf diese Arbeit nicht vergebens
ist.“ ** Im Jahre 1590 befanden sich am Jesuitengymnasium zu Regensburg
46 Ordensleute: Benediktiner, Franziskaner, Dominikaner. 1586 zihlte
man im Theologenkonvikt zu Ingolstadt 30, im folgenden Jahre 40 Ordens-
leute. Abt Petrus Paulus, Apostolischer Visitator der bayerischen Bene-
diktinerklSster, schreibt am 16. Juni 1594 von Regensburg an P. Richard
Haller, Rektor des Kollegs zu Ingolstadt, er finde keine besseren Ménche
als diejenigen, die im dortigen Jesuitenkolleg studiert hitten; darum sei
es sein Wunsch, daB in allen Klostern Monche seien, die dort ihre Studien
gemacht hdtten. Von hervorragender Bedeutung fiir die Klosterreform
wurde die Universitdt Dillingen. Die groBe Zahl der Abte, Prioren und
Novizenmeister, die aus der Dillinger Schule hervorgingen, legt den
SchluB nahe, daB man die Arbeit der Jesuiten damals wohl zu wiirdigen
wulite **. Nicht wenig trugen die Marianischen Kongregationen fiir die Er-
neuerung der Ordenszucht bei. In K&ln traten 1584 14 Dominikaner und
15 Kartéuser der Sodalitdt bei. In Dillingen und Ingolstadt errichtete man
eigene Kongregationen fiir die dort studierenden Mé&nche. Hiufig kehrt
in den Jahresberichten der Kollegien die Aufzihlung der Schiiler — meist

28 Vgl. diese Zeitschrift 67 (1904) 254. Astrdin I 321 ff. 341 fF.

26 Arch. hist, Societatis Jesu I (1932) S. 41 ff.

27 Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Lindern deutscher Zunge I (1907) 490.
28 Ebd. 20 A, a. O.500ff Vgl II2 180 ff,



Jesuitenfabeln in einem katholischen Schulbuch 185

Kongreganisten — wieder, die im verflossenen Jahre bei Benediktinern,
Kartdusern, Dominikanern, Franziskanern, Kapuzinern usw. eingetreten
seien. Aus den Gymnasien der &sterreichischen Provinz traten 1650 aufler
den 45 Kandidaten, die sich bei den Jesuiten meldeten, 129 Schiiler in
verschiedene Orden ein. Von den 450 Schiilern des Augsburger Kollegs
gingen 1612 ungefdhr 20 zu andern Ordensfamilien. Aus dem Miinchener
Gymnasium traten innerhalb eines Jahrzehntes (1620—1630) 78 bei den
Jesuiten, ungefdhr 3oo in andere Orden ein®. Die Stellung der neuen
Gesellschaft zu den verschiedenen Ordensfamilien hat keine andere Rich-
tung genommen. Gerade ihren bedeutendsten Mitgliedern lag und liegt
jede Exklusivitit und kleinliche Eifersucht fern. Andeutungsweise sei
nur an die engen Beziehungen des P. Roothaan zu P. Lacordaire, zu Dom
Guéranger, Dom Tosti und Dom Casaretto erinnert?3,

Lortz behauptet, die ,,Herrschsucht der Jesuiten habe ,starke Ver- |
bitterung in andern Orden hervorgerufen®, und dafiir erinnert er besonders
an die ,,Aufhebung alter Kloster, die dann den Jesuiten iibergeben wur-
den‘?®, Grundsitzlich ist zu bemerken: Zweifelsohne kann der Papst als
oberster Verwalter des gesamten Kirchenvermdgens den Besitz eines Or-
dens einem andern iibertragen. Das ist um so weniger zu beanstanden,
wenn ein Kloster, das ldngst keine Insassen mehr hatte oder vollstindig
verfallen oder bereits zu andern weltlichen Zwecken verwendet worden
war, einem andern Orden iiberwiesen wird. Diese kirchenrechtlich unan-
fechtbaren Grundsdtze wurden von iibereifrigen Angehorigen alter Orden
in Frage gestellt oder direkt verneint. Die Folgen waren Erbitterung
und Milverstdndnisse, deren Erregungen teilweise heute noch nach-
zittern®. Ob zu Recht, mogen die folgenden sachlichen Erwigungen
dartun.

Von Rom gesendet, kommen die Jiinger Loyolas nach Deutschland, um
in Kirche und Schule zu wirken. Verrichten sie auch ihre Arbeit umsonst,
so miissen sie doch leben. Am entsprechendsten wire es allerdings ge-
wesen, wenn die Fiirsten und Bischoéfe, welche die Arbeit der Jesuiten in
Anspruch nahmen, Stiftungen zu ihrem Unterhalt gemacht hdtten. Dem
stand jedoch oft die Verschuldung geistlicher wie weltlicher Landesherren
im Wege. Da lag der Gedanke nahe, die leerstehenden oder verfallenden
Klsster fiir den neuen Orden zu verwenden. Derartige Besitzwechsel
hatten im Mittelalter hiufiger stattgefunden. Gretser z#dhlt eine lange
Reihe von Fillen auf, aus Bayern allein iiber 30%. Bei Laymann umfalit
der Katalog solcher Besitzwechsel 1o Seiten, ohne Anspruch auf Voll-
standigkeit zu machen?®. Als Kardinal Otto TruchseB 1573 in Rom die
Ubertragung des Heiligkreuzklosters in Augsburg an die Jesuiten befiir-
wortete, konnte er darauf hinweisen, daf sich in allen Lindern unzidhlige
Beispiele solcher Ubertragungen nachweisen lassen, und daB alle deutschen
Universitidten durch Einverleibung von Klostergut errichtet wurden. Auch

30 A a. O.1 502 ff.

81 Pirri, P. Giovanni Roothaan (1930) 249 ff. 32 S, 271

33 Duhr II 2, 157. 32 De modo agendi Jesuitarum (1600) 136.
35 Justa defensio (1631) Appendix 10—21I.



186 Wilhelm Kratz S. J.

im 16. Jahrhundert hatten vor dem Erscheinen der Jesuiten solche Uber-
tragungen stattgefunden. So bewilligte Paul III. am 23. Mirz 1539 das
Gesuch des Kurfiirsten Joachim von Brandenburg um Uberweisung der
Hiélfte des nur noch vier Ménche zdhlenden Kartduserklosters zu Frank-
furt a. O. an die dortige Universitit. Man folgte also nur einer einwand-
freien Auffassung und einer vielfach geiibten Praxis, wenn man fiir
die zu stiftenden, allgemein als notwendig anerkannten Lehranstalten der
Jesuiten verlassene oder im Aussterben begriffene Kloster in Anspruch
nahm. Wenn nicht in allen Fillen mit der notwendigen Schonung vorge-
gangen wurde, so ist das zu bedauern; es wére aber einseitig, die ganze
Schuld den Jesuiten aufbiirden zu wollen ,

Weiterhin meint Lortz, ein Orden, der sich seinem hohen Programm
. zuliebe derart weit in die Vielheit und Kleinheit der Einzelprobleme der
- Welt, der Politik, der Familie, der Wirtschaft einlasse, miisse dauernd an-
stoen?®. Einen dhnlichen Gedanken duBerte vor nahezu go Jahren der
Ordensgeneral P. Roothaan, nur gab er ihm eine etwas andere Wendung:
»Etre sur la bréche n’est pas un grand mal pour de bons soldats.” *® Unser
Ordensleben ist nicht ein geruhsames Dasein, sondern rauher Kriegsdienst
auf Festungswillen und in Schiitzengridben. — In dem Abschnitt iiber den
Gallikanismus schreibt Lortz: ,,Wie tief der Gallikanismus in der fran-
zosischen Nation Wurzel geschlagen hatte, zeigte sich iibrigens erst im
18. Jahrhundert, als die Auflésung des Jesuitenordens drohte und sich
nicht weniger als 116 Patres im Jahre 1762 zu den vier Artikeln von 1682
bekannten, die doch auch die Oberhoheit eines allgemeinen Konzils iiber
den Papst erklédrten.”® Tatsichlich 1iBt sich dieser Schritt der franzdsi-
schen Jesuiten nicht rechtfertigen, es war ein Akt der Schwiche, aber als
Beweis fiir das Vordringen des Gallikanismus kdnnte er doch nur dann
gelten, wenn die Unterzeichnung aus eigenem Antrieb, nicht unter dem
Druck der #duflern Verhdltnisse erfolgt widre. Der Rat dazu ging von
einigen wohlmeinenden Bischofen aus, die auf diese Weise die Jesuiten
retten zu konnen glaubten. Wenn auch die vier Sdtze vom Heiligen
Stuhle verworfen waren, so wurden sie doch an den Universititen Frank-
reichs gelehrt, und Rom duldete das stillschweigend. Bis dahin hatten ein-
zig die Jesuiten eine Ausnahme gemacht. Es war nur eine duflere Unter-
werfung, nicht eine innere Zustimmung: die Patres erkldrten sich bereit,
von jetzt ab diese Lehren in der Schule vorzutragen, nicht, sie als wahr
anzunehmen. Darum strichen sie in der vorgelegten Formel das Wort
tenere — tenir — penser. Der Ordensgeneral mifibilligte ihr Vorgehen*°,

Nach Schilderung des Wesens und Wirkens der Gesellschaft Jesu wid-
met Lortz den SchluBabschnitt der Kritik des Ordens. Unter den Vor-
wiirfen, die nach seiner Ansicht ,bei weitem nicht alle aus der Luft ge-
_ griffen sind“, hebt er namentlich ,,Intrige, Unduldsamkeit und gefihrliches
| Paktieren mit dem Weltgeist” hervor, die ,,viel berechtigte Klagen haben

3¢ Vgl. Duhr I 372 ff,; II 2, 158 ff. Veit, Kirchengeschichte IV 1, 305.
37 §. 312.
' 38 Brief an Ritter von Pilat, 2. Nov. 1844. Resp. ad Ext. VI 208.
39 S, 304. 40 Rochemonteix, Le Pére Lavalette 4 la Martinique (1907) 223 ff.



Jesuitenfabeln in einem katholischen Schulbuch 187

laut werden lassen”. Daraus zieht er den SchluB: ,,Der Zersetzung, der
noch alle Orden — vielleicht mit Ausnahme der Kartiuser — von Zeit zu
Zeit erlagen, entging auch die Gesellschaft Jesu nicht.”“*' Fehler gab es
und wird es im Jesuitenorden geben, solange er nicht aus Engeln und
Heiligen, sondern aus gebrechlichen Menschen besteht. Aber Zersetzungs-,
Zerfallserscheinungen miifiten denn doch erst bewiesen werden. Die Frage
nach dem Wann und Wie 148t Lortz unbeantwortet. Nach andern Stellen
zu schliefen *?, hat er das letzte Jahrhundert vor der Aufhebung im Auge.
Nun lese man einmal ruhig und vorurteilslos den SchluBiband von Duhrs
Geschichte der Jesuiten in den Lindern deutscher Zunge, und man wird
den Pulsschlag eines kriftig aufwdirtsstrebenden Lebens herausfiihlen.
Besser als alle apologetischen Abhandlungen zeigt seine Schilderung des
Alltaglebens*?, dafl die Aufhebung eine Folge eines gewaltsamen, von
auflen gefiihrten Schlages, nicht das notwendige Ende eines innern Zer-
setzungsprozesses war. Das stete Wachstum (1719: 19861 — 1749: 22580
Mitglieder), die rege Bautitigkeit*, die reiche schriftstellerische Arbeit
auf den verschiedensten Gebieten *%, der starke Zug nach den entbehrungs-
vollen Heidenmissionen®®, das alles sind doch keine Anzeichen eines
wissenschaftlichen und sittlichen Niederganges. Die Zeugnisse von rund
200 Bischéfen zur Zeit der Verfolgung in Portugal — 13 Jahre vor der
Aufhebung ", das Zeugnis des Exgenerals P. Ricci vor dem Empfang der
Sterbesakramente *®, die Zeugnisse eines Michael Denis* und des Bischofs
Sailer ®, die in den amtlichen Aufhebungsakten enthaltenen Zeugnisse von
der Trauer des katholischen Volkes®™, die gliihende Hoffnung und Sehn-
sucht der Exjesuiten nach Auferstehung ihres Ordens*, die Bemiihungen
hochgestellter Kirchenfiirsten um die Wiederherstellung der Gesellschaft *
— alle diese Tatsachen reden eine ganz andere Sprache. Um einen in
Fédulnis und Zersetzung begriffenen Leichnam macht man nicht so wviel
Aufsehens.

Mit Recht sieht Lortz den letzten und tiefsten Grund fiir die Aufhebung
der Gesellschaft in deren wesenhafter Gegnerschaft zu der antikirchlichen
Aufklirung und in dem aufgeklidrten Despotismus der romanischen Hofe®,
Es 148t sich auch nicht bestreiten, dall dieser Gegensatz durch eine Reihe

41§, 273, 42 S, 312, 43 Duhr IV 2, 474 ff.

42 Ebd, IV 1 bei den einzelnen Niederlassungen.

45 Ebd. IV 2, 101 ff. Zeitschr. f. kath. Theologie XIII 57ff. Diese Zeitschrift
77 (1909) 343 fi. ;

48 Duhr IV 2, 502ff. Vgl. Huonder, Deutsche Jesuitenmissiondre des 17. und
18. Jahrhunderts (18gg) 2o ff.

27 Zum Teil bei Ravignan, Clément XIII et Clément XIV. II (1854) 790 ff.

48 Duhr IV 1, 11 ff. Vielfach abgedruckt.

49 Ebd. IV 2z, 574 ff. Vgl. Johann Michael Denis, Jugendgeschichte von ihm selbst
beschrieben. Aus dem Lateinischen iibersetzt (Winterthur 1802) 127.

50 Duhr IV 2, 572.

51 Duhr, Ungedruckte Briefe und Relationen iiber die Aufhebung der Gesellschaft
Jesu in Deutschland. Histor. Jahrbuch VI (1885) 413 ff.

52 Cordara-Albertotti, De suppressione Societatis Jesu (Padua 1925) 180.

58 Vgl. diese Zeitschrift 38 (1890) 490.

58 § 3r1ff,



188 Wilhelm Kratz S. J.

minnerkirchlicher Faktoren, wie Jansenismus und Ordensrivalitdten, sehr
verscharft wurde. Als dritten innerkirchlichen Faktor bezeichnet Lortz
»die ungeheure Macht der Jesuiten®, die nach seinem Dafiirhalten in ihrem
Schulmonopol, den Fiirstenbeichtvitern und dem Jesuitenstaat in Para-
guay verkorpert war ®*, Mit dem konzentrischen Sturm gegen den Orden
setzten auch die Deklamationen gegen das Schulmonopol der Viter ein:
sie wurden seitdem Ofters wiederholt, ohne dadurch an innerer Begriin-
dung gewonnen zu haben. Fiir Belgien hat sie Bonenfant schon als un-
haltbar nachgewiesen®. Auch in den L#ndern, wo die Piaristen verbreitet
waren: Italien, Osterreich-Ungarn, Polen usw., kann keine Rede davon
sein, Ldgen die notigen Vorarbeiten bereit, so wiirde sich ergeben, dal
man in Deutschland ebenfalls nur mit einer starken Ubertreibung von
einem jesuitischen Schulmonopol sprechen kann, In Kéln bestanden neben
dem Jesuitengymnasium noch zwei weitere, an denen Weltpriester lehrten.
Ebenso besaien die Franziskaner und Benediktiner einige, wenn auch klei-
nere Mittelschulen und die Universitdt Salzburg. An der theologischen
Fakultdt zu Ingolstadt wirkten neben den Jesuiten auch Professoren aus
dem Weltpriesterstand. Der weitgehende EinfluB der Hofbeichtviter
wurde von interessierten Kreisen geflissentlich iibertrieben; in den Werken
von Astrain, Duhr, Fouquerai u. a. ist er auf das richtige MaB zuriickge-
filhrt worden. Einen Vorwurf kdnnte man den Jesuiten daraus nur dann
machen, wenn sie sich dazu gedrédngt oder ihr Amt eigenniitzig miBbraucht
hétten, wozu es jedoch der Beweise bediirfte.

Am meisten Befremden erregt, was Lortz iiber die Missionen von Para-
guay schreibt: ,,Der Orden hatte durch den Jesuitenstaat in Paraguay und
die Handelsunternehmen in Martinique auch eine bedeutende wirt-
schaftliche Macht zu seiner Verfiigung, hatte sich dadurch aber auch
in mancherlei wenig geistliche Geschéfte verwickelt.“* Neunzehn Jahre
sind bereits dahingegangen, seit Pablo Hernandez® sein tiefgriindiges,
zweibdndiges Werk iiber die Reduktionen von Paraguay veroffentlichte,
in dem er die Schitze des Archivo General de Indias in Sevilla, alle in
Frage kommenden Archive von Siidamerika, Spanien, Italien, Frank-
reich usw. verwertet hat. Eine kiirzere zusammenfassende Arbeit hat
Dr. FaBbinder 1926 in der Schriftenreihe ,,Studien iiber Amerika und
Spanien* herausgegeben®. Wie aus den Ergebnissen beider Forscher
aktenmialig feststeht, gab es nie einen Jesuitenstaat in Paraguay. Daf die
Oberherrschaft der spanischen Krone rechtlich bestand, ist von niemand
bisher geleugnet worden. Dall sie auch faktisch geltend gemacht wurde,
ergibt sich aus den amtlich verbiirgten Tatsachen. Nicht nur zahlten die

55 8. 312.

58 Zur Zeit der Aufhebung gab es in den osterreichischen Niederlanden 61 huma-
nistische Schulen, von denen die Jesuiten nur 17 leiteten, die allerdings die meisten
Schiiler hatten. Bonenfant, La suppression de la Compagnie de Jésus dans les Pays-
Bas autrichiens (Briissel 1925) S. 147.

57 S, 312,

88 Organizacién Social de las Doctrinas Guaranfes de la Compafifa de Jesiis.
2 Bde. Barcelona 1913.
59 Der ,,Jesuitenstaat® in Paraguay. Halle 1926.



Jesuitenfabeln in einem katholischen Schulbuch 180

Reduktionsindianer zum Zeichen ihrer Untertdnigkeit eine Kopfsteuer in
Bodenerzeugnissen, die von Philipp III. durch Resolucidon vom 10. Ok-
tober 1618 auf 6 Pesos festgesetzt war, sie leisteten auch Kriegsdienste im
spanischen Kolonialheere und wurden zu den &ffentlichen Arbeiten heran-
gezogen®. Vor allem aber fehlt das Kriterium eines selbstindigen Staats-
wesens: die urspriingliche, von niemand abgeleitete Herrschergewalt,
die aus den eigenen Rechtsquellen des Staates flieBen mufl. Eine weit-
gehende Autonomie war den Reduktionen von den spanischen Konigen
gewdhrt worden. Die 30 Guaranireduktionen waren demnach kein Staat
im staatsrechtlichen Sinne, sondern ein Selbstverwaltungskorper, der einen
Teil des spanischen Kolonialreiches bildete®. DaB die Missionare den fiir
den Klerus vom Kirchenrecht verbotenen eigentlichen Handel nicht ge-
trieben haben, ist von Gegnern und Verteidigern des Ordens so oft und
griindlich nachgewiesen worden, dall es unnétig ist, hier nochmals darauf
einzugehen. Wenn die Missionare den Uberflul der Bodenerzeugnisse
verkauften, um aus dem Erlds den Tribut an die spanische Krone zu ent-
richten und andere Waren fiir den Bedarf ihrer Pflegebefohlenen einzu-
kaufen, so befolgten sie nur die von den groBen Abteien des Mittelalters
geiibte Praxis, die mit dem kanonisch verbotenen Handel nichts gemein
hat. Hitte der Verfasser die oben genannten Werke vorher eingesehen,
so hitte er sich auch iiberzeugen konnen, daB schon Philipp V. nach
achtjihriger eingehender Untersuchung in der Cédula Grande vom 28. De-
zember 1743 die Jesuitenmissionare von der Beschuldigung freigesprochen
und die bislang geiibte Praxis ausdriicklich gestattet hatte .

Auch die Unternehmungen Lavalettes in Martinique sind schon oft mit
mehr oder weniger Sachkenntnis behandelt worden. Auf Grund der von
Rochemonteix * mitgeteilten Dokumente steht fest, dall der Ordensgeneral,
sobald er von dem Treiben seines Untergebenen Kenntnis erhalten hatte,
alles aufbot, um Abhilfe zu schaffen. Wenn es nicht friiher geschah, so ist
der Grund in dem zwischen England und Frankreich ausgebrochenen
Kriege zu suchen. Fiinf Visitatoren wurden der Reihe nach ernannt, um
an Ort und Stelle den Stand der Dinge zu priifen. Erst der fiinfte erreichte
das Reiseziel. Nach genauer Untersuchung ward Lavalette verurteilt, sei-
nes Amtes entsetzt und auf seinen Wunsch aus der Gesellschaft entlassen®.
Im iibrigen hat der Orden weder aus den Reduktionen von Paraguay noch
aus Martinique wirtschaftliche Vorteile gezogen®. Die Ertrdgnisse aus
dem Verkauf der Landesprodukte kamen ausschlieBlich den betreffenden
Missionen zugute, die fast ganz auf Selbstunterhaltung angewiesen waren,
da ihnen Missionsalmosen im heutigen Umfang nicht zur Verfiigung stan-
den. Als die Jesuiten 1759 aus Portugal vertrieben und ohne einen Heller
Pension im Kirchenstaate gelandet worden waren, mufite man nach dem

60 FaBbinder 47. Hernandez II. Apéndice Nr. 57, S. 680f.

81 FaBbinder 56 f. Herndndez I 143 ff.

62 Hernandez I 262 ff, FaBbinder 120f.

63 T.e Pére Lavalette & la Martinique.

62 Rochemonteix 246 ff. Pastor, Geschichte der Pipste XVI 1, 611 ff.
65 Herndndez I 263.



190 Wilhelm Kratz J., Jesuitenfabeln in einem katholischen Schulbuch

Versiegen der Almosenquellen zum Verkauf des Silberschmuckes der
Kirchen schreiten, bis schliefilich Klemens XIII. helfend eingriff und den
rund 1100 Verbannten eine jahrliche Unterstiitzung anwies, um sie vor
dem Bettel zu bewahren %

Gegen Schlufl seiner Ausfiihrungen faBt Lortz die nach seiner Ansicht
bestehenden Mingel der Gesellschaft nochmals kurz zusammen und be-
merkt dazu: ,,Allerdings, die Méngel sind hier nicht Zufilligkeiten, sie
| wurzeln vielfach im Wesen des Ordens und in seinen charakteristischen
| Eigenarten.“®” Nach der allgemeinen Lehre der Theologen gehort die
 feierliche Approbation eigentlicher Orden zum Objekt der kirchlichen Un-
fehlbarkeit; ihre Regeln konnen also nicht gegen Glauben und Sitten ver-
stoflen®. Wenn die von Lortz aufgezidhlten Mingel — und es sind keine
geringen: Intrige, Unduldsamkeit, gefdhrliches Paktieren mit dem Welt-
geist, Herrschsucht, laxe Moral usw. — im Wesen des Ordens wurzelten,
dann fiele die Verantwortung dafiir auf die Kirche zuriick. Die Inhaber
des kirchlichen Lehr- und Hirtenamtes haben wiederholt Wesen und Ver-
fassung der Gesellschaft Jesu gutgeheiien, zuletzt noch Leo XIII., der bei
Gelegenheit der Neuausgabe des Institutes den Jesuitenorden durch das
Breve ,,Dolemus inter” (13. Juli 1886) aufs neue bestitigte und lobte %,

Auch Widerspriiche fehlen nicht. Einmal ist der Jesuitenorden ,,in allen
Léndern des Abendlandes (und in den Missionen) und ziemlich gleich-
maéfig in allen Epochen der grofie Lehrmeister“?™. Ein andermal haben
»intrige, Unduldsamkeit und gefdhrliches Paktieren mit dem Weltgeist
viel berechtigte Klagen laut werden lassen® ., Obwohl nach Lortz die Ge-
sellschaft der Zersetzung nicht entging??, war ihre Aufhebung ,fiir die
Kirche ein sehr ernster Schaden®?’. Bald ist die Missionsmethode der
Akkommodation ein Mangel am Orden ", bald wird als ein groBer Vorzug
der Jesuitenmissionare hervorgehoben, daf sie die Widerstinde des in-
disch-chinesischen Geistes durch weitgehende Anpassung zu iiberwinden
suchten 5.

Doch genug! Wir wiren nicht so ausfiihrlich geworden, handelte es

86 Pastor XVI 1, 5771f. 87 S, 312.

68 Dieckmann, De Ecclesia II (1925) 163 f. Dagegen ist die Aufhebung eines Ordens
kein Lehr-, sondern ein Verwaltungsakt. Ebd.

89 Institutum Soc. Jesu I (1892) 452 f.

70 S, 204. 1S, 273. 72 Ebd.

RS R 74 S, 312.

75 S, 384f. An kleineren Versehen, zum Teil wohl Druckfehler, seien angemerkt:

 compafia di Jesu (S. 269) statt compafiia de Jestis. Auch wurde der Jesuitenorden

nicht 1816 wiederhergestellt, wie es S. 313 heiBt, sondern am 7. August 1814, wie
S. 372 richtig bemerkt wird. — DaB die Verwundung bei der Verteidigung der Zita-
delle von Pamplona (zo. Mai 1521) Ignatius dauernd von der militdrischen Laufbahn
ausgeschlossen habe (S. 268), wird zwar vielfach noch behauptet, entspricht aber
nicht den Tatsachen, wie Reichmann schon vor 2o Jahren in dieser Zeitschrift
(8o [1911] 382) iiberzeugend nachgewiesen hat. — Die friiher oft vertretene Theorie
einer Abhingigkeit der Geistlichen Ubungen des hl. Ignatius von dem Ejercitatorio
des Abtes Cisneros wird neuerdings von den Benediktinern preisgegeben. Vgl
Schlichtner-Drinkwelder O. S. B., Schule des geistlichen Lebens auf den Wegen der
Beschauung von Garcia de Cisneros (1923). Codina, Los origenes de los Ejercicios
Espirituales 308.



Erich Wasmann 8. J., Jugenderinnerungen 191

sich nicht um ein Schulbuch, das Verwirrung in den jungen Ké&pfen an-
richten kann. So gern wir die Fortschritte des Werkes gegeniiber alt-
modischen ,,Leitfdden anerkennen, miissen wir doch entschieden betonen,
dafB es fiir ein Schulbuch allzuviele MiSverstdndnisse und Unrichtigkeiten,
Schiefheiten und Widerspriiche enthilt, als daB es den Schiilern ein zu-
trefiendes Bild des Jesuitenordens in seiner Verfassung und Geschichte
vermitteln koénnte.

Jugenderinnerungen
Von Erich Wasmann S.]. (f 27. Februar 1931).

IT.

as Verhiltnis zu den Eltern war in meinen frithesten Kinderjahren,
bevor meine offene Auflehnung gegen den guten Vater begann, ein

recht herzliches. Wie es solchen Eltern gegeniiber gar nicht anders sein
konnte. Eigentlich waren wir unser sieben. Deshalb horte meine Mutter so
gerne das englische Gedicht ,,We are seven'. Aber schlieflich waren es nur
noch vier. Meine beiden dltesten Geschwister Mimi oder Mariechen und das
Briiderchen Fritz Ignaz starben friih; beide wurden jedoch mehrere Jahre
alt. Ich habe sie nicht mehr gekannt, hoffe sie aber als ,,Engelchen” im
Himmel einst wiederzusehen — im Himmel, in der gliicklichen Schar
derer, die dem Lamme das schone Lied der Unschuldigen, Reinen singen,
das ich nicht singen kann, auch wenn ich einmal hinkomme. Riihrend
schon ist die Inschrift, die auf unserem Familiengrab in Meran, wo Vater,
Mutter, GroBmutter, Mary, Fritz und Mimichen ruhen, auf dem Grabe
Mimis steht. Vater und Mutter liefen sie hinsetzen. Sie ist von Clemens

Brentano: el : ;
Das Rdoslein, Herr, ist dein,

Dir will das Réslein bliihn!
Herr, wie es dir gefillt:
Willst du ans Kreuz uns ziehn,
Sei’'n wir ans Kreuz gestellt!

Dann kommt meine, Ostern 1857 geborene Schwester Elisabeth, die
stets brav und fromm und fleiBig war und es als Ordensfrau vom Sacré-
Coeur seit 35 Jahren noch weit mehr ist als daheim. 1859 erschien der
leidige ,,bése Erich®, wie ich zu Hause mit Recht hieB. 1864 folgte meine
Schwester Anna (T 1930) und 1866 Franziska, die noch in Innsbruck lebt.
Zwischen mir und Anna kam, wie ich spiter erfuhr, ein totgeborenes
Kind. Also doch unser sieben.

Eben habe ich meine englische Grofimutter Mary Kridmer, geborene
Bruce, erwihnt, die einen integrierenden und sehr niitzlichen Bestandteil
unserer Familie in Meran bildete. Sie war die Stiefmutter meiner Mutter,
die zweite Frau des Direktors Kridmer, die er 1831, zwei Jahre nach dem
Tode seiner ersten Frau, geheiratet hatte. Aber sie war immer eine sehr
gute Stiefmutter, nicht wie sie in Romanen steht. Sie war meiner Mutter
in deren Heimat Meran gefolgt und kehrte wie diese ebenfalls zur katho-



