378 Joseph de Vries S. J.

Wahne leben, durch ihre Geburt als Midchen fiir frithere Siinden bestraft:
zu sein. Der Glaube an Karma und Samsara hat das soziale Elend Indiens
verschuldet. Die tausendjihrige Herrschaft des Buddhismus hat diesen
Glauben nicht verdringen konnen. Im Gegenteil, sie hat das brahmanische
Dogma der Minderwertigkeit und Unreinheit der Weiber nicht nur auf-
genommen, sondern verschirft und auf das Jenseits iibertragen. Denn
nach buddhistischer Lehre ist iiberhaupt fiir keine Frau, sei es auch eine
buddhistische Nonne, das ewige Heil oder Nirwana moglich auBer auf
dem Umweg der Wiedergeburt als méannliches Wesen. DaB ebensowenig
der Islam seine lange Vormachtstellung in Indien zur Klirung dieser
Frage benutzt hat, ist wegen seiner allgemeinen Stellung zur Frau be-
greiflich. Wie in der Kastenfrage, vermag auch in der Frauenfrage nur
das Christentum mit seiner Lehre von der Gleichwertigkeit der Menschen
griindlich Wandlung zu schaffen.

Zur Frage der Begriindung des Kausalitdtsprinzips
Von Joseph de Vries S.]J.

Die Erorterungen iiber die Frage, wie die Geltung des Kausalitdts-
prinzips kritisch zu begriinden sei, wollen nicht zur Ruhe kommen.
Auch unter den katholischen Philosophen sind die Meinungen geteilt. Mit
groflem Scharfsinn lange und sorgfiltig durchdachte Lésungsversuche
wurden von andern als génzlich verfehlt zuriickgewiesen. Nur allzu oft
ist von Vertretern der verschiedenen Auffassungen gegen die Versuche
anderer der vom Standpunkt der Logik schwerste Vorwurf der ,,petitio
principii®, der Voraussetzung des zu Beweisenden, erhoben worden, so
dal man sich beinahe fiirchten muB, sich iiberhaupt noch mit einem
Losungsversuch ans Licht zu wagen.

Haben wir da nicht allen Grund, von einer ,,verhdngnisvollen Krise®
in den Erorterungen um das Kausalitdtsprinzip zu sprechen? Es handelt
sich doch um die Grundlegung unserer Gottesbeweise. Gewil. Und doch,
wie sehr man es auch bedauern mag, daBl die katholische Philosophie in
dieser Frage noch nicht zu einer einmiitigen Stellungnahme gekommen
ist, bedenklich oder gar verhdngnisvoll scheint uns diese Tatsache nicht
zu sein. Es handelt sich doch schliefilich bei dem ganzen Meinungsstreit
nur um eine bis zum letzten reflex-philosophische Begriindung
der in Frage stehenden Prinzipien. Vom Gelingen oder Nichtgelingen
einer solchen Begriindung ist unsere natiirliche Gewillheit keineswegs
abhingig; diese aber muB verniinftigerweise auch fiir die wichtigsten Ent-
scheidungen des Lebens als vollkommen hinreichend betrachtet werden.
Wire es z. B. nicht mehr als absonderlich, wenn jemand die Wirklichkeit
der Auflenwelt oder seines eigenen vergangenen Lebens oder auch das
Bestehen jeder sittlichen Verpflichtung so lange ernstlich bezweifeln wollte,
bis er von all dem eine streng reflex-philosophische Gewillheit hidtte? Wie
schwierig es auch sein mag, die Griinde, auf die sich das natiirliche Denken
in diesen Fillen stiitzt, bis zum letzten zu analysieren und zum reflexen



Zur Frage der Begriindung des Kausalititsprihzips 379

Bewufitsein zu bringen, wir sehen doch klar ein, daB es héchst unverniing-
tig wire, deshalb die natiirliche Gewilheit aufzugeben. :

Ebenso verhélt es sich nun auch mit dem Kausalitdtsprinzip. Es gehort
zu jenen Grundsitzen (dignitates), die als ,,Keime des Wissens®, wie der
hl. Thomas einmal sagt (De veritate q. 11, a. I), ,im voraus®, d. h. vor
aller eigentlichen Wissenschaft, schon in unserem geistigen Besitz sind
und durch deren Anwendung Wissenschaft erst zustande kommt. Tat-
sdchlich fordert doch auch das natiirliche Denken mit der grofiten Selbst-
verstdndlichkeit fiir jedes Geschehen und Entstehen eine Ursache, und
zwar eine der Wirkung entsprechende Ursache. Niemand wird es fiir
moglich halten, daB ein neues Haus ohne jede Ursache auf einmal einfach
da war, oder daB es aus zufillig zusammengefallenen Steinen entstanden
ist. Die natiirliche GewiBheit des Kausalititsprinzips, die sich hierin kund-
tut, geniigt aber auch fiir einen wirklich sicheren Gottesbeweis. — Da-
gegen mag wohl ein Zweifler einwenden, offenbar werde hier das nur
innerhalb der Grenzen der Erfahrung geltende »Kausalgesetz mit dem
metaphysischen Kausalitétsprinzip verwechselt; das natiirliche Denken
wird sich durch diesen Einwand — auch wenn es ihn nicht zu lésen ver-
mag — nicht irre machen lassen, und zwar mit Recht.

Durch solche Erwigungen kénnte nun jemand zu einer Einschitzung
der neuscholastischen Erérterungen iiber das Kausalitdtsprinzip gelangen,
die der vorhin erw#hnten schnurstracks entgegengesetzt wire: Wenn die
natiirliche GewiBheit vollauf geniigt, wozu dann iiberhaupt all diese spitz-
findigen Untersuchungen, die doch zu nichts anderem dienen, als das Klare
unklar zu machen? Ist nicht dieses Allzuviel an Erkenntniskritik ein
unfruchtbares Bemiihen, wiirde nicht all diese Denkarbeit nutzbringender
zu positivem Aufbau verwandt? — So tritt der allzu dngstlichen Uber-
schitzung der kritischen Grundlegung eine betonte Geringschitzung all
dieses Ringens und Miihens entgegen.

Die Wahrheit diirfte wohl auch hier, wie so oft, in der Mitte liegen.
Wenn auch die GewiBheit unserer Gotteserkenntnis nicht vom Gelingen
der kritischen Arbeit abhingt, so hat diese doch zur Verteidigung und
philosophischen Vertiefung der Gottesbeweise ihre grofe Bedeutung. Nur
allzu lange hat die scholastische Philosophie das Feld tiefergehender er-
kenntnistheoretischer Untersuchungen den Gegnern iiberlassen. GewiB
boten im vergangenen Jahrhundert Kleutgen und andere verheifungsvolle
Anfdnge. Aber bald herrschte auf der ganzen Linie die nicht gerade sehr
tiefe Methode der ,,drei Fundamentalwahrheiten und des ,,Sonst verfallen
wir dem Skeptizismus®, im Grunde ein Sichzuriickziehen auf die natiirliche
GewiBheit und ein Verzicht auf eine wirklich philosophische Erkenntnis-
kritik. Die Zeit des Positivismus schien ja auch zunichst andere Auf-
gaben zu stellen. Aber haben nicht vielleicht doch unterdessen die ,,Spitz-
findigkeiten* und ,,Absurdititen” der Kritik Kants, die man nicht recht
ernst nehmen wollte, unvermerkt an Boden gewonnen? GewiB, verhiltnis-
mé&fig wenige mogen den schwierigen Gedankengingen Kants wirklich
folgen konnen. Um so grofer ist die Zahl derer, die gliubig nachbeten,
Kant habe alle wissenschaftliche Metaphysik im allgemeinen und die

; 202



380 Joseph de Vries S.]J.

Gottesbeweise im besondern endgiiltig abgetan. Wenn nun die katholische
Philosophie der gewaltigen Denkarbeit Kants und anderer moderner Phi-
losophen nichts entgegenzustellen hitte, was an philosophischer Tiefe
wenigstens auf gleicher Stufe stinde, wire es dann zu verwundern, wenn
Schwankende vollends irre wiirden?

Diese Erwdgungen rechtfertigen gewiff die heiflen Bemiihungen der neue-
ren scholastischen Philosophie um eine streng philosophische Erkenntnis-
kritik und besonders um die Verteidigung und kritische Begriindung des
Kausalitidtsprinzips. DaB es dabei zu Meinungsverschiedenheiten kommen
mufite, war eigentlich kaum anders zu erwarten. Wie leicht und selbst-
verstdndlich auch das natiirliche Denken in solchen Dingen vorangehen
mag, so erfalit es doch die Griinde seiner GewiBheit nur ,,einschlieBlich®
(implicite), ohne sich reflex Rechenschaft zu geben. Diese vielleicht man-
nigfach ineinandergreifenden Griinde nun bis zum letzten klar in ihrem
Gefiige aufzudecken, kann recht schwierig sein, dhnlich wie es viel schwerer
ist, einen Knoten zu entwirren als ihn zu schiirzen. Ubrigens gilt das nicht
etwa nur vom Kausalitdtsprinzip. Man versuche doch einmal, sich klar
zu machen, auf welche Griinde hin man seinem Gedichtnis traut, nicht
in irgend einem Einzelfall, sondern iiberhaupt. Nach einigem Nachdenken
wird man vielleicht versucht sein zu sagen: Wenn du mich nicht fragst,
weifl ich es; wenn du mich fragst, weill ich es nicht. — Das mag geniigen,
um das ,,Argernis“ der Meinungsverschiedenheit in einer so ,,grundlegen-
den“ Frage in etwa zu beheben. Wenn eine so schwierige Frage einmal
ernstlich in Angriff genommen wurde, wire es merkwiirdig gewesen, wenn
man sich sofort auf eine allseits befriedigende Losung geeinigt hitte,
zumal da die alten Fiihrer der scholastischen Bewegung, auch der hl. Tho-
mas, zu manchen der auftauchenden Fragen nur gelegentlich Stellung
nehmen, in kurzen Bemerkungen, die iiberdies noch zu verschiedenen Deu-
tungen Anlafi gaben.

Wir betonten eben die, sagen wir apologetische Bedeutung der kriti-
schen Begriindung des Kausalitédtsprinzips. Es wire aber sicher verfehlt,
wenn man daraus schlieBen wollte, diese Untersuchungen seien sozusagen
nur ein notwendiges Ubel, aber fiir den positiven Fortschritt in der Er-
kenntnis der Wahrheit unfruchtbar. Die erkenntnistheoretischen Unter-
suchungen verdienen vielmehr auch rein an sich schon grofies Interesse.
Wenn es Sache der Philosophie ist, die Frage nach dem Wesen und den
Ursachen der Dinge zu stellen, dann ist wahrhaftig auch die Frage nach
dem Wesen und den verborgenen Griinden unserer Erkenntnis es wert,
daBl man sich in sie vertieft. Es handelt sich ja hier um unsere eigene
Natur, um die Natur des Geistes, der doch vor allen andern Dingen der
natiirlichen Ordnung Bild und Gleichnis Gottes ist. Unter den verschie-
denen erkenntnistheoretischen Problemen wiederum verdienen die Fragen
um das Kausalitdtsprinzip besondere Beachtung. Denn so, wie sich die
Fragestellung im Verlauf der Erorterungen herausgearbeitet hat, kommt
alles mehr und mehr auf die kantische Frage hinaus: Wie ist Metaphysik
als Wissenschaft moglich? Wie kann unser endlicher Verstand alle Gren-
zen moglicher Erfahrung iiberschreiten?



Zur Frage der Begriindung des Kausalititsprinzips 381

DaB diese Frage tatséchlich zu Grunde liegt, vermag eine einfache Uber-
legung deutlich zu machen. In der Metaphysik handelt es sich um ein
Hinausgehen iiber die Erfahrung. Von welcher Art miissen nun Urteile
sein, die einen solchen Schritt erméglichen sollen? Offenbar kdnnen reine
Erfahrungsurteile, Urteile a posteriori, um mit Kant zu sprechen, hierzu
nicht ausreichen. Aber werden nicht die sogenannten analytischen Urteile,
die doch streng allgemeingiiltig sind, das Uberschreiten der Erfahrungs-
grenzen erlauben? ,Analytische* Urteile verstehen wir hier im Sinne
Kants als solche- Urteile, in denen das Pridikat im Subjektsbegriff als
wirklich (formaliter) gedacht, wenn auch etwa nur ,versteckterweise®
(implicite) enthalten ist. Kant fithrt als Beispiel an: Alle Kérper sind
ausgedehnt. Er setzt also voraus, daB die Ausdehnung als konstituierendes
Merkmal zum Begriff des Korpers gehort. Unter dieser Voraussetzung
kann ich aber kein wirkliches Ding, das mir in der Erfahrung gegeben
ist, als Korper bestimmen, wenn mir nicht auch die Ausdehnung dieses
Dinges erfahrungsgemiB gegeben ist. Durch das Urteil: ,,Jeder Korper
ist ausgedehnt®, kann ich also keine Erkenntnis einer Wirklichkeit
neu erwerben, die iiber die Erfahrung hinausginge. Auch durch Verbin-
dung mehrerer analytischer Urteile in einem SchluBiverfahren wird jeden-
falls keine Erkenntnis gewonnen, die iiber die Grenzen méglicher Er-
fahrung hinausginge. Soweit z. B. die Mathematik mit Begriffen arbeitet,
die in der Erfahrung verwirklicht sind, werden ihre Ergebnisse auch
immer von der Art sein, daf sie sich grundsitzlich durch Nachmessen
bestdtigen lassen; dabei kann man vielleicht noch zweifeln, ob die Axiome
der Mathematik wirklich alle insgesamt analytische Urteile sind — be-
kanntlich sind sich die Mathematiker selbst durchaus nicht einig iiber den
Charakter der Axiome.

Analytische Urteile (im Sinne Kants) konnen also Metaphysik nicht
ermoglichen, da diese eben eine Wirklichkeitserkenntnis iiber die Grenzen
méglicher Erfahrung hinaus sein will. Es wiirde daher gar nichts niitzen,
das Kausalitdtsprinzip fiir ein analytisches Urteil im Sinne Kants zu er-
kliren. Denn das hiefle, in den Begriff, in die Definition des nicht not-
wendigen Seins (des Kontingenten) das Verursachtsein aufnehmen. So
konnte ich aber erst dann von einem Ding sagen, daBl es kontingent sei,
wenn schon zuvor anderswoher die Tatsache seines Verursachtseins fest-
stinde. Das Verursachtsein konnte also niemals durch Anwendung des
Kausalitdtsprinzips neu erkannt werden, d. h. aber, dieses Prinzip wiirde
fiir die Metaphysik alle Bedeutung verlieren.

Es ist doch auch allzu klar, daB nur dadurch ein Hinausschreiten iiber
die Erfahrung moéglich ist, daB zu dem in der Erfahrung Gegebenen etwas
hinzugefiigt wird, und zwar nicht auf Grund der Erfahrung, sondern
»a priori“; das geschieht aber urspriinglich in einem — ja, wagen wir
das gefiirchtete Wort — in einem synthetischen Urteil a priori. DaB das
Kausalitédtsprinzip ein solches Urteil ist — im Sinn der anfidnglichen
Fragestellung Kants, nicht im Sinn seiner subjektivistischen Deutung
dieser Urteile —, das wird heute im Grunde von allen zugegeben.

Hochstens bezweifelt man noch, ob Kants Einteilung der Urteile zweck-



382 Joseph de Vries S. J.

miBig und nicht etwa allzu duBlerlich ist. Aber vielleicht verwechselt man
bei diesen Bedenklichkeiten doch ein wenig die Urteile selbst und die
in ihnen zum Ausdruck gelangenden Sachverhalte, oder mit andern Wor-
ten: unsere Erkenntnisweise und die Seinsweise der Dinge selbst. Gewil,
ein realer Sachverhalt ist entweder in sich absolut notwendig, — dann
ist in ihm, insofern er notwendig ist, keine reale ,,Synthese” (wie z. B.
Ausdehnung und Teilbarkeit in Wirklichkeit nicht zwei irgendwie trenn-
bare Merkmale sind), oder der Sachverhalt ist eine kontingente Vereini-
gung von Merkmalen, die aus sich nicht absolut notwendig vereinigt sind
(z. B. Kérper und Bewegung). Aber die abstraktive Art unserer Erkennt-
nis bringt es nun einmal mit sich, dal wir eine Wesenheit oft zun#chst
nur unter einer bestimmten Riicksicht erfassen und andere Riicksichten,
die in der Sache selbst absolut notwendig mit der ersteren identisch sind,
noch nicht erfassen. Damit ist dann aber auch gegeben, dafi aus dem
Begriff der zuerst aus der Erfahrung abstrahierten Riicksicht (z. B. des
Seins) durch Zergliederung (Analyse) der Begriff einer andern Riicksicht
(z. B. des Gutsein) nicht gewonnen werden kann; denn er ist nun einmal
im ersten Begriff nicht enthalten, sondern ,fiigt etwas zu ihm hinzu®.
Jedem Kenner der thomistischen Philosophie ist dieser Gedanke geldufig,
da Thomas ja so oft wiederholt: ,,Bonum addit aliquid super ens, non
naturam aliquam, sed rationem.“ Dadurch wird die ,,Synthese im
Ding ausgeschlossen, die ,,Synthese” in den Begriffen aber ausdriicklich
behauptet. Und auf diese Synthese kommt es bei der Einteilung der
Urteile an.

Das Herausstellen der synthetischen Urteile a priori als einer eigenen
Klasse von Urteilen ist vor allem deshalb empfehlenswert und zur Klar-
heit geradezu notwendig, weil in diesen Urteilen das grofie Problem steckt,
wie es Kant zwar nicht zuerst gesehen, aber doch zuerst mit aller Schirfe
herausgearbeitet hat. Dafl hier das Problem steckt, kann nach fiinfzehn
Jahren der Kontroverse iiber das Kausalitatsprinzip niemand mehr leugnen.
Wire das Kausalitidtsprinzip ein analytisches Urteil (im Sinne Kants)
oder ein Urteil a posteriori, lingst hitte man sich iiber die Art seiner
Begriindung geeinigt. Sein Charakter als synthetisches Urteil a priori
ist es, der die Geister nicht zur Ruhe kommen 148t. Dieser sein Charakter
ist es aber auch, der seine Bedeutung fiir die Metaphysik begriindet.
Darum sagten wir, es handle sich in der ganzen Kontroverse letztlich um
die Frage der Moglichkeit der Metaphysik iiberhaupt. Wenn man nur
einmal bei andern metaphysischen Grundsidtzen #hnliche Fragen stellte
wie beim Kausalitdtsprinzip, so wiirde man auch bald auf dhnliche Schwie-
rigkeiten stoBen. Und das mag ja auch eine gewisse Beruhigung bieten,
daB wir dem Kausalititsprinzip keine einzigartige Sonderstellung zuweisen
miissen. -

Wenn also im Kausalititsprinzip das Pridikat (verursacht) zum Subjekt
(das Kontingente) begrifflich etwas Neues hinzufiigt, so fragt sich: Mit
welchem Recht geschieht diese Hinzufiigung? DaB der Berechtigungs-
grund nicht die Erfahrung sein kann, ist klar und allgemein zugegeben.
Schon das Kontingentsein selber ist nicht einfache Erfahrungstatsache,



Zur Frage der Begrindung des Kausalitatsprinzips 383

sondern wird erst aus Tatsachen der Erfahrung (wie dem Beginnen-zu-
sein, dem Endlichsein, der Verdnderung) erschlossen. Erst recht haben
wir nicht bei allem, was als kontingent erkannt wird, eine Wahrnehmung
der Verursachung — nur in der innern Erfahrung diirfte ein wirklich un-
mittelbares Wahrnehmen des Wirkens gegeben sein. Vor allem aber
kénnte Erfahrung nie die absolute Allgemeingiiltigkeit und Notwendig-
keit, die dem Kausalitidtsprinzip zukommt, erkliren. Denn die Erfahrung
bietet uns nur die Tatsichlichkeit von Einzelfdllen. )

Es muB also ein von der Erfahrung unabhingiger (apriorischer) Grund
hinzutreten, soll das Uberschreiten der Erfahrung logisch begriindet wer-
den. Hier vor allem beginnt nun die Meinungsverschiedenheit. Einige
halten dafiir, die Evidenz des Kausalititsprinzips miisse durch dessen
»Zuriickfiihrung auf das Widerspruchsprinzip® kritisch begriindet werden.
Andere bestreiten diese Moglichkeit entschieden. — Es mag wohl darauf
ankommen, was man unter dieser ,,Zuriickfithrung® versteht, Wenn man
meint, ,,auf dem Wege der bloBen Begriffszergliederung® die Prinzipien
vom zureichenden Grund und von der Kausalitit auf das Widerspruchs-
prinzip zuriickfiihren (oder gar aus ihm ,,ableiten‘) zu konnen, so ist es
uns freilich ein Ritsel, wie damit das Zugestindnis des ,,synthetischen‘
Charakters dieser Prinzipien vereinbar ist — wenigstens wenn man dem
Wort ,,Begriffszergliederung® seinen natiirlichen Sinn 1:#8t. Denn wie aus
dem ,,Kontingentsein“ das ,,Verursachtsein” durch bloBe Begriffszer-
gliederung nicht herauszuholen ist — eben weil es in unserem Be-
griff des Kontingenten nicht enthalten ist —, ganz ebenso kann auch
durch blofe Begriffszergliederung nicht erwiesen werden, daB , kontingent
sein und doch nicht verursacht sein“ dasselbe ist wie ,kontingent sein
und doch zugleich nicht kontingent sein“. Wie man das eine zugeben
und das andere leugnen kann, ist wirklich schwer zu begreifen.

Aber vermutlich muB man auch hier anwenden, was der hl. Bonaventura
einmal begiitigend zu einem ihm allzu schroff scheinenden Ausspruch
Augustins bemerkt: ,,Et hoc valde abundanter exprimit, plus dicens et
minus volens intellegi.” Wer je einmal vor kritischen jungen Hérern diese
Frage besprochen hat, weif, wie groB die Versuchung ist, an alles und
jedes noch ein Weil und ein Denn anzuhingen, bis man schlieBlich zu
einem Satz kommt, der ohne ganz offenbaren Widerspruch nicht geleugnet
werden kann, Es ist eine ,,Versuchung; nicht als ob dieses Verfahren
gar keine Berechtigung hatte; aber es verfithrt doch so leicht dazu, den
wahren Charakter des Beweisganges zu verschleiern. So kann man z. B.
in folgender Weise vorangehen: Angenommen, etwas Kontingentes, das
existiert, sei doch nicht verursacht; es ist also kontingent, d. h. aus sich
kann es auch nicht sein; insofern es aber jetzt wirklich existiert, ist es
unmdoglich, daB es jetzt nicht existiert: das Sein schlieBt eben das gleich-
zeitige Nichtsein absolut aus (Widerspruchsprinzip); wenn aber nun das
Kontingente, das jetzt existiert, doch nicht verursacht wire, so wire sein
Dasein und damit die augenblickliche Unmdglichkeit seines Nichtseins
von keinem andern abhédngig: also ohne jeden Einflu einer duBlern Ur-
sache, ganz aus sich allein heraus kime ihm jetzt das Dasein und damit



384 Joseph de Vries S. J.

die Unmoglichkeit des Nichtseins zu; es ergibe sich also: einerseits kann
dieses Kontingente aus sich auch nicht sein, weil es eben kontingent ist,
anderseits eignet ihm jetzt ebenfalls aus sich die Unmdéglichkeit, nicht
zu sein, d. h. es wire jetzt kontingent und doch auch nicht kontingent;
die erste Voraussetzung (eines kontingenten, existierenden Dinges, das
doch nicht verursacht ist) fiihrt also zu einem Widerspruch, ist daher
absolut unmoglich; jedes kontingent Existierende ist also notwendig ver-
ursacht.

Ist das nicht alles ganz evident? Doch, wir geben es unbedenklich zu.
Wenn man nicht mehr von der ,,Zuriickfithrung” verlangt, als daf sie
evident sein muB, kénnen wir uns mit ihr einverstanden erkliren. Aber
ist diese Evidenz eine ,rein analytische’? Wenn man am einmal fest-
gesetzten Sinn des Wortes ,,analytisch® festhilt, durchaus nicht. Und man
meine doch nicht, das sei nur eine terminologische Eigenwilligkeit. Nein,
wahrhaftig, es geht um die Sache. Die Frage, um die es geht, ist, ganz
scharf gestellt, folgende: Kann man jemand, der auBer den Erfahrungs-
tatsachen nur das Widerspruchsprinzip und die Grundsidtze der formalen
Logik zugibt, das Kausalititsprinzip — wenn auch nur indirekt — be-
weisen oder nicht? Der eben angefiihrte Gedankengang konnte wohl noch
am ehesten den Eindruck erwecken, ein solcher Beweis zu sein. Und doch
zeigt eine kritische Priifung, daB er es nicht ist. Aus dem Widerspruchs-
prinzip allein ergibt sich eben nicht, daf ein Ding, das sein Dasein nicht
von einem andern hat, es aus sich selbst hat. Das kontradiktorische Gegen-
teil zu ,von einem andern® ist ,nicht von einem andern; das besagt
begrifflich noch nicht ,,von sich selbst®, 148t vielmehr rein analytisch auch
die Denkmoglichkeit offen ,iiberhaupt nicht ,von‘ etwas”. Freilich, dies
letztere als seinsmdglich anzunehmen, wire ein Unsinn; aber daB es ein
Unsinn ist, ist eine iiber das Widerspruchsprinzip hinausgehende Einsicht.
Und von dieser hat der vorhin erwihnte ,,Reduktionsbeweis seine ganze
Kraft! Man mag nun versuchen, den Satz, der sich der Forderung eines
rein analytischen Verfahrens nicht fiigen will, weiter ,,zuriickzufiihren®;
man wird immer wieder die Erfahrung machen, daf} ein unzuriickfiithrbarer
Rest bleibt. Eine ,,restlose” oder rein analytische Zuriickfiihrung ist un-
moglich.

Wer gibt uns iibrigens das Recht, die ,,Zuriickfiihrung®, von der Ari-
stoteles und Thomas sprechen, ohne weiteres im Sinn einer solchen rein
analytischen Zuriickfilhrung zu verstehen? Jedenfalls wird man bei den
Anwendungen, die Thomas selbst von der Methode der Zuriickfithrung
bietet, vergebens diese gewaltsamen Begriffskonstruktionen suchen, die
gleichsam eine Bewegung in einen Punkt zusammenzwingen wollen. Sua-
rez sagt es sogar ganz ausdriicklich, die Zuriickfithrung hinge aufler vom
Widerspruchsprinzip noch von einem andern aus sich einsichtigen oder
schon zugegebenen Prinzip ab (Disp. met. d. 3, s. 3, n. 10).

Aber, so wird man vielleicht mit bedenklicher Miene fragen, wo bleibt
bei dieser Auffassung die ,,Wesenseinheit des Denkens und Seins“? Zu-
ndchst ist darauf zu antworten, dafl eine Besorgnis wegen der Wesens-
einheit des S eins—was immer man darunter verstehen mag — unbegriin-



Zur Frage der Begriindung des Kausalitatsprinzips 385

det ist, da ja all diese Uberlegungen unsere Erkenntnis weise des Seins
betreffen, wie schon oben von der ,,Synthese® gesagt wurde. Wie weit
aber in der Ordnung unserer Erkenntnis Einheit herrschen mubB, 146t sich
wohl rein a priori nicht ausmachen. GewiBl ist moglichste Einheit das
zu erstrebende Ziel. Aber diese Einheit wird doch immer die Einheit
menschlicher Erkenntnis sein, nicht die einem reinen Geist vielleicht
mégliche Einheit. Die Einheit unserer Erkenntnis ist aber jedenfalls eine
werdende, von der Vielheit des Gegebenen, die nur der Moglichkeit nach
Einheit bietet, zur wirklichen Einheit fortschreitende. Dieses Fortschreiten
geschieht in Akten der Synthese (der »compositio®, ,,additio®). In diesem
»Hinzufligen” muB unser Verstand immer wieder auf das in der Erfahrung
Gegebene (die ,,sensibilia®) zuriickgreifen, weil er nur so neue Begriffs-
elemente gewinnen kann. Die Erkenntnis des notwendigen Wesens-
zusammenhanges erfolgt freilich nicht auf Grund der Erfahrung, sondern
durch Vergleichung der abstrahierten Begriffsinhalte (der ,termini“, der
prationes”). Diese Auffassung klingt doch wohl wenigstens ebensogut
rechtgldubig-thomistisch wie die andere, daB alle Prinzipien sich analytisch
aus dem Widerspruchsprinzip ableiten lassen. Eine historische Einzel-
untersuchung wiirde uns hier zu weit fiihren.

Unsere Andeutungen iiber die Moglichkeit unmittelbarer Erfassung
»synthetischer Wesenszusammenhéinge durch Vergleichung von Begriffs-
inhalten weisen auch schon auf den Grundfehler eines andern Gedanken-
gangs hin, der dem Kausalitétsprinzip den Charakter eines bloBSen ,,Postu-
lates* zuerteilen méchte. Das Kausalitiitsprinzip, sagt man, ist weder
aus der Erfahrung erweisbar, noch kann es als analytisch dargetan werden;
also bleibt nur die dritte Moglichkeit, es als eine zwar nicht evidente,
aber doch notwendige Voraussetzung fiir unser Denken zu betrachten.
Wenn wir nicht die Wirklichkeit fiir ginzlich unbegreiflich halten
wollen (!), miissen wir ,,vertrauen®, daB sie eine ,rationale Struktur® hat,
daB es in ihr keinen absoluten Zufall gibt, kurz: daB sie sich nach dem
Satz vom Grunde richtet. Es ist klar, daB diesem Beweis durch Angabe
einer vierten Moglichkeit, z. B. der soeben von uns angedeuteten Erfassung
»Synthetischer Wesenszusammenhinge, die Grundlage entzogen wird,

In sich betrachtet ist die Auffassung vom ,,irrationalen” Charakter des
Kausalitédtsprinzips, wie befremdlich sie auch zunichst anmuten mag, doch
psychologisch wohl verstéindlich. Wir betonten oben, wie schwer eine bis
zu den letzten Erkenntnisgriinden vordringende Analyse der natiirlichen
GewiBheit sein kann. Im gewdhnlichen Sprachgebrauch nennt man nun
eine solche unanalysierte Erkenntnis nicht selten ein ,,Fiihlen“. Die Uber-
zeugung ist unvergleichlich fester und sicherer, als es durch die Vernunit-
griinde, die man anzugeben vermag, berechtigt erscheint. So fithrt man
sie wohl auf einen ,irrationalen” Antrieb zuriick. — Aber daB dieses
»Fiihlen“ in Wirklichkeit ein unanalysiertes Denken ist, wird von der
Psychologie immer mehr zugegeben. Die Berufung auf das ,Irrationale®
scheint also nicht so sehr eine Erklirung der natiirlichen GewiBheit als
die Verzweiflung an der Moglichkeit einer Erklirung zu bedeuten.

Auch die Griinde, die man vorgebracht hat, um die Annahme des Kau-



386 Joseph de Vries S. J.

salitidtsprinzips trotz des angeblichen Fehlens der Evidenz als verniinftig
begriindet darzutun, miissen wir leider als nicht stichhaltig abweisen. Man
betont die vielfache Bestitigung des Kausalitdtsprinzips in der Erfahrung.
Aber wo haben wir denn eine wirkliche Erfahrung der Kausalitit auller
im eigenen BewubBtsein? Alle Feststellung ursichlicher Abhéangigkeit in
der AuBenwelt ist schon Anwendung des Kausalitdtsprinzips; denn die
bloBe regelmifBige Aufeinanderfolge der Erscheinungen ist keine »Ursdch-
lichkeit* im Sinn unseres Prinzips. — Oder man sagt, auch die GewiBheit,
die sich auf die Erfahrung oder auf Autorititsglauben stiitze, habe keine
,rationale“ Evidenz; also sei eine solche nicht unbedingt erforderlich.
GewiB liegt in diesen Fillen keine ,,rationale” Evidenz im Sinn einer innern
Einsicht in das ,,Warum‘ vor. Aber die Tatsdchlichkeit des behaupteten
Sachverhaltes zeigt sich wenigstens mittelbar sowohl in der Erfahrung
wie auch beim Autorititsglauben (insofern nimlich mit der Tatsache der
Bezeugung und der erkannten Autoritidt auch die Wahrheit des Bezeugten
verbiirgt ist). Auch in diesen Fillen liegt also Evidenz im Sinne der neu-
scholastischen Erkenntnistheorie vor. Beim Kausalitédtsprinzip aber soll
jedes, auch ein vermitteltes ,,Sich-klar-Zeigen” des behaupteten Sach-
verhaltes fehlen. Damit wire unseres Erachtens eine verniinftige, feste
Zustimmung unmoglich gemacht.

Und man meine doch nicht, das sei ein verbohrter Intellektualismus,
der fiir die Bedingtheit menschlicher Uberzeugungen durch die Gesamt-
personlichkeit kein Verstindnis hat. DaB die wirkliche Uberzeugung, die
Zustimmung, verhiltnismiBig selten durch die logische Begriindung allein
erzwungen wird, geben wir durchaus zu. Am wenigsten koénnen Uber-
zeugungen, die fiir die ganze Lebensfithrung entscheidend sind, dem Men-
schen einfach ,,andemonstriert werden. Ganz gewiB, ,,die letzte Zustim-
mung der Vernunft* wird hier ,eine freie Entscheidung des ganzen innern
Menschen® sein. Wir gehen sogar unbedenklich noch weiter: Nicht blo8
die Zustimmung, auch die Einsicht selbst ist in ihrem Zustandekommen
durch seelische Einstellungen verschiedener Art bedingt. Psychologische
Hemmungen oder Verkrampfungen konnen die Einsicht auch in an sich
ganz offenbare Sachverhalte hindern. Haben nicht lange Zeit gerade die
eifrigsten Erforscher menschlichen Seelenlebens etwas so Offenkundiges
wie das Dasein der Begriffe einfachhin geleugnet? Ja, Aristoteles, der
grofe Wahrheitsucher, hat wohl recht mit der schmerzlichen Klage: ,,Wie
sich die Augen der Nachtvogel zum Licht des Tages verhalten, so das.
denkende Vermogen unserer Seele zu dem, was seiner Natur nach das
Alleroffenbarste ist.”

Die logische Begriindung leistet also gewiB nicht alles, der Mensch ist
eben nicht bloB Verstand. Aber folgt nun daraus, daBl die logische Be-
griindung iiberfliissig ist? Das ist doch wohl etwas anderes. Gewil}, Ver-
standesgriinde konnen Gemiits- und Willenseinstellung nicht entbehrlich
machen; aber ebensowenig kann eine Gemiitseinstellung Verstandesgriinde
ganz oder zum Teil ersetzen. Soll unsere Zustimmung nicht unverniinftig
sein, so muB sie sich restlos begriinden lassen. Die natiirliche GewiBheit
des Kausalititsprinzips ist aber nicht unverniinftig; sie 148t sich also



Zur Frage.der Begriindung des Kausalititsprinzips 387

prational” begriinden; denn eine Begriindung durch Erfahrung oder Auto-
ritdit kommt nicht in Frage. Und sollte denn eine solche Begriindung,
wenn man nicht durch irgend welche Theorien voreingenommen an sie
herantritt, wirklich so iiber die MaBen schwer sein? Es sei uns gestattet,
im Folgenden eine positive Darlegung der zum Kausalititsprinzip hin-
leitenden Gedanken zu bieten, die ausdriicklich darauf verzichtet, eine
streng ,,analytische” Evidenz erzwingen zu wollen.

1. Unser Denken fordert fiir jeden ,,Sachverhalt” einen Grund. Unter
»Grund” verstehen wir das, ,,warum® etwas ist; also den Seinsgrund,
nicht den Erkenntnisgrund. Einen ,,Sachverhalt” nennen wir das, was in
einem Urteil ausgedriickt wird: Eine ,,Bestimmung® im allerweitesten
Sinn des Wortes (durch das Pridikat bezeichnet) kommt einem Ding,
einem Gegenstand, ebenfalls im weitesten Sinn des Wortes verstanden,
unabhéngig von unserem Denken zu (einem ,.ens nominaliter sumptum®,
bezeichnet durch das Subjekt des Urteils); wir beriicksichtigen im Folgen-
den nur positive, keine negativen Sachverhalte.

Die Beziehung der Bestimmung (Determination) eines Gegenstandes
zu dem durch sie bestimmten Gegenstand kann nun eine doppelte sein:
entweder ist der Gegenstand aus seinem eigenen Wesen heraus in dieser
Weise bestimmt (wie z. B. das Ausgedehnte wesensnotwendig teilbar ist),
oder nicht. Im ersten Fall ist der Sachverhalt in sich selbst begriindet:
Das Wesen des Gegenstandes selbst ist das, ,,warum‘ ihm diese Bestim-
mung eigen ist. DaB} dies so ist, ist freilich ein streng analytisches Urteil.

Ist aber die im Pridikat ausgedriickte Bestimmtheit nicht mit dem
Wesen des im Subjekt bezeichneten Dinges notwendig identisch, so be-
steht wiederum eine doppelte Denkméoglichkeit: Entweder kann dieses
Wesen (dieses Ding) sich selbst ohne jeden Einflufl eines andern zu seiner
Bestimmtheit determinieren oder nicht. Beispiel fiir den ersten Fall ist
die Freiheit Gottes: Gott schafft die Welt nicht notwendig, kann sich
aber ganz aus sich allein heraus zu ihrer Erschaffung bestimmen. In einem
solchen Fall ist das Wesen, das sich selbst bestimmen kann, sich zu seiner
Selbstbestimmung vollkommen geniigend, und insofern es sich wirklich
selbst bestimmt, ist es auch vollstindig hinreichender Grund fiir die Wirk-
lichkeit des betreffenden Sachverhaltes. Auch das sind rein analytische
Urteile,

Woas aber, wenn ein Ding sich nicht selbst determinieren kann, wie z. B.
ein (lebloser) Kérper sich nicht selbst Bewegung verleihen kann? Dann
kann ich jedenfalls in keinem Sinn sagen: Dieses Ding hat aus sich selbst
(allein) diese Bestimmung, z. B. der Kérper ist aus sich selbst in Be-
wegung. So dringt sich uns die Frage auf: Woher hat er denn seine Be-
wegung, wenn er sie nicht aus sich selbst hat? — Aber miissen wir wirk-
lich so fragen? Konnen wir nicht einfach sagen: Es ist nun einmal so;
es ist, man mochte sagen, eine brutale Tatsache; gewill, der Korper hat
die Bewegung nicht aus sich selbst, er hat sie aber auch nicht von einem
andern; er hat sie halt einfach. — Das ist rein begrifflich gewi nicht
dasselbe wie: er ist in Bewegung und doch zugleich nicht in Bewegung.

Und trotzdem ist unserem Verstand eine solche Behauptung unertriag-



388 Joseph de Vries S. J.

lich. Aber warum denn? Etwa nur darum, weil uns sonst dieser Sach-
verhalt unbegreiflich bliebe? Weil uns vor einer solchen Tatsache ,der
Verstand stillstehen wiirde“? Aber so vieles gibt es, was wir nicht be-
greifen konnen, und unser Verstand ertrigt es doch. Der Grund wird
also ein anderer sein.

In der Tat: Nicht aus irgend welchem subjektiven Antrieb, sondern
von den in den Begriffen uns dargebotenen Wesenheiten (Washeiten)
selbst bestimmt, urteilen wir: So etwas ist unmoglich. Wenn etwas eine
Bestimmung tatsichlich hat, und hat sie nicht von sich selbst, dann hat
es sie eben von einem andern, durch EinfluB eines andern. Erblicken wir
z. B. an der StrafBle ein neues Haus, so wire es etwas absolut Unmdgliches,
wenn man annehmen wollte, das Nichts sei plotzlich in das Sein dieses
Hauses ,,umgeschlagen. Das Nichts, sich selbst iiberlassen, ist und bleibt
nichts. Das ist wirklich so einleuchtend, wie nur etwas einleuchtend sein
kann.

Und doch, es ist kein rein analytisches Urteil! ,,Von einem andern be-
stimmt sein® fiigt begrifflich zu dem ,,nicht aus sich selbst bestimmt sein®
etwas Neues hinzu. Was berechtigt uns zu dieser ,,additio”? Wir ant-
worten: Die beim Vergleich der beiden Inhalte klar sich zeigende wesens-
notwendige Zusammengehorigkeit: Aus dem ,bestimmt sein, aber nicht
aus sich selbst* folgt mit absoluter Notwendigkeit das ,,von einem andern
bestimmt sein. Wegen dieser Evidenz fiigen wir zum Subjektsbegriff
unabhiingig von der Erfahrung (d. h. a priori) das Pridikat hinzu. Mit
andern Worten: Das Urteil ist ein synthetisches Urteil a priori.

Aber ich kann mir wohl vorstellen, wie dieser oder jener kritische Leser
beinahe unwillig mich unterbrechen méchte: Halt! Da haben wir wieder
die offenbare ,,petitio principii! Natiirlich, wenn man schon voraussetzt,
daB jeder Sachverhalt begriindet sein muB, dann folgt freilich daraus,
daB er nicht in sich selbst begriindet ist, das einzig mogliche andere, daB
er durch etwas anderes begriindet ist. Aber um den Nachweis dieser
Voraussetzung, daB alles seinen Grund hat, geht es ja gerade. — Wir
antworten: Gewill, wenn das Urteil, das wir eben als synthetisch-apriorisch
evident hingestellt haben, nur als besonderer Fall des ganz allgemeinen
Prinzips vom zureichenden Grund eingesehen werden konnte, dann miiBte
zuvor dieses allgemeine Prinzip feststehen. Aber es will uns scheinen,
daB in Wirklichkeit dieses seinem Umfang nach weniger allgemeine Urteil
unmittelbarer einleuchtend ist als das ganz allgemeine Prinzip vom Grund,
und daB dieses allgemeine Prinzip selbst erst eine nachtriagliche Zusammen-
fassung der drei oben dargelegten, mehr besondern Fille moglicher Be-
griindung von Sachverhalten ist.

Diese Auffassung scheint uns wohl begriindet zu sein. Sie wird schon
nahegelegt durch den in den drei angefiihrten Fillen sehr analogen Sinn
des Wortes ,,Grund und dadurch, daB in zwei von diesen drei Fallen das
Grund-Folgeverhiltnis in rein analytischer Evidenz erkannt wird, im
dritten Fall dagegen nicht. Damit mag es auch zusammenhéngen, dafl
das Prinzip vom zureichenden Grund in seiner allgemeinsten Fassung leicht
etwas unbestimmt oder gar mehrdeutig erscheint, so dal} seine Evidenz



Zur Frage der Begriindung des Kausalitétsprinzips 389

so lange in etwa gestort und getriibt ist, bis die verschiedenen in ihm ent-
haltenen Moglichkeiten klar unterschieden sind. Es muB doch auch sehr
auffallen, daf ein Geist wie der hl. Thomas, der sich mit solcher Leichtig-
keit in den hochsten und allgemeinsten Prinzipien der Metaphysik bewegt,
trotzdem das Prinzip vom Grund in seiner allgemeinsten Fassung nicht
kennt. Wohl aber kennt er das Prinzip: ,,Quae secundum se diversa sunt,
non conveniunt in aliquod unum, nisi per aliquam causam adunantem ipsa‘:
Zwei Inhalte, die tatsdchlich eins sind, aber nicht aus sich eins sind, sind
nur durch EinfluB eines andern eins.

2. Das Dasein eines kontingenten Wesens ist nun ein Sachverhalt, der
nicht in sich selbst begriindet ist. Das ist leicht einzusehen. Vor allem
ist das Kontingente nicht aus seinem Wesen zum Dasein bestimmt; sonst
wire es eben nicht kontingent; das ist wieder ein rein analytisches Urteil.
Das Kontingente kann sich aber auch nicht selbst zum Dasein bestimmen.
Denn bevor es zum Dasein bestimmt ist, existiert es noch nicht. Ein
nicht existierendes Wesen kann sich aber nicht selbst zum Dasein be-
stimmen. Denn die Bestimmung zum Dasein geschieht durch ein Wirken;
Wirken aber setzt Dasein voraus. Das Dasein eines kontingenten Wesens
ist also in keiner Weise in sich selbst begriindet; folglich hat es seinen
Grund in einem andern.

Es verdient bemerkt zu werden, dafi in diesem Gedankengang der Satz:
»Die Bestimmung zum Dasein geschieht durch ein Wirken®, ebenfalls
nicht rein analytisch zu sein scheint. Vielmehr wird der aus der innern
Erfahrung gewonnene Begriff des Wirkens auf Grund einer Einsicht in
den notwendigen Wesenszusammenhang zum Begriff des ,,Zum-Dasein-
Bestimmens* hinzugefiigt.

3. Auf Grund dieser gleichen ,,synthetischen” Einsicht ergibt sich nun
auch, daBl jenes andere, das die Existenz des Kontingenten begriinden muf,
durch ein Wirken das Kontingente zum Dasein bestimmt, d. h. daBl es im
eigentlichen Sinn Ursache (Wirkursache) des Kontingenten ist. Damit
aber haben wir das Kausalitdtsprinzip in seiner allgemeinsten Fassung:
Jedes Kontingente, das existiert, hat eine Ursache, durch die es existiert.

Gegen diese Losung lassen sich gewiBl noch einige Bedenken geltend
machen, Zum Beispiel: Wie ist eine Einsicht in die notwendige Identitét
zwischen Subjekt (S) und Pridikat (P) mdoglich, mit andern Worten: wie
kann ich sehen, daB P in S enthalten ist, wenn es doch nicht in ihm
enthalten ist? Wir antworten: Es handelt sich hier nicht um das Sehen
einer rein begrifflichen Identitit — die Begriffe sind ja, wie gesagt,
verschieden! — daher kann es sich auch nicht um das Sehen eines Ent-
haltenseins des Begriffsinhaltes P in S handeln. In unserer Erkenntnis
stellt sich vielmehr das Verhiltnis von P zu S als eine Beziehung des
notwendigen Folgens von P aus S dar; daraus erkennen wir dann, dafl
P und S in der Realitdt notwendig eins sind. DaB eine Beziehung
nicht durch Analyse eines Gliedes, sondern durch Vergleich beider Glieder
erkannt wird, ist nichts Befremdliches.

Eine andere Frage: Besteht nun ein Widerspruch in der Annahme eines
nicht verursachten Kontingenten oder nicht? Die Antwort ergibt sich ein-



390 Josef Schweigl S. J.

deutig aus allem, was wir gesagt haben. Das Kausalitatsprinzip einsehen,
heifit einsehen, daB alles Kontingente, das existiert, verursacht ist, daf
also ein Wesen, das ohne Ursache existiert, nicht kontingent ist und folg-
lich ein existierendes Ding, das kontingent und doch nicht verursacht wire,
zugleich kontingent und nicht kontingent wire. Aber dieser Widerspruch
wird nicht rein analytisch durch bloBe Anwendung des Widerspruchs-
prinzips auf einen besondern Fall erkannt, sondern durch eine iiber das
Widerspruchsprinzip wesentlich hinausgehende neue Einsicht. Man kénnte
kurz — wenn auch vielleicht nicht ganz unmifiverstindlich — sagen: Es
ist ein Widerspruch in der Sache, aber nicht ein formeller W1derspruch
in -den abstrakten Begriffen.

Noch manch andere spitze Frage liefle sich stellen, z. B. uber das Ver-
hiltnis der Erfassung synthetischer Notwendigkeiten zur Erfahrung und
anderes. Aber die Erorterung dariiber sparen wir besser der ,,Schola-
stik“ auf.

Zum SchluB noch eine ehrlich gemeinte Versicherung: Wenn wir uns
fiir unsere Auffassung auf den hl. Thomas berufen, tun wir es wahrhaftig
nicht, weil das unter Scholastikern sozusagen zum guten Ton gehort,
sondern weil wir fest iiberzeugt sind, daB wir die echt thomistische Auf-
fassung des intellectus principiorum” gegen ein Uberwuchern der alles
ableiten wollenden ,ratio* verteidigen.

Und was das Verhiltnis zu Kant angeht, vergesse man doch nicht, dal
sich Kants Kritik nicht gegen Thomas, den er gar nicht kannte, sondern
gegen den Rationalismus Wolffs richtete. Dem hat sie verdientermafen
ein Ende bereitet. Wir haben keinen Grund, seine verlorenen Stellungen
zu verteidigen. Denn in der groBen Tradition der ,,Philosophia perennis
haben wir wahrhaftig Besseres, wenn wir es nur verstehen, die in ihr
ruhenden Keime in zeitgemidBer Weise zur Entfaltung zu bringen.

Der Bolschewismus und die soziale Arbeit
der Kirche
Von Josef Schweigl S. J.

Die Erforschung der kirchlichen Zustinde RufBlands unmittelbar vor
und wihrend der proletarischen Revolution dringt immer mehr zu
dem Urteil: Wire die russische Kirche mit dhnlichem Eifer wie die katho-
lische an die Lésung unaufschiebbarer wirtschaftlicher und sozialer Fragen
gegangen, so wire der Bolschewismus vielleicht nicht gekommen, oder
er hitte nicht so vernichtend gewirkt, oder er wiirde wenigstens wohl
nicht solange dauern. Darum 148t sich aus der russischen Kirchen-
geschichte des letzten Jahrhunderts lernen, wieviel kirchlich-soziale Tatig-
keit beitragen konnte, die Gefahr des Bolschewismus zu vermindern. Diese
Gefahr wird niemand geringschitzen, der sich die weite Verbreitung der
bolschewistischen Ideen in der ganzen Welt, die Auswiichse der kapita-
listischen Wirtschaft und die materialistische Gesinnung riicksichtsloser
kapitalistischer wie proletarischer Kreise vergegenwiértigt. Die ganze Ent-



