42 Alois Gatterer S. J.

Philosophie und Naturwissenschaft
Von Alois Gatterer S.J.

Es sind nicht hundert Jahre her, seit eine tiefgehende Entfremdung
zwischen Naturwissenschaft und Philosophie zu Tage trat, die in
den letzten Ausldufern selbst bis in die Gegenwart nachwirkt. Wenn wir
auf die letzten Jahrzehnte zuriickblicken, so ist einerseits wieder eine
erfreuliche Anndherung der beiden Wissensgebiete zu konstatieren, ander-
seits aber auch bei einem Teile der Forscher ein verschirfter Gegensatz
gegen alles Metaphysische im neuerstarkten Positivismus nicht zu iiber-
sehen. Gerade fiir die Beurteilung letzterer Geistesrichtung diirfte eine
ruhig-sachliche, wenn auch nur auf das Wesentliche beschrinkte Behand-
lung der Frage besonderes Interesse bieten. Der Weg zur Beantwortung
fiithrt iiber eine Darlegung von Gegenstand, Aufgabe, Methoden und Gren-
zen der beiden Wissensgebiete zu Folgerungen fiir ihre theoretische Be-
ziehung und die praktische Einstellung ihrer Vertreter, woraus dann durch
kritische Wiirdigung die Norm fiir den praktischen Betrieb beider Wissens-
gebiete abzuleiten ist.

Die Naturwissenschaften befassen sich, wie bekannt, mit den Dingen
und Erschemungen der Natur, soweit sie wenigstens prinzipiell der Sinnes-
wahrnehmung zugénglich sind. Wegen des Umfanges dieses Objektes ist
eine gegenwirtig noch immer zunehmende Gliederung in Einzelwissen-
schaften notig geworden. Ihr Gegenstand sind zunichst die Veridnderungen
der Naturdinge, also Vorginge, die entweder ohne Zutun des Forschers
ablaufen oder im Experiment willkiirlich von ihm hervorgerufen und in
ihrem Verlaufe systematisch beeinfluft werden. Ob auBer Beobachtung
und Experiment noch andere Methoden in Frage kommen, kann erst nach
der Besprechung von Ziel und Aufgabe der Naturwissenschaften entschie-
den werden.

Als erste Aufgabe gilt einhellig die getreue, zunichst qualitative,
dann aber, soweit das im Einzelfalle moglich ist, zum quantitativen
Erfassen des Vorganges fortschreitende Beschreibung. Es handle sich bei-
spielsweise um die Vererbung elterlicher Merkmale auf die Nachkommen
durch geschlechtliche Fortpflanzung (der Fall der sog. Mendelspaltung oder
die Mixovariation). Der Naturforscher beginnt mit der qualitativen Fest-
stellung: Gewisse, genau fixierte Merkmale der Eltern, z. B. bei einer
Pflanze rotblithend und weiBlbliihend, kommen in den Nachkommen nicht

» « . potuissent enim homines instituere alium modum vindictae vel committere illam
potestatem alicui tertio principi et quasi arbitro cum potestate coactiva....“ Es darf
vielleicht an dieser Stelle darauf aufmerksam gemacht werden, daB anliBlich der
letzten Jahresversammlung des ,Institut de droit international in Oslo, am 17. Au-
gust 1932 auf Anregung des Generalsekretidrs der Carnegie-Stiftung, James Brown
Scott, eine auf héchstens 100 Mitglieder begrenzte internationale Vitoria-
und Suarez-Gesellschaft (Association Internationale Vitoria-Suarez) mit
dem Ziel gegriindet wurde, die Gedanken dieser ,,Pioniere des V&lkerrechts® zu er-
forschen und weiterzubilden.



Philosophie und Naturwissenschaft 43

selten wieder zum Vorschein: die einen folgen ganz dem Vater, die andern
ganz der Mutter, in wieder andern Fillen treten anscheinend Zwischen-
stufen auf (rosa). Voriibergehend kann ein Merkmal v6llig schwinden,
um dann in der folgenden Filiation wieder aufzutreten. Soweit der quali-
tative Befund. Daran schlieft sich die quantitative Untersuchung, wie sie
zuerst in vorbildlicher Weise von Mendel durch die Kreuzung sog. reiner
Rassen durchgefiihrt wurde, die bei langer Inzucht nicht mehr aufspal-
teten. Mendel ermittelte sorgféltig die durchschnittlichen Verhiltniszahlen
der einzelnen Varianten in der ersten, zweiten und den folgenden Filiatio-
nen, wenn jedesmal die Individuen sorgfiltig vor Fremdbestiubung
geschiitzt wurden. Es ergab sich bei intermedidrer Bastardbildung
das bekannte Verhiltnis der Aufspaltung 1:2:1 und bei Dominanz eines
Merkmals 1:3. Damit war die exakte quantitative Beschreibung, das
Spaltungsgesetz, gefunden.

Nun ist aber noch die Hauptsache zu leisten, ndmlich die Erkldrung der
qualitativ und quantitativ bekannten Erscheinung. Welche Ursachen koén-
nen der Aufspaltung in unserem Beispiele zu Grunde liegen? Gewisse Erb-
anlagen, die aber nicht in jedem Falle nach auBlen hervortreten miissen;
daher Unterscheidung zwischen Phidno- und Genotypus. Es handelt sich
um Erbanlagen in jedem Elter, die nach den Regeln der Wahrscheinlich-
keitsrechnung in den Nachkommen kombinieren und daher in dieser Be-
ziehung voneinander unabhdngig sind. Wie bekannt, 14Bt sich diese Erkla-
rung noch weiter vertiefen: Die Erbanlagen sind in den Keimzellen der
Eltern hinterlegt. Ein reinrassiger Elter bildet so nur einerlei (erbgleiche)
Samen oder Eier, eine duflerlich ganz gleich aussehende Mischform aber
erbungleiche (50° der einen und 50°, der andern Art), die dann bei der
Befruchtung nach den Regeln des Zufalles kombinieren. Die Naturwissen-
schaft hat also den nichsten Ursachern innerhalb ihres Forschungsgebietes
nachzuspiiren. Die Erkldrung kann, wie auch an unserem Beispiele sich
leicht zeigen 148t, in zweifacher Weise geschehen: durch Zuriickfiihrung
von Kompliziertem auf Einfacheres und durch Schlufl von Unbekanntem
auf Bekanntes. Vielfach geht beides Hand in Hand.

Jetzt ist auch ohne weiteres ersichtlich, daB Beobachtung und Experi-
ment sowie deren genaue qualitative und quantitative Aufzeichnung in
Form einer mathematischen Funktion (formales Naturgesetz) nicht die
einzigen Methoden der Naturwissenschaften sind. Mit Hilfe der Induktion
sind die realen Naturgesetze, die n#ichsten Realursachen der Erschei-
nungen, aufzudecken. Diese Ursachenforschung nimmt notwendig den
Weg iiber Hypothese und Theorie. In den seltensten Fillen wird ja gleich
anfangs volle Klarheit iiber den ursdchlichen Zusammenhang der Ereig-
nisse zu erlangen sein. Hypothesen und Theorien sind also in unserem
Falle mehr als bloBe Fiktionen, sie sollen und kénnen der Weg zur ge-
sicherten endgiiltigen naturwissenschaftlichen Erkldrung sein. Die Hypo-
these wird dann, wie man sagt zur These, wenn sie sich allseitig bewihrt
und die einzig mogliche Erkldrung und Auffassung darstellt, wie z. B. die
Lehre vom Aufbau der Materie aus Atomen und Molekeln. Eine wichtige
Rolle bei diesem Prozesse spielt auch die Deduktion, das Voraussehen von



44 Alois Gatterer S. J.

Wirkungen hypothetischer Ursachen und die Nachpriifung solcher Prophe-
zeiungen an der Hand der Erfahrung.

Nach dem Gesagten haben die Naturwissenschaften als ihr eigentliches
Feld die sinnlich wahrnehmbare Natur, und auch hier dringen sie nur bis
zu den nichsten Ursachen der Erscheinungen vor. Als beschrinkt erweist
sich diese Naturerkenntnis ferner dadurch, daB sie selbst die materiellen
Dinge nur nach wenigen Riicksichten erforscht, insofern sie z. B. der
Schauplatz chemisch-physikalischen oder vitalen Geschehens sind. Ganz
vollkommen und adidquat wird selbst dieses Erkennen niemals sein. Sind
doch alle Beobachtungen mit unvermeidlichen Fehlern behaftet und krankt
doch auch die scharfsinnigste theoretische quantitative Untersuchung an
den fast immer notwendigen Vereinfachungen der mathematischen Ana-
lysis. So ist in zahlreichen Fillen unser naturwissenschaftliches Erkennen
viel zu schematisch (Atommodell), die Natur ist reicher, wihrend wohl
auch das Gegenteil nicht selten zutreffen mag, dafl unsere Erkenntnis zu
kompliziert erscheint, wo die Dinge an sich hochst einfach liegen (Ptolo-
miisches und Kopernikanisches Weltsystem). Darum kann auch ein ,,na-
turwissenschaftliches Weltbild“, so wertvoll es an sich ist, niemals eine
universelle Weltanschauung werden, sondern nur einen, allerdings wich-
tigen, Beitrag dazu liefern.

Im Gegensatze zu den Naturwissenschaften ist der Gegenstand der
Philosophie universell; er umfaBt alle Stufen und Ordnungen des Seins,
also nicht bloB das Sinnfillige, sondern dariiber hinaus Ubersinnliches und
Geistiges, das ganze Reich des Wahren, des Guten und des Schinen, des
Seins und der Werte, Als Aufgabe stellt sich die Philosophie die Erkennt-
nis aus ferneren und letzten Ursachen. Sie tritt also an ihren Gegenstand
mit der ausgesprochenen Absicht heran, den Dingen und Erscheinungen
auf den Grund zu gehen, soweit das iiberhaupt menschlicher Erkenntnis
moglich ist. Das ist gemeint, wenn es von ihr heifit, sie suche das Wesen
der Dinge zu ergriinden. So untersucht die Naturphilosophie das Wesen
von Raum, Zeit, Ausdehnung, Bewegung, Naturgesetz, Kausalitdit und
Finalitdt und letztlich der kérperlichen Substanz im Kosmos. Methodisch
ruht die philosophische Erkenntnis nicht auf luftiger Spekulation a priori,
sondern auf gesicherten Daten der innern und dufiern Erfahrung. Diesen
entnimmt sie auch die ersten grundlegenden Prinzipien des Seins und des
Denkens, wie das Identitdtsprinzip, den Satz vom hinreichenden Grund,
das Kausalgesetz, die Eignung des Subjekts zur Wahrheitserkenntnis u. a.
Auf diesem Wege erhebt sich dann die Philosophie induktiv zur Erkennt-
nis allgemeiner Wahrheiten, die nicht mehr der direkten Sinneserfassung
zuginglich sind. Der gewdhnliche Weg fiihrt auch hier, ganz, dhnlich wie
bei der Naturwissenschaft, iiber die Hypothesen- und Theorienbildung.
Alle irgendwie moglichen Losungen werden durchdacht, bis endlich von
einer sich herausstellt: Sie allein ist erfordert und hinreichend. Der Deduk-
tion kommt im philosophischen Betriebe eine noch wichtigere Rolle zu als
in der Naturwissenschaft. Die Legitimitdt des deduktiven Verfahrens,
durch Analyse von Begriffen zu neuen besondern Erkenntnissen zu ge-
langen, hat zur Voraussetzung, daB die Begriffe, an denen die Analyse



Philosophie und Naturwissenschaft 45

durch Zerlegung oder Vergleichung vollzogen wird, objektiv real, d. h. in-
tentionale Abbilder der Dinge sind, und daB diese Begriffe mit der ndtigen
Umsicht und Vorsicht gehandhabt werden.

Kein Wunder, daB deshalb die Philosophie der Begriffs- und Definitions-
bildung ein besonderes Augenmerk zuwendet. VerhiltnisméBig klar liegen
die Dinge bei den ganz urspriinglichen und einfachen Begriffen, wie Ding,
Existenz, sein, gleich usw., wo eben die Einfachheit und Urspriinglichkeit
unmittelbar auf die Realitit hinweist. Viel schwieriger ist die Frage bei
den meisten mehr oder weniger zusammengesetzten Begriffen. Die Summe
der Sachverhalte, die ihren Inhalt ausmachen, ist ja nicht selten das
Resultat langwieriger Untersuchungen. Man denke z. B. an die Begriffe:
Chemisches Atom, Spezies, Entropie usw. Solche Begriffe kdnnen unvoll-
kommen sein, d. h. einen vielleicht gerade wichtigen Sachverhalt aufseiten
der Dinge in ihrem Inhalte nicht zum Ausdruck bringen, ja, wenn vor-
schnell gebildet, konnen sie auch falsch sein, weil ein nicht zutreffender
Sachverhalt in sie hineingenommen wird (z. B. ein Begriff des chemischen
Atoms, der die Note der absoluten Unteilbarkeit und Einfachheit enthilt).
Solche Begriffe kénnen also mit dem Fortschreiten der Forschung korri-
giert, geklart und vervollkommnet werden. Sind aber einmal klare und ob-
jektiv reale Begriffe geschaffen, dann sind sie auch intentionelle Vertre-
ter der Dinge selbst, und ihre Analyse kann dann selbstverstdndlich zu
neuen realen Erkenntnissen fiihren.

Wie die Naturwissenschaften, so hat auch die Philosophie ihre natiir-
lichen Grenzen im Objekt und im Subjekt. GroB ist zwar der Bereich der
philosophischen Forschung, aber um so weniger ist er durch den schwa-
chen Menschengeist auszuschopfen. Die Dinge liegen zudem hier fiir ge-
wéahnlich nicht an der Oberfliche, sondern in betrdchtlicher Tiefe, sind
hiufig nicht in sich erkennbar, sondern nur aus ihren niheren und ent-
fernteren Wirkungen erschlieBbar und daher analoge Erkenntnisse. Eben
das Fehlen der unmittelbaren Wesensschau, das Angewiesensein auf suk-
zessives, abstraktes Erkennen, bewirkt, daB eine ganz getreue und er-
schépfende Erkenntnis des Gegenstandes ausgeschlossen ist. Daher kommt
der philosophierende Mensch vielfach nur dort zu bestimmten Antworten,
wo zugleich praktische, lebenswichtige, soziale, ethische, religidse In-
teressen in Frage stehen, wihrend naturphilosophische Untersuchungen
iiber anscheinend so einfache Dinge, wie Kontinuum, Raum, Zeit, Bewe-
gung usw. viel langsamer fortschreiten. Wird diese Sachlage den Philo-
sophen zur Bescheidenheit mahnen, so muf} er sich doch vor einer nahe-
liegenden Ubertreibung hiiten. Dunkel erkannte Dinge sind deswegen nicht
schon sinnlos, noch weniger widerspruchsvoll (eine Antinomie), und eine
wohl unvollkommene, aber doch wahre Erkenntnis der letzten Ursachen,
insbesondere Gottes, ist deshalb noch nicht geringzuschdtzen, sondern ob
der Vorziiglichkeit und Wichtigkeit des Gegenstandes als hohes Gut zu
werten.

Au_s diesen Ausfithrungen geht ohne weiteres hervor, in welcher theo-
retischen Beziehung Naturwissenschaft und Philosophie zueinander stehen.



46 Alois Gatterer S. J.

Wir haben zwei nach Gegenstand, Aufgabe und Methode wohldefinierte
und geschiedene Wissensgebiete vor uns. Trotzdem sind wichtige Grenz-
gebiete, ja Interessengemeinschaften zwischen beiden vorhanden, wo sie
mehr oder weniger aufeinander angewiesen sind. Damit fillt auch hin-
reichend Licht auf die praktisch méglichen Einstellungen und das gegen-
seitige Verhalten zwischen Naturwissenschaftler und Philosoph in der
Forscherarbeit.

Als erster sei erwdhnt der oft empfohlene Standpunkt der volligen Neu-
tralitdt. Der Naturforscher bearbeitet sein begrenztes Spezialgebiet ohne
jedes philosophische Interesse, und ebenso ldft er auch den Philosophen
ruhig seine Wege gehen. Wie es scheint, ein ganz ideales Verhdltnis, be-
sonders wenn man sich vergegenwirtigt, dafl hie und da Naturforscher,
die in ihrem Fache GrofBles leisteten, in ihren philosophischen Exkursionen
minder gliicklich waren. Und doch hat man das Gefiihl, eine solche Ein-
stellung koénne, wenn sie in Reinkultur auftritt, nicht die ideale sein. In
der Tat sind einige Unterscheidungen hier am Platze.

Fiirs erste ist der Naturforscher nicht bloB ein Spezialist, der sich
z. B. auf die Biologie einer bestimmten Ameisenart konzentriert, sondern
ein denkender und fiihlender Mensch wie die andern. Als solcher kann er
den allgemein philosophischen, sozialen, ethischen religidsen Problemen
seiner Zeit nicht harmlos gegeniiberstehen, auch als Naturforscher nicht,
wenigstens, wenn er nicht oberflichlich sein will. Einmal steht ja sein
Spezialgebiet nicht isoliert in der Welt, sondern umfafit einen Teil des
Naturganzen. Sollen da tiefere Einsichten zu Tage gefordert werden, so
wird ein Uberblick iiber das Ganze im Lichte einer gesunden Naturphilo-
sophie unerlédBlich sein. Des weiteren enthilt auch die Naturwissenschaft
vieles aus dem Gebiete der Logik, der Erkenntnistheorie und der Meta-
physik. Dies einfach einem der zahlreichen philosophischen Systeme zu
entlehnen, oder den Standpunkt des vorwissenschaftlichen Realismus
zu iibernehmen, ohne sich iiber die Tragfdhigkeit und Zuverlédssigkeit der
Grundlagen irgendwie zu vergewissern, wird ein griindlicher Forscher mit
Recht ablehnen. Daher soll der Naturforscher gewifi bei seinem Fache
bleiben und sich nicht in rein philosophische Probleme einmengen, die ihm
ferne liegen, aber er wird auch als Naturforscher mit Interesse das er-
kenntnistheoretische und naturphilosophische Grenzgebiet im Auge behal-
ten, vor allem um sich iiber Methode, Bedeutung und Tragweite seiner
eigenen Spezialforschung zu unterrichten.

Einen gegen alles Philosophische feindlichen, rein empiristischen Stand-
punkt nahmen viele Forscher seit der zweiten Hilfte des vergangenen
Jahrhunderts ein. Unter Ernst Mach erlebte diese Richtung einen ersten
Héhepunkt, nach seinem Tode trat sie etwas zuriick, und gegenwirtig
scheint sie in der Gesellschaft fiir empiristische Philosophie und dem Verein
»Ernst Mach” wieder kriftiger aufzuleben. Man wird vielleicht sagen,
dieser neueste Positivismus sei ja gar nicht Gegner der Philosophie, er
wolle vielmehr die lang gesuchte Einheitsphilosophie begriinden, die alle
Streitfragen beseitige. (Vgl. M. Schlick, ,,Die Wende der Philosophie®,
Erkenntnis I, 1930, S. 4ff.) Nicht aufs Wort, sondern auf die Sache



Philosophie und Naturwissenschaft 47

kommt es an, ist darauf zu entgegnen, und die liegt offenbar so: Diese
neue Philosophie ist nichts anderes als ein System von Erfahrungssitzen,
Methaphysik im hergebrachten, historischen Sinne gibt es fiir sie nicht.
Noch deutlicher spricht R. Carnap: ,,Alle Philosophie im alten Sinne,
kniipfe sie nun an Plato, Thomas, Kant, Schelling oder Hegel an, oder baue
sie eine neue , Metaphysik des Seins“ oder eine ,,geisteswissenschaftliche
Philosophie® auf, erweist sich vor dem unerbittlichen Urteil der neuen
Logik nicht etwa nur als inhaltlich falsch, sondern als logisch unhaltbar,
daher sinnlos® (a. a. O. S. 13).

Wer aber die alte Philosophie in Bausch und Bogen als sinnlos erklirt,
trifft gerade ihre tiefste metaphysische und erkenntnistheoretische Grund-
lage, die obersten Prinzipien des Seins und des Denkens, das Identitits-
prinzip, den Satz vom zureichenden Grunde, das Kausalitdtsprinzip, und
entzieht somit auch der Naturwissenschaft als realer Ursachenforschung
das sichere Fundament. Wenigstens miiBte der Positivismus, wollte er
konsequent sein, so verfahren. Tatsichlich sehen wir freilich, daB in der
Praxis viel Wasser in den starken Wein gegossen wird. Auch diese Auto-
ren haben, obgleich mit einigen Einschrinkungen, oberste Prinzipien des
Erkennens und des Seins und fallen dadurch in die gefiirchtete Metaphysik
zuriick, und vor allem fiigen sie noch einen metaphysischen Grundsatz
hinzu, der lautet: Nur das hat Sinn und Realitdt, was — prinzipiell wenig-
stens — direkt durch die Erfahrung erkannt wird, ein metaphysisches
Postulat, das weder in sich evident ist, noch auf andere in sich evidente
Grundsédtze zuriickgefiihrt, noch durch die Erfahrung als wahr erwiesen
werden kann. So ergeht es den metaphysikfeindlichen Forschern dhnlich
wie den Vertretern des allgemeinen Skeptizismus und Idealismus, die ge-
rade durch ein klares Bekenntnis zu ihrem System Zeugnis ablegen fiir
das Bestehen einer objektiven Wahrheit und des Realismus.

Gegen den positivistischen Einwand, die Auffassung der Naturwissen-
schaft als erkldrender Wissenschaft sei eben falsch, ihre Aufgabe bestehe
nur in qualitativer und quantitativer formalistischer Beschreibung des
Naturgeschehens, wire zunéchst an die oben erwidhnte der Mendelspaltung
zu erinnern, die doch ein offenbares Beispiel wirklich naturwissenschaft-
licher und erfolgreicher Erkldrung ist. Aber selbst wenn man sich auf den
Standpunkt des Einwandes stellt, 148t sich unschwer zeigen, daB schon die
blofle Beschreibung realer Naturvorgidnge die Geltung der alten meta-
physischen Prinzipien, insbesondere des Kausalprinzipes, voraussetzt.

Feindlich kann die Naturwissenschaft gegen die Philosophie auch da-
durch auftreten, dafl sie sich in rein philosophische Fragen einmischt, in-
dem sie Methoden, Gesetze, iiberhaupt Erkentnisse, die fiir das natur-
wissenschaftliche Gebiet abgeleitet und angewendet werden, ohne weiteres
auf das viel umfangreichere Gebiet des philosophischen Erkennens aus-
dehnt. Heute wiirde es gewill allgemein als licherlich empfunden, wenn
ein Anatom behaupten wollte, es gebe keine Seele, weil er mit seinem
Seziermesser noch niemals auf eine Seele gestoBen sei. In der Zeit der
Hochflut des krassen Materialismus wurden aber solche und Zhnliche
Spriiche vielfach ernst genommen. Schon etwas versteckter ist die Grenz-



48 Alois Gatterer S. J.

iiberschreitung, wenn man bei modernen naturwissenschaftlichen Autori-
titen (Svante Arrhenius) lesen kann, jeder schopferische Eingriff Gottes
in unsere Welt sei durch das Bestehen der Konstanzgesetze ausgeschlossen
und daher unannehmbar. Als ob der Naturforscher, der diese Gesetze als
fiir die Wechselwirkung materieller Systeme geltend erkannt hat, damit
etwa entscheiden kénnte, ob eine immaterielle Ursache, insbesondere die
hochste Ursache, Gott, in ihrem Wirken daran gebunden ist! Ebenso
haltlos ist die von Vertretern der Naturwissenschaft gegen eine vita-
listische Philosophie vorgebrachte Behauptung, das erwidhnte Konstanz-
gesetz verbiete die Annahme eines Lebensprinzips. Volkstiimliche Dar-
stellungen der physikalischen Relativitdtstheorie arbeiten oft mit Verallge-
meinerungen nach der Formel: ,,Die experimentelle Forschung hat kein
Mittel, dies oder jenes zu messen oder festzustellen, also gibt es so etwas
iiberhaupt nicht.“ Ein schwerer Irrtum wire es natiirlich auch, wenn man
sich zum Kausalitdtsprinzip folgendermafien stellte: Fiir den modernen
Physiker besteht keine Mdoglichkeit, experimentell den eindeutigen Ablauf
der Ereignisse im Mikrokosmos festzustellen, also sind die Mikrovorginge
iiberhaupt nicht kausal festgelegt. Oder: Die verschiedenen chemisch-
physikalischen Aquivalenzbeziehungen besagen immer notwendige all-
seitige Identitét.

Selbstverstidndlich ist die vorhin besprochene schroffe Ablehnung aller
Metaphysik, als ob das rein empirisch naturwissenschaftliche Erkennen
allein zu Recht bestdinde und alles andere sinnlos wire, eine sehr starke
Grenziiberschreitung der Naturwissenschaftler. Bedenkt man, wie sorg-
filtig der moderne Naturforscher mit Recht darauf bedacht ist, selbst
innerhalb seines eigenen Arbeitsgebietes den Geltungsbereich der abgelei-
teten Gesetze kennen zu lernen, um sich vor jeder unbedachten Extrapola-
tion zu hiiten, so wiirde man eine so verkehrte Einstellung gegen die Philo-
sophie einfach fiir unmdéglich halten, wenn nicht die Tatsachen eine andere
Sprache redeten.

Aber auch die Philosophie nimmt den Naturwissenschaften gegeniiber
nicht immer das richtige Verhiltnis ein. Jedes philosophische Teilgebiet
wird von Tatsachen der (innern oder #uBern) Erfahrung aus erforscht.
Diese Erfahrung kann die vorwissenschaftliche des alltiglichen Lebens,
cder dieselbe, aber schon wissenschaftlich gesichtete und geklirte Erkennt-
nis oder endlich die eigentlich naturwissenschaftliche Erkenntnis sein.
Nicht jeder Zweig des philosophischen Denkens setzt dieselbe Art und
dasselbe Maf} solcher Erfahrungen voraus. Reine Logik, Ethik, ein Grofi-
teil der Theodizee und der allgemeinen Metaphysik kénnen mit der wissen-
schaftlich gesicherten Erfahrung des tiglichen Lebens im Verein mit den
ersten Prinzipien, die an der Hand der innern Erfahrung gewonnen wer-
den, ihr Auskommen finden. Dagegen bedarf die philosophische Erfor-
schung des seelischen Geschehens in uns und der Ereignisse des mate-
riellen Kosmos um uns zum gedeihlichen Aufbau notwendig der eigent-
lich naturwissenschaftlichen Grundlage. Wie soll z. B. der Kosmologe die
schwierige Frage des ridumlichen und zeitlichen Kontinuums im Kosmos
erfolgreich in Angriff nehmen, wenn er in Unkenntnis dariiber ist, was die



Philosophie und Naturwissenschaft 49

physikalische Chemie iiber den korpuskularen Aufbau der Materie zu Tage
gefordert hat? Mit welcher Aussicht auf Erfolg kann er an das Problem
der wesentlichen Unterscheidung zwischen der Welt des Belebten und des
Unbelebten herantreten, wenn er sich nicht vorher auch von der Natur-
wissenschaft dariiber belehren 1iB8t, was die chemisch-physikalischen
Kriafte allein vermogen und nicht vermégen? Wie kann er iiber die Theo-
logie des Universums handeln, ohne die entsprechenden biologischen und
physiologischen Tatsachen zu kennen? Ahnlich liegen die Dinge auf dem
Gebiete der rationellen Psychologie. Ja selbst manche Teile der Theodizee,
z. B. gewisse (nicht alle) Beweise fiir den Existenznachweis des Ens a se,
bediirfen einer naturwissenschaftlichen Grundlegung, um ihre volle Wirk-
samkeit zu entfalten.

Es kommt leider vor, daB der Philosoph die Naturwissenschaften nicht
nur links liegen 14Bt, sondern naturwissenschaftlich gesicherte Tatsachen
einfach nicht anerkennt oder frisiert und zurechtbiegt, wenn sie mit seinen
rein aprioristischen Theorien nicht harmonieren wollen. So ist es nach der
Ansicht zahlreicher ernster Forscher mit Hieckels seinerzeit viel um-
strittenen Embryonenbildern und mit den mehr oder weniger gezwunge-
nen Deutungen gewisser Stadien der embryonalen Entwicklung im Sinne
des extrem gefaBten biogenetischen Grundgesetzes gewesen. Auch manche
Ausspriiche Schellings und Hegels liefen sich hier anfiihren. Natur-
philosophen haben nicht selten phantastische Definitionen und Sach-
erklirungen aufgestellt, wo eine Untersuchung Sache der Naturwissen-
schaft gewesen wire. Als klassisches Beispiel sei die Definition der Wirme
nach Hegel hierhergesetzt: ,,Die Wirme ist das Sichwiederherstellen der
Materie in ihrer Formlosigkeit, ihre Fliissigkeit der Triumph ihrer abstrak-
ten Homogeneitit iiber die spezifischen Bestimmtheiten, ihre abstrakte,
nur an sich seiende Kontinuitit als Negation ist hier als Aktivitit gesetzt.”
DaB eine solche Definition einen niichternen Naturforscher abstofien und
mit einem wahren ,,Horror metaphysicus® erfiillen mubfite, liegt auf der
Hand. So wird auch die ins andere Extrem iiberschlagende Reaktion des
Positivismus psychologisch verstdndlich.

Was die Naturwissenschaften dem Philosophen zu bieten haben, ist
wahrlich wertvoll genug. Zunichst entdecken und sichern sie eine Fiille
von Tatsachen, die der gewdhnlichen Alltagserfahrung fiir immer ver-
schlossen bleiben. Jede neue Tatsache aber, und mag sie noch so unschein-
bar sein, ist in ihrer Art ein heilig Ding, das Beriicksichtigung heischt.
Ferner ist der reiche Bestand der Forschung an Gesetzen und Erkldrungen
zu beachten, die bereits das Hypothetische abgestreift haben, also die
nichsten Ursachen der Erscheinungen feststellen. Nur iiber diese Briicke
geht fiir den Philosophen der sichere Weg zu den letzten Ursachen. Aber
auch die eigentlich naturwissenschaftlichen Hypothesen und Theo-
rien, die noch nicht vollig gesicherte Erkenntnisse, sondern nur mehr oder
minder aussichtsreiche Versuche darstellen, geben dem Philosophen die Rich-
tung an, in der die Lésung des Problems wohl zu suchen ist. Dabei wird er
sich freilich stets bewulBit bleiben, dafi nicht alle philosophischen Gebiete
auf einen derartigen naturwissenschaftlichen Unterbau angewiesen sind,
Stimmen der Zeit. 125. 1. 4



50 Georg Strafienberger S. J.

und selbst der Naturphilosoph wird nicht vergessen, dall naturwissen-
schaftliches Forschen die friiher ertrterten Grenzen hat, dafl es vor allem
nur die quantitativ materielle Seite der Dinge, nicht die volle Realitédt zu
erhellen vermag. Das chemisch-physikalische Weltbild ist zum philosophi-
schen zu erweitern und zu vertiefen.

Die hier befiirwortete Einstellung kann fiir beide Wissenschaften nur
von groBtem Vorteil sein. Der Naturforscher und Empiriker geht auf sei-
nem Gebiete unbehindert der Forschung nach und hat dabei die Befrie-
digung, gerade durch den Ausbau seines Weltbildes eine wichtige und un-
entbehrliche Grundlage fiir die tiefste Welt- und Seinserkenntnis zu
schaffen. Der Philosoph, der eine Ahnung von den Miihen der Experimen-
talforschung hat, weili ihre Ergebnisse zu schétzen, erhdlt von ihr gedie-
genes Material und wertvolle Anregung und besitzt dadurch ein wirk-
sames Gegengewicht gegen allzuleichtfertiges aprioristisches Vorgehen.

Jazz
Von Georg StraBlenberger S.]J.

In letzter Zeit hdufen sich wieder die Auseinandersetzungen iiber Jazz,
nicht immer in sachlicher Art. Worte wie ,,Niggermusik®, ,,Kultur-
schande“ und &hnliche haben ihre Zugkraft noch nicht verloren. Bei
Freunden des Jazz 16st eine derartig gefiihlsmiBige, von Kenntnissen un-
belastete Ablehnung nur Licheln aus und weckt neue Freude, sich fiir
die Sache einzusetzen. Wir begriilen es deshalb, dal uns wieder ein
beachtenswerter Beitrag zur Beurteilung der ganzen Frage vorliegt: ,,Das
neue Jazzbuch®, von Alfred Baresel®. Seinen Hauptvorzug mdchten wir
darin sehen, daB es nicht vor der Beschreibung schon wertet, oder Be-
schreibung—Wertung durcheinandermengt, sondern zunichst ruhig dar-
legt und erklidrt, was fiir den Musiklaien und vor allem fiir den Jazzlaien
einer geschichtlichen oder dsthetischen Darlegung und Erklirung bedarf.
Wir wollen uns bemiihen, diesen Zug uns zu eigen zu machen und deshalb
zuerst im Anschlufi an das Buch die Eigenart der Jazzmusik zu zeichnen
suchen, und dann einige grundsdtzliche Bemerkungen anfiigen iiber die
Stellung katholischer Musikethik und Musikpiddagogik zu dieser Frage.
Ein Gesprich iiber Jazz, auch mit musikalischen Menschen, wird oft
schon nach kurzem zu einer Notlandung gezwungen wegen eines Wirrsals
von Begriffen: Jazz — atonale Musik (h3ufig kurzerhand ,,moderne“
Musik genannt) — Schlager — alles das wirbelt in einem Begriffsgemenge
durcheinander. Nun ist richtig, daB der Schlager von heute meist im Jazz-
gewand auftritt; aber es gab Schlager, lange bevor man ,,Jazz* und ,,Ato-
nalitdt” auch nur dem Namen nach kannte. Ebenso kénnen im Jazz Teil-
erscheinungen der Atonalitit voriibergehend auftreten, doch ist er seinem
Wesen nach durchaus tonale Musik, mit einer ausgesprochenen, kaum

1 Musikverlag Wilhelm Zimmermann. Leipzig o. J.



