Ernst Béminghaus S. J., Ein Jesuitenschicksal 181

der Herrscher. Durch die Herrscherweihe suchte sie im Mittelalter in be-
sonderer Weise den Schutz des Himmels auf das Staatsoberhaupt herab-
zuflehen. Irrigen Deutungen des Begriffs des Gottesgnadentums leistete
sie dagegen nach Kriften Widerstand. Dem Legitimititsprinzip gegen-
iiber betonte sie nachdriicklich die Wiirdigkeit; sie wollte nur einen wei-
hen, der den Willen und die Macht habe, gerecht zu regieren. (Vgl. Fr.
Kern, Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im fritheren Mittelalter
[zo14] S. 57.)

Das Christentum lehrt und pflegt eine reine Idee des Gottesgnadentums,
wie es auch der gesunden Vernunft entspricht und dem Besten des Staates
dient. Die Religion der Liebe ist besonders befdhigt und berufen, das
Schonste, das aus der Idee des Gottesgnadentums uns entgegenleuchtet, zu
pflegen: die Liebe. Gnade ist Liebe. Gnade fordert auch Liebe. Denn sie
ist zugleich Gabe und Aufgabe. Sie wirkt und heischt Mitwirkung des
Menschen. Wo sie keine Liebe wecken kann, stirbt die Gnade. Das ge-
schieht nur durch schwere Schuld des Menschen.

Das Antlitz des Staates ist streng. Gerechtigkeit mul ihm seine Pri-
gung geben, Eine weiche Menschenliebe taugt nicht zum Herrschen. Recht
und Gerechtigkeit mufl gelten in den Gesetzen und sich machtvoll durch-
setzen in der Verwaltung, Der Arm des Staates mufB stark sein. Er trigt
nicht umsonst das Schwert (Rém. 13, 4). Und dennoch muB auf dem
strengen Antlitz des Staates auch die Liebe leuchten. Seit alters pries man
die Liebe des Untertanen zum Herrscher und die des Herrschers zum
Untertan, und wo beide echt und mit starker und unbestechlicher Gerech-
tigkeit verbunden waren, da war die Herrschaft gut. Wo immer aber die
Selbstsucht iiber die Liebe siegte, in der Hohe oder in der Tiefe, da stieg
Luzifers Gestalt empor. Der Himmel verdunkelte sich. Das Antlitz der
Erde lag nicht im Sonnenglanz der Gnade, sondern unter der Wolke des
gottlichen Zorns. Die Liebe muB siegen. Ihr Sieg ist Triumph des Gott-
lichen in uns iiber das Selbstische. Die Liebe ist nicht beschrinkt auf
die eigene Klasse oder Kaste, in der sich das eigene Ich in einer gewissen
Selbstiiberhebung und Selbstvervielfiltigung nur selber liebt. Nur dann
entspricht die Liebe dem Gottesgnadentum, wenn sie der Liebe Gottes
entspricht, der seine Sonne aufgehen l4Bt iiber Gute und Bése, wenn sie
heilig ist und rein von aller kleinlichen, einengenden Menschlichkeit, wenn
sie sich auf alle erstreckt und das Beste aller wirksam fordern will. Dann
ist die Herrschaft gut, wenn der Sonnenglanz der géttlichen Huld iiber ihr
leuchtet und sie selbst der Widerschein des Antlitzes Gottes ist.

Ein Jesuitenschicksal
Zur Seligsprechung des P. Joseph Pignatelli
Von Ernst Béminghaus S.J.
m 21. Mai hat der Heilige Vater einem Manne die kirchliche Ver-
ehrung zuerkannt, der durch seine hohe Geburt (seine Familie lei-

tete sich von den alten lombardischen Herzogen von Benevent ab und
gehorte zu den spanischen Granden) und durch seine perstnlichen Geistes-



182 Ernst Béminghaus S. J.

gaben als ein hervorragendes Mitglied der aragonesischen Provinz der
Gesellschaft Jesu in ihrer letzten Zeit galt, der in den bitteren Tagen der
Verbannung auf Korsika und im Kirchenstaat und dann in den schweren
Jahren nach der Aufhebung des Ordens der Trister seiner Briider wurde,
und der endlich die Seele des langsamen Wiederauflebens war.

Jede Heilig- und Seligsprechung ist eine feierliche Bekundung der
Kirche iiber ihr Wesen, ein Erweis des Glaubenssatzes: Ich glaube an eine
heilige Kirche. Darum gleichen sich auch alle katholischen Heiligen in
ihren tiefsten Ziigen: es spricht sich darin das Wesen ihrer geistigen Mut-
ter, der Kirche, aus, das Leben der Gotteskindschaft aus dem Leben, das
Jesus Christus der Kirche geheimnisvoll schenkt. — Jeder Heilige zeigt
aber auch ein ganz personliches Antlitz; sein Eigenbild wird ja von der
Gnade nicht verwischt, sondern nur feiner gestaltet und verkldrt. Darum
hinwiederum die Mannigfaltigkeit in dem endlosen Zug der begnadeten
Gotteskinder durch alle Zeiten und R&ume. Zuweilen aber geschieht es,
dafl einer der Groflen im Reiche der Gnade in bedeutsame geschichtliche
Vorginge hineingezogen ist, sie machtvoll vorantreibend oder leidvoll tra-
gend, jedenfalls aber so, dal er durch diese duflern Schicksale seine gei-
stige Pragung erfdhrt, aber auch durch sein formendes Mitleben den tie-
feren Sinn der Ereignisse enthiillt. Ohne Zweifel sind Heiligenleben dieser
Art die reizvollsten. Hierhin ist auch das Leben Joseph Pignatellis zu
zdhlen.

In das Schicksal der Gesellschaft Jesu in ihrem Untergang wurde das
Leben unseres Seligen eigenartig verflochten, und es scheint der Sinn
seines Lebens und seiner jetzigen kirchlichen Ehrung zu sein, iiber
diese diisteren Ereignisse ein erhellendes und verschnendes Licht auszu-
breiten. In der Tat haben die Ereignisse um den Untergang der Gesell-
schaft Jesu etwas iiberaus Bedriickendes. Es ist ein uniibersehbares Spiel
von Rinken und Gewalttaten, durch das der Orden umstellt und zu Tode
gehetzt wurde.

Zwar wird man sagen, es sei Sache der streng gerechten Geschichts-
forschung, den Ablauf und die treibenden Krifte dieser wie jeder andern
Tragodie aufzudecken, von denen die Weltgeschichte voll ist, und
sich dabei zu beruhigen, da man nunmehr ,,alles versteht. Fiir unsern
Fall ist es ja ein eigenartiges Zusammentreffen, daB gerade in diesen Tagen
dieses Stiick Menschheits- und Kirchengeschichte wohl die endgiiltige ge-
schichtliche Aufhellung gefunden hat. Die Darstellung im letzten Bande
von Pastors Papstgeschichte mit ihrer iiberwiltigenden Quellen-
erschlieBung gibt wohl im wesentlichen das abschlielende Bild der furcht-
baren Herginge. Und dieses Bild wird sich durchsetzen, auch gegeniiber
jener seltsam unwilligen Kiihle, die man im Augenblick hier und da be-
obachtet. Die Wahrheit kann warten.

Soll aber die geschichtliche Feststellung, ,,wie es gewesen®, das letzte
Wort sein? Oder diirfen wir solche Ereignisse gleich einem Drama um
ihren Sinn befragen? Von einem Drama aber verlangten schon die Alten,
daBl der Untergang des Helden nicht nur Furcht und Schrecken vor der
Gewalt des Schicksals bewirke, sondern auch eine sittliche Liuterung, eine



Ein Jesuitenschicksal 183

,,Katharsis®, indem man bei aller menschlichen Unzuldnglichkeit des
Unterliegenden in ihm doch die sittlichen Méchte siegen sehe.

Nun wird im Ernste niemand so befangen sein, zu glauben, die Gesell-
schaft Jesu sei bei ihrem Geschick ganz ohne Schuld gewesen. Selbst da,
wo der Mensch sein ureigenstes Bild frei gestalten darf, in der Dichtung,
sind nach der gewhnlichen Anschauung die schlechtesten Trauerspiele die,
in denen ein ganz weilles Lamm von ganz bosen Wolfen zerrissen wird.
Aber im Grunde standen wirklich religise Ideale und sittliche Treue im
letzten Kampfe des Ordens und blieben iiber den Fall der Kémpfer hinaus
aufrecht. Diese religiésen und sittlichen Kréfte nun, die dem Untergang
der Gesellschaft jenen Zug von GroBe geben, und die iiber den Untergang
hinaus so eigenartig in das Zwielicht des traurig-hoffnungsvollen Wartens
und in die Wiederaufrichtung des Ordens spielen, sind eindrucksvoll in
dem einen Pignatelli verkdrpert. Sein Lebensschicksal wiirde sich dazu
eignen, die menschlich so ergreifenden Motive des Trauerspiels anschau-
lich darzustellen — wahrlich eine Aufgabe, die eine groBe Kunst reizen
konnte, Aber noch feiner und bedeutsamer ist es, wenn eine héhere Macht,
wenn Gottes Geist, der in der Kirche waltet, es in die Hand nimmt, dieses
Leben zum bildhaften Ausdruck des tiefen und befreienden Sinnes jener
geschichtlichen Vorginge zu machen.

Pignatelli war im Jahre 1753 in die Gesellschaft eingetreten. Es gehérte
schon einiger Mut dazu. Allerdings war der Orden innerlich lebenskriftig
wie nur je, und er zeigte sich gewillt und fihig, den neuen Bediirfnissen
jener ungestiim vorandringenden Zeit sich anzupassen; das kann nach den
Forschungen etwa eines Astrain fiir Spanien und eines B. Duhr fiir das
deutschsprachige Gebiet nicht mehr geleugnet werden. Aber von auflen
begann sich dunkles Gewdlk zusammenzuziehen und machte die Zukunft
diister. Es war das Jahrhundert der glaubensfeindlichen Aufklirungsphilo-
sophie, die wie eine Epidemie iiber Europa kam und jeglichen Offen-
barungsglauben zersetzte; es war das Jahrhundert der kirchenfeindlichen
Staatsgewalt, die riicksichtslos mit dem Anspruch der Kirche aufriumen
wollte, kraft eigenen Rechtes selbstdndig zu leben; es war das Jahrhundert
der papstfeindlichen Michte selbst auf kirchlichem Boden, da der in sei-
nem Eigensinn verstockte Spit-Jansenismus sich mit den landeskirchlichen
Bestrebungen und mit kirchlich-aristokratischen oder kirchlich-demokrati-
schen Herrschaftsgeliisten zusammenfand, gemeinsam wenigstens in dem
einen Ziele, die Macht des Papsttums zu schwichen. Das war auch das Jahr-
hundert des Generalangriffs gegen die Gesellschaft Jesu. Dazu stellten sich
alle die genannten Michte ein; sie sahen in dem Orden den Gegner. Denn
bei allen gelegentlichen Unsicherheiten in der Haltung einiger Glieder oder
Gruppen, zumal unter gewissen politischen Zwangslagen einzelner Lander,
war doch die Gesamtlinie der straffen Ordensfilhrung immer so eindeutig
gewesen, da man in dem Orden mit Recht ein Bollwerk der Kirche sah,
und zwar der Kirche in ihren iiberlieferten Rechten unter der Einheit im
Papsttum. Dazu gesellte sich aber noch manche innerkirchliche Gegner-
schaft, die ohne grundsitzliche Feindseligkeit durch den tatsdchlichen oder



184 Ernst Béminghaus S. J.

vermeintlichen EinfluB der Gesellschaft und durch das tatsdchliche oder
vermeintliche Gebaren mancher Jesuiten aufgeweckt war.

Nun gibt das Leben Pignatellis nicht unmittelbar den AnlaBi, diesen
Knduel von Triebkrdften und Leidenschaften auseinanderzuwirren und
vollends auf ihren sittlichen Wert zu priifen. Hat der kaum sechzehn-
jahrige Novize iiberhaupt die Sturmzeichen schon zu deuten gewufit? Da-
fir aber spiegelt seine Berufswahl in unauffilliger, feiner Weise ein Bild
des Ordens in damaliger Schicksalsstunde wider, das zwar von der groBen
Geschichtschreibung nicht sehr beachtet wird, das aber fiir den verstehen-
den Beobachter nicht gleichgiiltig ist. Dieser junge Novize mit seinem
stillen, tief religiosen Wesen und den ungewdhnlichen Geistesgaben hatte
sich gewil} kein geringes Ideal gesetzt, als er aus der ihm vorgezeichneten
Laufbahn zu allen Ehrendmtern heraustrat und sich in einen Orden begab.
Auf der andern Seite kannte er die Jesuiten. Sie waren seit seinem zwolf-
ten Jahre seine Erzieher gewesen, und er hatte in hiuslicher Gemeinschaft
mit ihnen gelebt. Selbst Jesuit geworden, hat Pignatelli dann sehr bald
in den Tagen des Ungliicks sich mit den Personen und den Angelegen-
heiten seiner Mitbriider in einer Nihe befassen miissen, die ihm nichts
verbarg. Er hat Menschlichkeiten und Schwichen gesehen, er ist aber nie
an seinen Mitbriidern und seinem Orden irre geworden. Seine innerste
Liebe ist durch ein langes Leben und in langen Priifungen nur gewachsen.
Das ist auch ein Zeugnis iiber den Orden in den Tagen seiner Befehdung,
und es strahlt in der Seligsprechung Pignatellis weithin auf,

Die Jahre der Ausbildung waren fiir unsern Seligen noch friedlich; dann
aber brach im Jahre 1766 der Sturm los. Man wei}, wie die neugeistigen
Machthaber in Spanien als Vorbedingung ihres neuen Kurses, der abso-
luten, aufgekldrten Staatsmacht, die Vernichtung der Gesellschaft Jesu
planten. Der Ruhm eines Pombal in Portugal und eines Choiseul in Frank-
reich, die mit den Jesuiten schon fertig geworden waren, lieB sie nicht
schlafen. Aber in Spanien wurzelte der Orden tief in Land und Volk; der
Konig selbst war den Jesuiten nicht abhold; freilich war bei seiner
Schwiche und Unselbstindigkeit im Ernstfall nicht auf ihn zu rechnen,
Auf ihn hatten es die Jesuitenfeinde vor allem abgesehen. Aufstinde und
andere Unruhen von geheimnisvollem Ursprung in Madrid und sonstwo
mufiten nach andern Vorbereitungen dazu dienen, dem argwohnischen
Monarchen die Uberzeugung beizubringen, daB die Jesuiten Staatsver-
brecher seien; sie hidtten es auf einen Umsturz der Regierung und auf das
Leben des Konigs abgesehen., Das sog. Gerichtsverfahren, das diesem
Zwecke zu dienen hatte, bleibt ein himmelschreiender Justizmord. Aber
der Zweck war erreicht. Bis zu seinem Lebensende hat Karl ITI. sich
immer tiefer in die Uberzeugung eingelebt — oder einfangen lassen, daf
nur ein besonderer Schutz des Himmels ihn und sein Reich vor dem An-
schlag der Jesuiten bewahrt habe.

Auch nach Saragossa, wo Pignatelli Lehrer am Gymnasium der Patres
war, schlugen die Wellen der Unruhe hiniiber. Eine Ironie der Geschichte
wollte es, dafl ausgerechnet die Jesuiten es waren, und unter ihnen vor allem
Pignatelli, die in tagelangem Bemiihen die aufgeregte Menge zur Beson-



Ein Jesuitenschicksal 185

nenheit zuriickbrachten und die kopflos gewordene Beamtenschaft retteten.
Der konigliche Dank fiir die mutige Tat blieb nicht aus. Der Bischof selbst
hatte ihn feierlich im Kolleg der Patres auszusprechen. Das war die letzte
AuBerung der gesunden Gefithle. Dann kam das dunkle Werk der Intrige,
und am 3. April 1767 geschah durch die ,,Pragmatische Sanktion Karls III.*
das Ungeheure: mit einem Schlage wurden in der Heimat und in den iiber-
seeischen Missionen die Provinzen des Ordens vernichtet, iiber 5000 Or-
densleute aus ihren segensvollen Arbeiten gerissen und unter der belei-
digendsten Behandlung gleich einer Horde Verbrecher des Landes verwie-
sen, Beileid und Anhinglichkeit durften sich nicht zeigen, es war Staats-
verbrechen, noch weniger natiirlich irgend ein Zweifel an der Gerechtigkeit
der Mafinahmen. Dumpfes Schweigen erfiillte die weitesten Kreise. Die
Geschichte ist gerechter als damaliger Despotismus. Freilich wird es nicht
leicht sein, den verzweifelten Schmerz der Ungliicklichen zu ermessen;
man miifite die Tiefe ihrer Liebe und den trostlosen Zusammenbruch all
dessen, was sie geliebt hatten, vor Augen haben.

In diesem Dunkel beginnt Pignatellis eigenste Berufung zu leuchten.

Das ist der erste Trostschimmer, der von seinem Leben in die Diisterkeit
fallt, Und zugleich darf man sagen, daff sein Erstrahlen gleichnishaft fiir
Bewdhrung und Reifung so vieler seiner Mitbriider im Leide steht. Das
Leid beginnt seinen geheimnisvollen Sinn zu enthiillen.
- Dem P. Joseph Pignatelli und seinem Bruder Nikolaus — auch er war
Jesuit geworden — wurde aus besonderer koniglicher Gnade erlaubt und
nahegelegt, in der Heimat zu verbleiben. Seine Antwort war, daB er bei
seinen Mitbriidern sein wolle. Ein ergreifendes Wort der Treue, aber un-
gewollt fiir die Machthaber wie ein Peitschenhieb. Ist das eine Gesell-
schaft von Verbrechern, mufite man fragen, denen solche Minner solche
Treue halten? — Von nun an entfaltet Pignatelli immer mehr jene Fiihrer-
gabe, die ihn zu dem Manne der Vorsehung fiir die Reste des zerstorten
Ordens machte. Bisher schien man ihn nicht besonders beachtet zu haben;
Lehrer in den Unterklassen, das war gerade kein Ehrenamt. Freilich
hemmte ihn bisher seine schwache Gesundheit. Die erste Beglaubigung zu
seiner neuen Segenslaufbahn war nun, dafl er mit dem Tag der traurigen
Uberfahrt, als zahlreiche Mitbriider in dem Pferch der kleinen Schiffe zu-
sammenbrachen, sich neugestirkt fand.

Diese seltsame Seefahrt, nur als iiberstiirzte MaBnahme einer blind-
wiitigen Clique gesehen, dieses monatelange Umherirren auf dem Meere
und an den italienischen Kiisten bis zur ratlosen Aussetzung der Opfer auf
der unwirtlichen Insel Korsika konnte zu beifendem Spott anregen, wenn
es eben nicht der Leidensweg der Ungliicklichen wére. Auch kdnnte man
das erste Hausen der Ungliicklichen auf den Felsklippen der wilden Insel
und an den 6den Ufern, in verfallenen Gemé&uern und notdiirftig errich-
teten Schuppen mit romantischen Farben malen, wenn nicht eben das
Ganze eine Holle gewesen wire. Eine Hélle ohne die ergreifende Weihe
heldenhafter Tugend der Ausgestofienen. Ein Ordensgegner unserer Tage
(Mir, bei Pastor X VI 1, 828) sieht sich zu diesem Zeugnis gezwungen: ,,Die
Geschichte der Gesellschaft Jesu hat viele Ruhmesblitter aufzuweisen,



186 Ernst Béminghaus S. J.

aber nach meinem Dafiirhalten keine gldnzenderen als die ihres Todes-
kampfes und ihres Sterbens, und unter diesen ruhmreichen Seiten kann
keine sich mit jenen vergleichen, welche uns die Geschichte der Miihen,
Leiden und der heroischen Tugenden erzdhlen, welche an den Jesuiten der
spanischen Assistenz erstrahlten von den Tagen, da sie die Gestade Spa-
niens verlieBen, bis zur Zeit, da sie sich in den Stiddten des Kirchenstaates
niederlieBen.” Und man darf hinzufiigen, daf unter den spanischen Pro-
vinzen Aragon, die Heimatprovinz unseres Pignatelli, sich am meisten aus-
zeichnete. Minister Roda, einer der Henker des Ordens, meinte: ,,Die Ara-
gonier sind die Fanatischsten, und alle verlangen ihr Leben fiir die Gesell-
schaft zu verlieren* (Pastor a. a. O. 82¢9). Das lag wohl in der Stammes-
art der Aragonier und in den Ordensiiberlieferungen gerade dieser Pro-
vinz begriindet, aber ohne Zweifel auch in dem personlichen Beispiel und
in der Téatigkeit von Miannern wie Pignatelli.

Pignatelli wurde von seinem Provinzial mit der Obsorge iiber seine Mit-
briider betraut. Mit erstaunlicher Gewandtheit fand er sich in den diirf-
tigsten Verhdltnissen zurecht. Aber noch hdher stand ihm die Sorge um
das geistige Wohl der Seinen. Es schien ein verzweifeltes Bemiihen, hier
wieder ein Ordensleben aufzubauen. Hatte es iiberhaupt noch einen Sinn?
Nachdem schon der groBere Teil des Ordens vernichtet und fiir den Rest
und fiir die Gesamtheit das gleiche Schicksal vorauszusehen war? Aber
echte Treue rechnet nicht so in den Tagen der Not. Sicher gab es Mit-
glieder genug, die sich in der Stunde der Priifung nicht zum Heldentum,
zum Martyrium berufen glaubten, die fiir sich den Anteil der Klugheit er-
wihlten; aber der groBere Teil blieb standhaft, nicht weil ihre Standhaftig-
keit einen Ausweg sah, sondern weil sie von ihrer Liebe nicht lassen woll-
ten. Dieser Geist ging bis in die Reihen der Novizen. Seltsames Schau-
spiel. Ein Ritsel fiir die ,,Aufgeklidrten” von damals und heute, verwirrend
vor allem fiir die Ankldger einer solchen Gesellschaft. In der Tat gibt es
in der ganzen Geschichte des Ordenslebens nicht viele Beispiele der Treue,
wie das verzweifelte Ringen dieses zu Tode getroffenen Kérpers, nur um
sein Leben noch nicht aufzugeben, ein zertretener Wurm, der im letzten
armseligen Stiick Leib doch gleich wieder das Leben aufzubauen beginnt.
Fiinf Jahre dauerte dieser Todeskampf. Der P. Pignatelli wuchs darin
zur Grofe christlichen Leidensmutes. Durch seine Seligsprechung 146t die
Kirche einen verkldrenden Schein auf diese ganze Zeit, auf seine Gefédhrten
fallen. So war das Leid doch nicht ganz sinnlos, denn unter seiner Last
reifte heilige Saat.

Das Schicksal der Gesellschaft Jesu erfiillte sich. Am 21. Juli 1773 er-
ging das Aufhebungsbreve, das Werk eines unerhérten Druckes auf den
freilich allzu schwachen Klemens XIV. Man stellt sich gerne vor, daf der
Orden, dessen Gesetz und Geist es von je gewesen war, fiir die Rechte von
Kirche und Papst fraglos sich einzusetzen, nunmehr das eigene Haupt auf
den Block legte, da der Papst es befahl. Das ist auch tatséchlich die Hal-
tung der iiberwiegenden Mehrzahl der nunmehrigen Exjesuiten gewesen.
Wer auf die wenigen, die Bitterkeit und Unmut zu unbedachten AuBe-
rungen hinrif}, einen Stein werfen will, lese, wieder vor allem nach Pastor,



Ein Jesuitenschicksal 187

die wahren Herginge, die zum Erla des Breves fiihrten, die oft empo-
rende Art der Ausfithrung und das Triimmerfeld, das mit einem Schlage
eine blithende Seelsorge bedeckte, und sehe dann zu, ob er noch den Mut
zu einer harten Verurteilung hat.

Fiir die spanischen Exjesuiten kamen nun die lichtlosesten Tage. Von
der Heimat ausgeschlossen, im Kirchenstaat als Fremdlinge zusammen-
gebracht und unter beschwerlicher Aufsicht gehalten, ohne das Recht der
Seelsorge und ohne Beschiftigung — es war trostlos. Fiir Pignatelli gab
es keine Amtspflicht mehr, fiir seine Leidensgefdhrten zu sorgen; aber
unwandelbare Liebe leitete ihn die ganzen Jahre. Er war der Troster, Rat-
geber, Anwalt der Verbannten. Trotz seiner beschrinkten Bewegungs-
freiheit nahm er alle Gelegenheiten wahr, die ihm sein Name und seine
Familienverbindungen gaben, um seinen Mitbriidern von ehedem behilf-
lich zu sein. Es ist etwas unendlich Riihrendes, diese Schar Verfemter,
die nichts mehr hatten als eine gemeinsame Erinnerung und eine leise
Hoffnung. Warum sollte man, schon vom rein menschlichen Standpunkt
aus, dieser Ungliicklichen nicht gedenken, wo immer man den Hochgesang
menschlicher Treue anstimmt? Wenn die Exjesuiten auf einen neuen
Friihling ihres Ordenslebens warteten — und die Hoffnung war in allen
Landen spiirbar —, so mufiten sie das bange Friihlingsharren mit allen
Stiirmen und Riickschldgen griindlich verkosten.

Es geschahen doch auch merkwiirdige Dinge, die die Niedergebeugten
immer wieder aufhorchen lieBen. Das Uberleben eines Restes des Ordens
im fernen RuBlland, trotz aller Gegenbemiihung der Anwilte der Aufhe-
bung, dank der landesmiitterlichen und nicht weniger eigensinnigen Sorge
der ,,aufgekldrten* Kaiserin Katharina II.; die verschiedenen Versuche der
Exjesuiten, unter irgend einer Form das alte Ordensleben wieder zu be-
ginnen und sich so fiir den sicher erwarteten Tag bereit zu halten; der
neue Papst Pius VI, der nie der Vernichtung des Ordens zugestimmt
hatte; der fiir den feindlichen Ring geradezu betdubende Schlag durch den
Sturz Pombals (1785) und die Aufdeckung seiner Gewalttaten; die un-
ausrottbare Anhinglichkeit so vieler Volkskreise an den untergegangenen
Orden; die Erniichterung so mancher Moderner, Fortschrittler, die im
Ende der Jesuiten das Morgenrot aller Aufkldrung begriiit hatten und nun
beim dumpfen Heranrollen der Revolutionswogen anfingen, Zusammen-
hinge zu ahnen, die ihnen das Blut in den Adern erstarren lieBen — wer
will es den armen Harrenden iibel nehmen, wenn sie bei all den Zeichen
am hellen Tage Gesichte sahen, wie jener alte Indianermissionar, P. Uriarte,
nach seinen heldenhaften Leiden beim Bekehrungswerk der , Martyrer-
pater benannt, der in der Sehnsucht nach seinen Kindern der Wildnis
schier geistesgestort wurde und dem P. Pignatelli, dem er eines Tages in
den Strafien von Bologna aufgeregt begegnete, auf die Frage: ,,Wohin so
eilig?“ antwortete: ,,Nach Amerika, ich mufl meine lieben Wilden sehen®
(Nonell IT 212).

Auch Pignatelli bewahrte im Herzen die Hoffnung, daB die Gesellschaft
Jesu erstehen werde. Aber einstweilen hielt er Besonnenheit fiir geboten.
So sehr man Grund hatte zu glauben, dafi Pius VI. im Herzen fiir die



188 Ernst Bominghaus S. J.

Wiederherstellung des Ordens und zunidchst fiir die ausdriickliche An-
erkennung der russischen Jesuiten sei, eine eindeutige und éffentliche Gut-
heiffung war noch nicht zu erlangen. Erst 1797, nachdem Herzog Ferdi-
nand von Parma mit Erlaubnis des Papstes wieder einige Schulen den
fritheren Jesuiten anvertraut hatte und fiir sein weiteres Bestreben, den
Orden fiir sein Land wiederherzustellen, wenigstens die stillschweigende
Duldung des Papstes erlangte, hielt Pignatelli die ersehnte Stunde fiir
gekommen, die alten Ordensgeliibde zu erneuern und sich durch den An-
schluff an die russischen Patres auch férmlich wieder dem Orden einzu-
fiigen,

Es beginnt nun der letzte und bedeutendste Lebensabschnitt unseres
Seligen, in dem er einer der Neubegriinder seiner geliebten Gesellschaft
werden sollte. Als Novizenmeister fiir die erstehende Ordensgemeinde im
Herzogtum Parma, als Griinder und Leiter der Provinz in Neapel und
Sizilien, als kluger Lenker und Ratgeber der Seinen in den Tagen der
napoleonischen Wirren, infolge deren die Jesuiten wieder von Neapel ver-
trieben wurden und im Kirchenstaat eine Zuflucht suchen muften, in all
diesen Schwierigkeiten erwies er sich den Seinigen als der Mann der Vor-
sehung. Es geht hier nicht an, die einzelnen Wechselfille dieses Lebens zu
verfolgen, die zugleich die Friihgeschichte der wiedererstehenden Gesell-
schaft bilden. Aber auf einen Punkt miissen wir das Augenmerk richten,
in dem sich die ganze Bedeutsamkeit dieses Lebensabschnittes zusammen-
zufassen scheint.

Es ist schon dem Lebensbeschreiber Pignatellis, J. Nonell, aufgefalien,
daf} sein Held von dem Augenblick an, wo er sich dem wiedererstehenden
Orden einzufiigen beginnt, innerlich ganz ins GroBe wichst. Einer von
seinen Zeitgenossen, P. Luengo, schreibt (Nonell IT 238): ,,Damals fing
er an, Jesuit zu sein und sich als Jesuit zu kleiden, und zwar mit solchem
geistlichem Eifer, wie mir damals mein Freund, der P. Joseph Chantre, von
Piacenza nach Spanien schrieb, als wenn er sich vorgenommen hitte, ein
Heiliger zu werden.” Unsere wenigen Bemerkungen haben es wohl deut-
lich werden lassen, dafl Pignatelli immer ein Mann von musterhafter Treue
des religiosen Lebens war; aber man weiB, da8 die ,,Heldenhaftigkeit des
Tugendlebens®, die die Kirche bei ihrer Seligsprechung fordert, mehr be-
sagt. Die Seligsprechung soll ein Erweis der charismatischen Uberfiille
gottlichen Gnadenlebens in der Kirche sein, ein Wundererweis des Wal-
tens des Heiligen Geistes, der das ,,Antlitz der Erde erneuert”, indem er
alles blof} Erdhafte erhoht und verkldrt. Diese Uberfiille bricht in Pigna-
telli eben mit dem angegebenen Zeitpunkt hervor und o6ffnet dann die
Bahn, die geradeswegs bis zu der kirchlichen Beglaubigung und Ehrung
fiilhrt. Aber sie zeigt uns bei ihrem Aufbrechen auch ihren eigentlichen
Quellengrund: es ist das Ordensideal, es ist der Ordensgeist, es ist die
begliickende Sehnsucht und die tiefernste Verantwortung, nach allem Leid
nun berufen zu sein, die alte Gesellschaft Jesu fiir eine neue Zeit noch
einmal verwirklichen zu diirfen. Das ist von nun an das personliche Ge-
heimnis und die beschwingende Gotteskraft seines Lebens geworden, Man
darf wohl sagen, es ist in der Seligsprechung Pignatellis, es ist in unserem



Ein Jesuitenschicksal 189

Seligen der Geist der Gesellschaft Jesu selbst bei Beginn ihres neuen Zeit-
laufes von der Kirche beglaubigt worden. Dieser Geist ist aber nichts an-
deres als der Geist des untergegangenen Ordens.

Die alte Gesellschaft Jesu — wie war sie befehdet und verleumdet
worden. Alles Unwesen, das man ihr andichtete und schuld gab, komme,
so hatten die Feinde unaufhérlich gerufen, aus ihrem Wesen selbst; darum
miisse sie fallen. Nun, nachdem der michtige Baum gefdllt war, konnte
das Leben der Wurzel sich noch einmal bis zur innersten Keimkraft
sammeln, um von neuem langsam und wesensgemil seinen Wuchs
zu entfalten. Und was sagt dieser Wuchs? Ist er wirklich Herrsch-
sucht und ridnkevolle Machtgier? Pignatellis Leben und sein Wirken als
Erzieher und Erneuerer seiner Gesellschaft ist die Antwort. Was er in den
Seinen weckt, ist der Geist der Bergpredigt und der apostolischen Sendung
Christi. Aber er weiBl es nicht anders, als dafl er damit an die alte Uberlie-
ferung ankniipft, an Ignatius und an den Geist, in dem er selbst erzogen
war. Das Zeugnis des Exjesuiten Mozzi, der Kanonikus in Bergamo ge-
worden war, ist vielsagend: ,,Als ich mich®, so erz#hlt er, ,einige Monate
nach Erofinung des Noviziates (zu Calorno, unter Leitung des Seligen)
dorthin begab, um es zu sehen, ward ich tief ergriffen, da ich in all den
jungen Leuten den wahren Geist der Gesellschaft fand und das Haus in
allem aufgebaut nach der Ordnung der alten Noviziate: alle zufrieden,
alle iibervoll von Eifer und von Liebe zur dufBlersten Regeltreue, wie es
nur immer unsere alten und vorbildlichsten Noviziate hétten sein kénnen*
(bei Nonell II 76).

Bald darauf trat Mozzi seiner alten Gesellschaft wieder bei, und auch
dieser Vorgang ist gleichnishaft fiir die vielen, die nun von allen Seiten
herbeistromten, Veteranen, die ihre alte Fahne griiiten. Was hatten doch
diese leidgepriiften, meist grau gewordenen Ordensleute von einst, daf sie
alles darangaben, nur um in den alten Tagen wieder zu sein, was sie
vor dreiBlig und vierzig Jahren gewesen waren? Hitte man ihnen nicht
sagen miissen, die Wirksamkeit ihrer Gesellschaft sei doch dahin und auf
absehbare Zeit nicht wiederzugewinnen, fiir lange hinaus seien nur miih-
selige und unscheinbare Anfidnge zu erwarten, dieser Orden sei doch wie
jeder andere fiir die Kirche entbehrlich, und wenn er nun einmal so befeh-
det werde, dann solle man den Toten ruhen lassen? Als ob in all dem die
Liebe der Alten und bald auch die Liebe der Neuen gewurzelt hétte! Sie
wulliten nur, daB in der Gesellschaft Jesu sich, wie in allen Orden der
Kirche, eine eigenartige Kraft und Tiefe des Lebens Christi in seinem
mystischen Leibe ausspricht und Gestaltung will. Und sie wufliten, dall es
der Miihe wert ist fiir jeden, der es faBt, und sie wuliten, dafll die Kirche
durch Jahrhunderte dieses Ordensleben gesegnet hatte, und bald sollten sie
den neuen Segen erfahren. Am Oktavtag des Ignatiusfestes 1814 stellte
Pius VII., der grofle und giitige Papst aus dem Benediktinerorden, die Ge-
sellschaft Jesu wieder her, und zwar — eine weithinhallende Kundge-
bung — nicht etwa ,,reformiert®, sondern restlos in ihrem alten Geist und
in der alten Form.

Pignatelli hat den Tag nicht mehr erlebt, aber er hat ihn vorbereitet. In



190 Prof. Dr. Johann Sauter

seinem Wirken, in seinem ganzen Leben wurde die innere Berechtigung zum
Schritte des Papstes sichtbar. An dem Orden, wie ihn Pignatelli lebte,
brauchte nichts reformiert zu werden. Die Seligsprechung hat darauf ein
feierliches Siegel gesetzt.

George Berkeley in neuer Sicht

Ein Beitrag zur Revision der Philosophiegeschichte
Von Prof. Dr. Johann Sauter.

ir sind uns vielfach noch gar nicht bewulit, daf die herrschende

Philosophiegeschichte, von der wir unsere Beurteilung der fritheren
Denker und Denkepochen iibernehmen, aus der Zeit der positivistischen
Geistesrichtung stammt, die natiirlich aus der Geschichte das herauslas
und besonders heraushob, was ihrer eigenen Denkstruktur entsprach, fiir
das Metaphysische aber kein Organ hatte. Welch ungeheure Arbeit an
Revision da noch zu leisten ist, empfindet man in dem MaBe, als unsere
Einzelkenntnisse in sorgfiltigem Quellenstudium zunehmen und unser
Urteil von der herrschenden Meinung unabhingig wird. Ein typisches Bei-
spiel hierfiir ist Berkeley.

Wie ist es doch ein feststehendes Axiom der herrschenden Meinung, daB
die englische Philosophie von Hobbes bis Hume eine einheitliche und
kriftige Linie des Empirismus darstelle, eine Ansicht, die nicht nur bei
Locke und Berkeley die wertvollere Hilfte ihrer Gedankenwelt in
Dunkel hiillt, sondern die sogar die Bliitezeit der englischen Philosophie,
nimlich den Cambridger Platonismus in der zweiten Hilfte des
17. Jahrhunderts, ganz in Vergessenheit sinken ld8t. So zwangsldufig ist
diese Vorstellung von der ,empiristischen Linie“ geworden, daB man
dariiber die schonen Regeln der wissenschaftlichen Forschung, auf deren
Sicherstellung sich die Zeit vor dem Kriege so viel zugute tat, ganzund gar
vergall. Oder hat man das bisherige Urteil iiber John Locke nicht in der
Hauptsache auf das erste Buch seines Hauptwerkes! aufgebaut, wo doch
eine gleich wichtige Bewertung des vierten Buches desselben Werkes zu
einem entgegengesetzten Urteil iiber Locke filhren kdnnte?

Hat man ferner nicht bei Berkeleys ,,Prinzipien der menschlichen Er-
kenntnis“? in einseitiger Betonung der erkenntnistheoretischen
Problematik den empirischen Idealismus oder Konszienzialismus als Um
und Auf seiner Lehre hingestellt, ohne sich um das Wichtigste, nimlich

1 Versuch iiber den menschlichen Verstand; iibersetzt von C. Winckler (Philos.
Bibliothek, Bd. 75 u. 76). Verlag Felix Meiner, Leipzig.

? Deutsch bei Felix Meiner, Leipzig (Philos. Bibliothek, Bd. 20). Die ,,Drei Dia-
loge zwischen Hylas und Philonous®, welche die ,Prinzipien“ gegen MiBverstinde
und Angriffe verteidigen, sich also dazu verhalten wie Kants ,Prolegomena® zur
»Kritik der reinen Vernunft“, sind ebenfalls in der ,Philos, Bibliothek“ (Bd. 102)
erschienen. AuBlerdem ist noch seine , Theorie der Gesichtswahrnehmung* (Philos.
Bibl,, Bd. 143) heranzuziehen, die auch auf metaphysischem Grunde ruht (vgl
bes. S. 106 ff.).



