Jakob Overmans S. J., Jesuitische Geistigkeit 259

Auch hier muBl unsere Antwort die Form der Unterscheidung annehmen.
Gegeniiber dem zutiefst individualistischen, vermachteten Kapitalismus,
wie ihn das Rundschreiben ,,Quadragesimo anno“ vor Augen hat, weil er
als grausige Wirklichkeit vor aller Augen steht, bedeutet dieser Plankapi-
talismus einen wesentlichen Fortschritt, die grundsétzliche Uberwin-
dung des unseligen Individualismus durch Uberordnung des Gemeinwohls
und der Gemeinwohlgerechtigkeit iiber Erwerbsstreben und Machtstreben
der wirtschaftenden Individuen, durch Indienstnahme des wirtschaftlichen
Erwerbs- und Machtstrebens fiir die gesellschaftliche Sinnerfiillung der
Wirtschaft. Plankapitalismus in diesem Sinne, so kénnten wir sagen, ist
nicht mehr individualistischer Kapitalismus, sondern sozial organisierter **
Kapitalismus. Insofern kénnen, ja miissen wir die plankapitalistischen Be-
strebungen bejahen.

Unser Ziel aber ist der Plankapitalismus nicht. Unser Ziel liegt weiter
hinaus, liegt hoher. Ob der Plankapitalismus eine notwendige Stufe
auf dem Wege zu diesem Ziele ist, braucht nicht untersucht zu werden;
es geniigt, daB er eine maogliche, eine mutmaBlich sogar recht geeig-
nete Stufe ist auf diesem weiten und steilen Wege, an dessen Ende als
Fernziel leuchtet die berufsstidndische Ordnung von Gesellschaft und Wirt-
schaft.

Jesuitische Geistigkeit
Von Jakob Overmans S. J.

Vielleicht begegnet man in Deutschland auch deshalb so manchen un-
zutreffenden Ansichten iiber die innere Einstellung der Jesuiten zu
wesentlichen Empfindungen und Forderungen der heutigen Menschheit,
weil der Deutsche in seiner Sprache kaum irgendwo die Personlichkeit
eines Jesuiten dargestellt findet, der in das Gffentliche Leben der neuesten
Zeit stark eingegriffen hat. Aus gelegentlichem Zusammensein lernt man
die eigentliche Geisteshaltung eines Jesuiten so wenig wie die sonst eines
Menschen zuverldssig kennen, und was Jesuiten in Zeitschriften und
Biichern, in Sidlen und Kirchen sagen, zeigt wohl, wofiir sie sich beruflich
einsetzen, aber nicht so unmittelbar, wie sie von sich aus sind. Und doch
begreift man unter dem Worte Jesuitismus auch eine persénliche, allen
Jesuiten irgendwie gemeinsame Seelenhaltung, von der die Eigenart ihres
Wirkens letztlich bestimmt wird. Soweit tatsichlich eine Gleichheit vor-
handen ist, kann sie nur auf der Auslese der Mitglieder und auf dem lebens-
linglichen Einfluf} beruhen, den die Ordensverfassung auf sie ausiibt. Eine
solche Gemeinsamkeit muf} also iiber Unterschiede der Abstammung aus
Familie und Volk hinwegreichen, und deshalb wird sie sich an franzosi-
schen oder polnischen Jesuiten ebensogut feststellen lassen wie an deutschen.

15 H Lechtape (a. a. O. 101) spricht von sozial-organisatorischem Kapitalis-
mus im Gegensatz zum liberalen Kapitalismus. Der Sache nach diirfte dasselbe ge-
meint sein. — Fiir den notwendigen Briickenschlag recht beachtlich die Ausfiihrungen
von W. Kalveram, Die Betriebswirtschaftslehre im sténdischen Staat, in: Der
deutsche Volkswirt 8 (1933/34) Nr. 4 u. 5.



260 Jakob Overmans S. J.

Fast gleichzeitig sind um die letzte Jahreswende zwei Biicher erschienen,
deren jedes einen modernen Jesuiten von bedeutender Wirkung auf das
Geistesleben seines Volkes quellenmafiig vorfiihrt®. Der eine wie der andere
ist gestorben, bevor er sechzig Jahre alt war, der Pole Marjan Morawski
1901, der Franzose Léonce de Grandmaison 1927; beide sind als Gelehrte
auch in Deutschland bekannt geworden, beide haben in ihrem Lande eine
den ,,Stimmen der Zeit* dhnliche Monatsschrift hervorragend geleitet, beide
auBlerdem durch ihren personlichen Verkehr grofen Einfluf ausgeiibt. Da
sie begeistert an ihrem Orden hingen und von sehr anpassungsfahiger
Natur waren, mull das eigentlich jesuitische Geprige an ihnen deutlich zu
sehen sein, und wenn der Orden sie nicht als wiirdige Vertreter seiner Art
betrachtete, hitte er gewill nicht so umfangreiche Biicher iiber sie ver-
offentlichen lassen. Obwohl selbstverstdndlich nicht alle einzelnen Ziige
im selben Grade fiir den jesuitischen Durchschnitt charakteristisch sind,
bekunden sie doch alle, von welchem Schlag die Menschen sein konnen,
die in diesem Orden nicht bloB volles Heimatrecht, sondern gerade als
Personlichkeiten hohe Achtung genieflen.

Das Denken beider Minner offenbart eine ausgeprigte Neigung zu ver-
standesmifiger Klarheit und Festigkeit. Mit dreifig Jahren sprach P. de
Grandmaison als gereifte Uberzeugung aus, was er sein ganzes Leben
festgehalten hat: eine der schwersten Krankheiten unserer Zeit sei ihre
unruhige Zweifelssucht, die immer von neuem alles in Frage stelle, und
deshalb miisse man das Denken iiber Leben und Glauben auf den uner-
schiitterlichen Boden einer gesunden Philosophie bauen. Diese ,,geistige
Gesundheit aber, diese Ruhe, diese Festigkeit in dem, was einmal als
sicher erkannt ist“, erwerbe man ,unfehlbar” durch Vertiefung in die
Werke und Aneignung der Methode des hl. Thomas von Aquin (93).
Zwolf Jahre spdter gab P. de Grandmaison der von ihm gegriindeten und
bis zum Tode geleiteten theologischen Fachzeitschrift , Recherches de
science religieuse® ein von ,,strenger Treue gegeniiber den erprobten wissen-
schaftlichen Methoden® beseeltes Programm, das besonders hervorhob,
kein Gelehrter brauche seine Arbeit dem Lichte des Glaubens zu entziehen,
der sein Leben bestimme — das zu fordern sei philosophisch irrig und
praktisch undurchfithrbar —, aber methodische Selbstéindigkeit des Den-
kens sei der Theologie ebenso unentbehrlich wie jeder andern Wissen-
schaft (197{.).

P. Morawski schrieb schon als junger Novize dem besten Freunde aus
seiner Gymnasialzeit: ,,Auf mich macht alles, was auf verstandesmifige
Uberzeugung berechnet ist, viel stirkeren Eindruck, als was sich nur an
das Gefiihl oder die Phantasie wendet” (go). Und als er ein Jahr vor
seinem Tode das Buch des ihm von seiner Erziehung im Metzer Kolleg
her bekannten franzésischen Jesuiten Poulain iiber die mystischen Gebets-
gnaden erhielt, sagte er dem polnischen Mitbruder, von dem er sich fast

1 O, Marjan Morawski T. J. 1845—1g01, Von Ks. Jézef Tuszowski T. J. 8°
(448 S.) Krakau 1932, Wydawnictwo Ksiezy Jezuitéw. — Le Pére Léonce de Grand-
maison. Von Jules Lebreton S.J. 120 (X u. 428 S.) Paris 1932, Beauchesne.



Jesuitische Geistigkeit 261

taglich daraus vorlesen lieB, mit hochstem Entziicken: ,,Wie klar ist hier
alles, wie echt wissenschaftlich erfaBt und dargelegt! Uberall mathema-
tische Genauigkeit und Schirfe! Sie wissen vielleicht nicht, da P. Poulain
Mathematiker von Fach ist* (356). Daraus erkliart sich in Morawskis
Leben und Werk die durchsichtige Geschlossenheit, die seinen Biographen
zu den kithnen Worten hinreifit: ,,Nirgends finden wir auch nur das ge-
ringste Schwanken. Er kennt keine Unsicherheit, kein Zaudern, keinen
Stillstand. Mit festem Schritte geht alles der vollen Reife entgegen® (228).

Mit dieser innern Sicherheit konnte P. Morawski die bunte Breite der
europdischen Kulturwelt unverwirrt durchwandern. Er war kein ausge-
sprochener Fachgelehrter, obgleich er sechs Jahre einen philosophischen
und vierzehn Jahre einen theologischen Lehrstuhl innehatte und seine
Biicher wie seine sehr zahlreichen Zeitschriftenaufsitze sich immer um phi-
losophische oder theologische Mittelpunkte bewegten. Er hat nach seinen
eigenen Worten ,,in der Regel® die Absicht gehabt, ,,jedem Leser von all-
gemeiner Bildung verstdndlich zu sein“ (309), und wie sein Schrifttum
zeichneten sich auch seine Vorlesungen nicht durch umfassende und sorg-
fdltig belegte Benutzung der Fachliteratur aus (292). Wie er einmal 6ffent-
lich bekannte, gelang ihm ,,das Schreiben am besten unter Biumen an
einem Tischchen, auf dem neben Papier und Tintenfal iiberhaupt kein
Platz fiir irgend ein Buch war* (292). Aber was er schrieb, hatte er nicht
bloB lange bis in die Tiefen durchdacht, er hatte auch sehr viel iiber die
Sache selber und iiber ihre weitesten Zusammenhinge gelesen. Daher
strémte ihm von allen Seiten Licht auf das, was er gerade unter den Han-
den hatte, und von seinen philosophischen und theologischen Grundgedan-
ken aus fand er mit iiberraschender Sicherheit ebenso leicht den Weg zu
einer begeisterten Wiirdigung der altklassischen Literatur wie zu feinster
Einfithlung in den skeptischen Zauber Renans oder in die verwickelte
Psychologie Tolstojs. Dann wieder lockten ihn Werke der bildenden Kunst
zu geistvollen, freilich unter dem Mangel technischer Schulung leidenden
Betrachtungen, oder er gestaltete seine Trdume iiber den Eiffelturm, iiber
den Sternenhimmel, iiber das Ritsel der dgyptischen Sphinx.

Auch P. de Grandmaison hat nach siebenjihriger Tatigkeit als Theo-
logieprofessor neben allgemein lesbaren, aber zugleich mit genauen Hin-
weisen auf franzdsische und ausldndische Fachliteratur versehenen theo-
logischen Biichern, unter denen das sehr erfolgreiche zweibdndige Werk:
»Jésus-Christ. Sa personne, son message, ses preuves', hervorragt, so viel
verschiedenartige Gegenstinde in mehr als hundert Aufsitzen behandelt,
daB sein Biograph schreibt, man werde beim Anblick dieser Kraftzersplitte-
rung ,fast traurig” (343). Er gibt aber dennoch den Nutzen solcher Viel-
seitigkeit zu, die P. de Grandmaison iibrigens auch in seinen eigentlich
theologischen Arbeiten nicht verleugnet, und man wird ja in der Tat sagen
diirfen, daB ein Gelehrter, der personlichen Ruhm oder den Fortschritt einer
Wissenschaft anstrebt, sich allerdings auf ein kleines Gebiet beschrédnken
muB, daB aber durchaus nicht so leicht zu entscheiden ist, ob er damit
mehr Gutes tut, als wenn er, vielseitige Begabung vorausgesetzt, sein
geistiges Vermdgen, statt es zu einer groflen Stiftung zu sammeln, still



262 Jakob Overmans S.]J.

bei tausend Gelegenheiten in Kleingeld ausgibt. Weil fiir P. de Grand-
maison die Sache wichtiger war als der Name, verbarg er seine vielen Auf-
sdtze iiber Werke der Dichtung oder der bildenden Kunst unter dem aus
der Anhédnglichkeit an seinen Bruder und an die Heideblumen seiner Hei-
mat entstandenen Decknamen Louis des Brandes.

Dieselbe iiberwiegende Hingabe an die Sache war wohl der Grund, wes-
halb P. Morawski sich beim Lesen manchmal fremde Gedanken so zu eigen
machte, daBl er sie spiter ohne Quellenangabe verwertete. Wihrend der
von ihm selbst gewiinschte Vollender seines damals einzigartigen Werkes
liber die ,,Gemeinschaft der Heiligen” in einem Nachruf auf den Ver-
storbenen solche Ubereinstimmungen durch ein ungewdhnliches Gedicht-
nis erkldren wollte (Przeglad Powszechny 70 [1901] S. XVIII{.), vermiBt
der Biograph den Beweis fiir ihr Vorkommen (402). Man wird sie schwer-
lich leugnen konnen, wenn man in dem beriihmtesten der Biicher Mo-
rawskis, in den auch deutsch erschienenen ,,Wieczory nad Lemanem*
(»Abende am Genfer See, 13. u. 14. Aufl. Freiburg 1926) die im ,,Zweiten
Abend“ gegebene Erklirung der géttlichen Vorsehung mit den auf Euler
zuriickgehenden Darlegungen des franzdsischen Apologeten Duilhé de Saint-
Projet (,,Apologie scientifique de la foi chrétienne®, 3. Aufl. Toulouse 18go0,
8. 200; vgl. ,,Stimmen aus Maria Laach” 41 [1891] 100) vergleicht, oder
wenn man die erste Hilfte der Ausfiithrungen iiber Christus im ,,Fiinften
Abend” neben das legt, was Hettinger im ,,Achtzehnten Vortrag® seiner
»Apologie des Christentums® (Freiburg, seit 1863 in vielen Auflagen) iiber
die Unabhédngigkeit Jesu von Temperament und Nation sagt.

DaB beide Jesuiten unbeschadet ihrer geistigen Weite durchaus national
empfanden, verrdt ihr Schrifttum iiberall. Selten wird man die Liebe zum
Vaterland edler verklidrt finden als auf den letzten Seiten von Morawskis
»Abenden am Genfer See” und in den verhalten zitternden Worten, in
denen P. de Grandmaison seine Eindriicke vor der Totenbahre seines Bru-
ders festhielt, der als General im Weltkriege fiel (254 f.). Thre Vaterlands-
liebe hatte aber nichts von engstirnigem Chauvinismus an sich, sondern
wie P. Morawski die unchristliche Abneigung gegen Deutschland ,,aus
ganzer Seecle verurteilte”, obwohl ihm die deutsche Geistesart wegen ihrer
Unklarheit mififiel (403), so lieB P. de Grandmaison sich durch den Krieg
nicht hindern, neben der in Frankreich wie anderswo oft geriigten deut-
schen Schwerfilligkeit, Barschheit und Schulmeisterei die methodischen
Vorziige der deutschen Forschung, ,die Schlichtheit, Gutmiitigkeit, auf-
richtige Frommigkeit, Ordnungsliebe und Tatkraft” des deutschen Volkes
ausdriicklich hervorzuheben (247 f.).

Und nicht minder unbefangen treten beide Patres weltanschaulich oder
theologisch abweichenden Richtungen gegeniiber. Mit tiefster Teilnahme
schreibt P. Morawski iiber das schmerzvolle Suchen Tolstojs nach einem
auBerkirchlichen Christus (247 £.). Ahnlich duBert sich P. de Grandmaison
iiber die liberal-protestantischen Theologen, deren Aufrichtigkeit und Ge-
schichtskenntnis er durchaus gelten 148t (162f.). Msgr. Batiffol bezeugt
von ihm aus langer und bekanntlich sehr sachkundiger Erfahrung, er habe
selten einen fiir fremde Ansichten so aufgeschlossenen Kopf gefunden



Jesuitische Geistigkeit 263

(408). In den Religionskursen, die P. de Grandmaison fiir Studentinnen
gegriindet hatte, lieB er neben sich Weltpriester wie Ordensleute jeder
Farbe zu Worte kommen, um die jungen Damen mit allen katholischen
Richtungen bekannt zu machen (336).

Solche Einordnung des Wissens in die Seelsorge war weder fiir P. de
Grandmaison noch fiir P. Morawski eine gelegentliche Nebensache. Nach
Wahrheit um der reinen Erkenntnis willen zu suchen, fanden sie gewill
nicht reizlos, aber entscheidend war bei ihrem Forschen und Schreiben
immer der Nutzen fiir das religise und sittliche Leben ihrer Mitmenschen.
Daher legte P. Morawski, so sehr er sonst an der Philosophie hing, ohne
nennenswerte innere Kdmpfe Feder und Professur nieder, als die Ordens-
obern im ersten Eifer der scholastischen Erneuerung Ende der achtziger
Jahre meinten, die von ihm in der Naturphilosophie vertretene Atomlehre
werde sich mit den Weisungen Leos XIII. schwer in Einklang bringen
lassen (182 £.). Schon vorher hatte er in langen Briefen dem Ordensgeneral
die Notwendigkeit dargelegt, beim Papste trotz schwerster Petersburger
Drohungen die geheime Entsendung von Priestern zu den vielen Tausen-
den von Katholiken des ostlichen Ritus zu erwirken, die von der russischen
Regierung aller katholischen Seelsorge beraubt worden waren. Seine
wiederholten Anregungen hatten schliefilich Erfolg, aber seine Gesundheit
wire dieser Mission nicht gewachsen gewesen, und so iibernahm er ebenso
zufrieden die Erziehung der polnischen Jugend im Jesuitenkolleg zu Tar-
nopol und bemiihte sich zugleich, das lau gewordene kirchliche Leben der
Stadt mit neuem Eifer zu beseelen, bis ihn ohne sein Zutun die Macht der
Umstédnde doch wieder fiir den Rest seines Erdenwandels an den Schreib-
tisch, an die Spitze einer von der Ordensprovinz soeben iibernommenen
Monatsschrift und bald auch auf den Lehrstuhl der Dogmatik an der Uni-
versitdt Krakau berief.

Gerade wihrend dieser schriftstellerisch fruchtbarsten Jahrzehnte sind
alle seine Verdffentlichungen, so wenig es manchmal ihre Titel verraten,
auf religiose Kldrung und sittliche Festigung seiner Leser angelegt. Vielen
suchte er auBlerdem, soweit seine dauernde Krinklichkeit es zulieB, durch
brieflichen oder miindlichen Verkehr seelisch zu helfen. Geeignete Horer
der weltlichen Fakultédten scharte er zur ersten Marianischen Akademiker-
kongregation in Polen um sich, und nie hinderte ihn seine Abstammung
aus adeligem und begiitertem Hause, dafiir einzutreten, daB dem Kinde
armer Eltern nicht bloB Brot gebiihrt, sondern daBl ihm bei entsprechender
Befihigung die Tiiren zu den ,hochsten Studien und Stellungen® offen
stehen miissen (206).

Fiir P. de Grandmaison, der seine Wirksamkeit in der Bliite der moder-
nistischen Verirrungen begann, war es selbstverstdndlich, dafl er als Theo-
logieprofessor wie als Leiter der allgemeinen Halbmonatsschrift ,,Etudes
und der theologischen Fachzeitschrift ,,Recherches de science religieuse®
bei sehr deutlicher Ablehnung der kurzsichtigen und hetzerischen ,,Inte-
gralen‘ (189—193) sein Hauptaugenmerk auf die Sicherung der Gldaubigen
gegen unkatholische Gedanken richtete. Zwei Jahre nach dem Antritte



264 Jakob Overmans S. J.

seines Lehramtes sandte er an den Ordensgeneral eine ausfiihrliche Denk-
schrift, die den Plan entwickelte, regelm#Big einige besonders geeignete
Patres nach AbschluB ihrer theologischen Studien zu Fachleuten in
den philologischen und geschichtlichen Hilfswissenschaften der Theologie
heranbilden zu lassen, die bisher auf katholischer Seite zum Schaden
fiir die Kirche vernachlissigt worden seien (147—149). Durch den Beifall
des Generals in seiner Ansicht bestirkt, bemiihte er sich erfolgreich um
das Zustandekommen eines katholischen Sammelwerkes iiber die verglei-
chende Religionsgeschichte, nahm wesentlichen Anteil an der Griindung
der katholischen internationalen ,,Wochen fiir religiose Volkerkunde'* und
hatte kurz vor seinem Tode die Freude, als Frucht lebenslanger neutesta-
mentlicher und dogmengeschichtlicher Studien sein grofies Buch iiber Jesus
Christus zu vollenden, von dem Paul Bourget im ,,Figaro* sagte, es sei
nicht blof Wissenschaft, es sei in einer des Rationalismus miiden Zeit der
apostolische Schrei: Mein Herr und mein Gott! (407f.)

Und dieser apostolische Eifer dridngte P. de Grandmaison weit iiber
das Feld der Wissenschaft hinaus in die praktische Arbeit an den Seelen.
Da er von stirkerer Gesundheit war als P. Morawski, brauchte er sich
nicht mit gelegentlichen Aushilfen im Beichtstuhl und auf der Kanzel zu
begniigen. Fiir die Pariser Polytechniker hielt er regelmiBige religiose
Zirkel und Exerzitien. Fiinfzehn Jahre lang betreute er eine von ihm zur
Leitung von katholischen M#dchengymnasien gegriindete Genossenschaft
von Damen, die nach seinen Regeln ohne Klostergeliibde in christlicher
Vollkommenheit ganz ihrem Berufe zu leben suchten? Nicht blof gab er
ihnen anfangs alle zwei Wochen, spiter sogar jede Woche eine geistliche
Unterweisung, er schrieb ihnen auch Hunderte von Briefen (300—325),
und wie sich das alles aus einer zufilligen Einladung zu Exerzitien ent-
wickelt hatte, ging es ihm auch mit den durchaus nicht so frommen Kan-
didatinnen des hoheren Lehramtes im staatlichen Seminar zu Sévres. Vier
oder fiinf von ihnen iiberlegten einmal bei einer Tasse Tee mit einer schon
angestellten Freundin, ob sie wohl etwas mehr fiir ihre Secle tun kdnnten.
Die Freundin schlug geschlossene Exerzitien vor, aber ein so unerhérter
Eingriff in die persénliche Freiheit wurde einstimmig abgelehnt. Einige
Tage spiter erhielt die junge Oberlehrerin dennoch einen Brief aus Sévres,
der mitteilte, man sei nach langer Uberlegung unter folgenden Bedingun-
gen zu Exerzitien bereit: ,,Verschaffen Sie uns einen Exerzitienmeister
ersten Ranges nach Geist und Charakter, der bereit ist, 1. nur fiir uns zu
sprechen, auch wenn wir bloB vier oder fiinf sind; 2. die Exerzitien an-
zufangen, ohne daBl wir uns irgendwie verpflichten, ihn bis zu Ende an-
zuhoren, wenn er uns nicht gefillt; 3. die Wahl der Exerzitientage uns zu
iiberlassen* (334). Mehrere Priester, an die sich die verlegene Oberlehrerin
wandte, lehnten ab. P. de Grandmaison nahm an, begann mit fiinf Studen-
tinnen und hatte am Ende sieben. So iiberzeugend und zugleich so unauf-
dringlich war der Eindruck seiner Personlichkeit gewesen, daB sich nun

» Die fiir diese Damen gehaltenen Ansprachen stehen im ersten Bande (Confé-
rences) der nach dem Tode des Verfassers erschienenen ,Ecrits spirituels. Paris
1933, Beauchesne, Fr. zo0.—.



Jesuitische Geistigkeit : 265

bis zu seinem Tode, zwolf Jahre lang, jeden Monat 30—35 katholische
und nichtkatholische Studentinnen von Sévres zu einem von ihm geleiteten
Religionskurs mit jihrlich wechselndem Thema versammelten.

Wer um Gottes willen so rasch bereit ist, sich fremden Wiinschen an-
zupassen, mufl in langer Selbstzucht gelernt haben, um Gottes Willen auf
eigene Wiinsche zu verzichten. P. de Grandmaison glaubte am Ende seiner
wissenschaftlichen und aszetischen Ordenserziehung, im reifen Alter von
32 Jahren, zu seiner Erinnerung das Bekenntnis niederschreiben zu diirfen,
dafl er bereit sei, nur fiir Gott zu leben, auf jede natiirliche Freude des
Geistes und der Sinne, auch in erlaubten Dingen, zu verzichten, soweit es
auf ihn ankomme, und sein Leben unter einer fiir die menschliche Selbst-
gefilligkeit vollig reizlosen Aschendecke begraben zu lassen (127). Die
tdglich um ihn waren, bezeugen, dafl er der Willensrichtung auf das Kreuz
musterhaft treu geblieben und immer einen armen und harten Weg ge-
gangen ist (3971.). Um diese Gesinnung nicht zu verlieren, gab er bis zu
seinem Tode freiwillig jeden Monat einem von ihm gewihlten Seelenleiter
unabhédngig von der Beichte genaue Rechenschaft iiber sein Inneres (409).
Aber all diese Selbstverleugnung war in keiner Weise diister oder pathe-
tisch, sie war ungezwungen, heiter und geradezu ,elegant” (209 321).
Kostete das gewiB in vielen Fillen eine Anstrengung mehr, so sorgte doch
die Natur auch hier wieder fiir heilsame Entspannung: seine schépferische
Phantasie hatte von Kindheit an gerne Luftschldsser in jedem Stil gebaut,
und bis an sein Ende fliichtete er sich aus gar nicht seltenen triiben Stun-
den in diese Trdume, die zwar der Formung seines Schrifttums zugute
kamen, in denen er aber doch immer wieder etwas wie Raub an der von
Gott ihm fiir Besseres geschenkten Zeit sah (272 ff. 413 ff.).

Fiir P. Morawski mag die fabelhafte Zerstreutheit, die er von seinem
Vater geerbt zu haben schien; eine dhnliche Hilfe gewesen sein, iiber die
fast unaufhorliche Qual eines Blasenleidens hinwegzukommen. Wie oft
brachten ihm nach der Vorlesung lachende Studenten bis auf die Strafle
den vergessenen Hut oder die Uberschuhe! Eines Tages ging er in seinem
Zimmer auf und ab, widhrend ihm ein Mitarbeiter einen Artikel von
Brunetiére vorlas. Es klopfte an die Tiire, und herein trat ein befreundeter
Prélat und Universitdtsprofessor. Ohne ein Wort zu sagen, fafite P. Mo-
rawski ihn bei den Schultern, drehte ihn um, schob ihn hinaus und schloB
die Tiire hinter ihm mit dem Schliissel ab. Er hatte gemeint, es sei der
Hausdiener, der nach dem Ofen sehen wolle (401). Freilich konnte solche
Versonnenheit immer nur zeitweilig die Empfindung des von Jahr zu Jahr
fortschreitenden Verfalls der kiimmerlichen Krifte lindern. Vergebens
suchte der Kranke nach dem Rate der Arzte in polnischen Bidern Heilung,
vergebens auch schickte man ihn, als sein Professorengehalt grofere Aus-
gaben erleichterte, ganz wie es tiichtige Fachleute jeweils fiir wiinschens-
wert hielten, jihrlich nach Vichy oder nach Kissingen, an die Nordsee,
an die Riviera, nach Agypten. Schlaf und Nahrungsaufnahme verschlech-
terten sich nach voriibergehender Stirkung stets von neuem, und oft durch-
wiihlten brennende Schmerzen seinen ganzen Kérper (405). Friih im Orden
hatte er sich dem gekreuzigten Heiland zum Leiden angeboten: keinem
Stimmen der Zeit. 126. 4. 19



266 Jakob Overmans S. J.

Verlangen nach Bequemlichkeit wolle er folgen, stand, von seiner Hand
geschrieben, auf einem Bléttchen seines Nachlasses, das sehr starke Spuren
des Gebrauches trug, ,,aufler wenn die Gesundheit, ein wirklicher Nutzen,
der Gehorsam, das gemeinsame Leben, der Anstand, die Nichstenliebe
oder sonst ein verniinftiger Grund es fordert (413). Ernst wie diese zu-
gleich ehrlich gegen Ubertreibungen abgegrenzten Worte war nach dem
Urteil des Biographen, der den stillen Kreuztriger viele Jahre beobachten
konnte, die Ausfiihrung (414).

Aufrecht erhalten und gekront wurde ein solches Dasein voller Arbeit
und Schmerz durch innige Hingabe an Gott. So rein war der Achtzehn-
jahrige in den Orden getreten, dafl ihm in den Anfingen seines priester-
lichen Wirkens der Blick in siindige Seelen korperlich wehe tat (369).
In diesen ersten Priesterjahren verpflichtete er sich durch ein Geliibde,
niemals mit klarem BewuBtsein Gott auch nur durch die geringste 1468liche
Siinde zu beleidigen (170). Und als ihm seine Schwester, die als Witwe
zu den Karmeliterinnen gegangen war, einmal sagte: ,,Man erzdhlt mir
immer, dafl du gelehrt und im gesellschaftlichen Verkehr so riesig nett
bist, aber ich wiirde lieber horen, du seiest ein Heiliger”, da zeigte, wie
die Karmeliterin schreibt, sein begeisterter Dank fiir dieses Wort, was
er selber mehr als alles schitzte und suchte (404).

Auch P. de Grandmaison rang unaufhérlich um die Vereinigung seines
Lebens und Arbeitens mit Gott. Soviel er fiir die Menschen tat, immer
fand er eine Mdglichkeit, dem Gebete bedeutend mehr Zeit zu widmen,
als die Ordensregel vorschrieb, und so bewufit blieb er auch wihrend seiner
sonstigen Tétigkeit in Gott verwurzelt, daBl auf alle Mitteilungen, mochten
sie freudig, drgerlich oder schmerzlich sein, die erste Antwort war: ,,Gott
sei gepriesen! ,Der Klang wechselte, das Gefiihl kindlicher Hingabe
nicht* (398). Deshalb konnte er zwei Monate vor seinem Tode schlicht
seinem Seelenfiihrer schreiben, er habe vielleicht auf Kosten wichtigerer
Dinge zu viel Sorge um Kleinigkeiten gehabt, aber da er das nicht recht
beurteilen kénne, bekiimmere es ihn nicht sehr; im Grunde stehe er so
zu Gott, dafl er sagen diirfe: ,,Was habe ich im Himmel, und was will ich
auf Erden aufler dir?“ (417.)

Trotzdem wire es blo8 eine der nicht seltenen hagiographischen Hyper-
beln, wenn man nun behaupten wollte, die zwei Jesuiten hitten danach ge-
strebt, irdischem Fiihlen gidnzlich abzusterben und der Welt gegeniiber
keinen andern Wunsch zu haben, als sie zu verstehen und sie Gott dienst-
bar zu machen. Sie liebten im Gegenteil alles menschlich Frohe und Schéne
mit dankbarem Herzen, weil sie fiir all das Platz genug in der Liebe zu
dem fanden, durch dessen Allmacht und Giite es geschaffen worden ist.
Oit sah man P. Morawski erfreut und erfreuend Stunden oder auch Tage
in verwandten oder sonstwie ihm nahestehenden Adelsfamilien Krakaus
und der naheren Umgebung verbringen, in denen er sicher war, fiir seine
Gedankenwelt Verstidndnis zu finden. In den Mitteilungen aus diesen Krei-
sen kehrt immer der Eindruck wieder, den Grifin Therese Wodzicka, zu-
gleich eine fleifige Mitarbeiterin der von P. Morawski geleiteten Zeit-



Jesuitische Geistigkeit 267

schrift, dreifiig Jahre spiter brieflich so festlegte: ,,Er kam jedesmal wie
ein Strahl vom Himmel, mit warmem Herzen, mit leuchtendem Auge....
Wer mit ihm verkehrte, mufite von der Lebendigkeit betroffen sein, mit
der er ebensowohl die hochsten Wahrheiten wie alles Schone und Gute
erfafite, das es auf Erden gibt"“ (394). Schon in den Kinderjahren war er
mit dem spiteren Professor der Medizin, Franz Chlapowski, eng befreun-
det, der ihn dann auch #rztlich behandelte. Vom Noviziat bis zum Tode
schrieb er ihm aus innigster Seelengemeinschaft zahllose Briefe, und nicht
als seinen Arzt, sondern als seinen liebsten Freund lief er ihn telegraphisch
an sein Sterbebett rufen (358f.).

Ebenso vertraut stand P. de Grandmaison mit seinem Bruder Louis.
Schon in den Studienjahren schrieben sie einander regelmidflig iiber ihre
geistige Entwicklung, und als der Pater in Paris die ,,Etudes” zu leiten
hatte, saB er viele Sonntagnachmittage im Garten seines Bruders, der
unterdessen Oberstleutnant und Professor an der Kriegsschule geworden
war, und tauschte mit ihm theologische gegen militdrische Anschauungen,
aber noch mehr in nie gelockerter Verbundenheit Seele gegen Seele aus
(2491f.). Und wie er in der Unterhaltung mit seinen Mitbriidern, mochte
das Gesprich sich um Theologie oder Geschichte, um Kunst oder Sport
drehen, alle durch seine zugleich ernste und sonnige Teilnahme bezauberte
(392), so durchbebte nach jahrzehntelangem Ordensleben bei der Hochzeit
eines Neffen herzerquickend sein ungeschwichtes Familiengefiihl die er-
greifende Predigt. Gemeinsame Stétten der Kindheit lieB er wiederaufleben,
an denen ihm aus stillen Alleen und blithendem Gestrduch Schwirme
von Erinnerungen in den Abendhimmel zu fliegen und immer noch die
mahnenden oder kosenden Stimmen der Eltern und GroBleltern zu klingen
schienen, die ihren Nachkommen die Treue zu den heiligen Uberlieferungen
ihres Hauses ins Herz gelegt hitten (3).

Neben solcher Sanftheit braucht frische Kraft nicht zu fehlen. In der
Jugend hatte P, de Grandmaison mit Leidenschaft geritten und gejagt, als
Theologieprofessor stellte er sich an freien Nachmittagen mit Axt und
Sige an die Spitze einer ausgewidhlten Gruppe seiner Horer und zog zur
Durchforstung in den Wald des alten englischen Schlosses, das die aus
Frankreich vertriebenen Jesuiten fiir ihre Zwecke recht und schlecht um-
gebaut hatten (156). Zum Holzhauer wire der schwichliche P. Morawski
freilich ungeeignet gewesen. Aber auch er konnte nicht blof mit der trost-
suchenden Mutter eines ungeratenen Sohnes weinen (375). Seine Schwester
Natalie erinnerte sich noch als Karmeliterin mit Entziicken an die vielen
Besuche, die ihr der junge Jesuit in Lemberg machte, wohin er so oft zum
Zahnarzt geschickt werden mufte, dafi er in wenigen Jahren iiberhaupt
keinen natiirlichen Zahn mehr hatte. Natalie wurde im Sacré-Coeur er-
zogen, und wenn die Geschwister im Sprechzimmer genug iiber ihre junge
Frommigkeit geschwirmt hatten, so daB ihre Schutzengel, wie die Kar-
meliterin schreibt, gewif das Lachen nicht mehr verbeifien konnten, dann
jagten sie einander wild durch das Zimmer, weil er so tat, als ob er mit
Gewalt an einem in der Nihe hangenden Glockenstrang ziehen und dadurch
das Haus in Aufruhr bringen wollte, was die erschreckte Klosterschiilerin

TG



268 Jakob Overmans S. J., Jesuitische Geistigkeit

natiirlich nicht dulden durfte (397 £.). Mit den Jahren verlor sich der kind-
liche Ubermut nicht ganz. Noch als Professor in Krakau setzte P. Morawski
sich, wer weill wie oft, bei zwei frommen und uralten Tanten auf den Fufi-
boden, rollte die von ihnen gekauften Stoffe fiir kirchliche Gewidnder auf
und stritt eifrig iiber die dazu passenden Borten oder Spitzen. Wenn das
geraume Zeit gedauert hatte, benutzte er einen giinstigen Augenblick, das
SchoBhiindchen der Damen unbemerkt auf dem hoéchsten Schrank oder
sonstwo zu verstecken, weil ihnen das aufgeregte Suchen dann ebensoviel
Freude machte wie ihm das Zusehen (398).

Vielleicht 146t sich schlieBlich nicht besser sagen, wie diese Jesuiten
in Angelegenheiten ihres Herzens dachten, als P. de Grandmaison es in
dem Gebete ausgedriickt hat, das er im Noviziate fiir seinen Gebrauch
niederschrieb und dreiflig Jahre spater der von ihm gegriindeten Ober-
lehrerinnengenossenschaft vermachte. Es heifit wortlich so: ,,Heilige Maria,
Mutter Gottes, bewahre mir ein kindliches Herz, klar und durchsichtig
wie eine Quelle. Gib mir ein einfaches Herz, dem diisteres Griibeln mif-
fillt, ein Herz, das sich freigebig schenkt und am Leide innig teilnimmt,
ein treues und edelmiitiges Herz, das nichts Gutes vergifit und nichts
Schlimmes nachtridgt. Mache, dafi mein Herz sanft und demiitig sei, daf§
es liebe, ohne Gegenliebe zu verlangen, daBl es gliicklich sei, in andern
Herzen vor deinem gottlichen Sohne zuriickzutreten. Gib mir ein grofes,
unbezwingbares Herz, das durch keine Undankbarkeit verschlossen, durch
keine Gleichgiiltigkeit miide wird, ein Herz, das sich fiir die Ehre Jesu
Christi verzehrt und von seiner Liebe eine Wunde trdgt, die erst im
Himmel heilt.*

Man konnte meinen, dieses Gebet sei einem wolkenlosen Gemiite ent-
stiegen., Dennoch schaute P. de Grandmaison durchaus nicht so heiter ins
Leben wie P. Morawski, dessen Seelenlage trotz aller korperlichen Leiden
fast immer der Uberzeugung entsprochen zu haben scheint, die er am
Schlusse des dritten der ,,Abende am Genfer See” bekennt: Pessimismus
umlagere als Nebel nur Menschen irdischen Sinnes, wihrend im Lichte
der von Gott geoffenbarten Wahrheit ,,ewiger Optimismus® strahle.
P. de Grandmaison leugnete nicht, daB pessimistische Gesinnung irgend-
wie auf einer zu menschlichen Einstellung beruhe, aber er war sich be-
wubBt, daB er eine starke Neigung zum Pessimismus in sich trug, und er
kiampfte dagegen. Wie seine Aufzeichnungen beweisen (174f. 271 418),
zog sich diese geheime Diisterkeit durch alle Jahre seines Wirkens, das
doch iiberallhin soviel Kraft und Freude spendete. Immer wieder befiel
ihn der schwermiitige Gedanke, dafi auf Erden,,das Geistige, das Go6ttliche,
das Gute“ unterliege; manchmal #ngstigte ihn der ,,gefiihlsmaBige Zweifel,
ob das Leben einen Sinn hat, ob ein giitiger Gott die Welt regiert, ob
nicht schlieBlich alles, auch der Glaube und seine gottlichen Wirklich-
keiten, nur ein Spiel der Selbsttduschung ist. GewiB rangen Verstand
und Wille sich stets wieder zu klarer Beruhigung empor, aber bleibende
Bitterkeit iiber die Ohnmacht edelsten Bemiihens verrit sich wohl in den
Worten, die er dem geliebtesten seiner Lehrer ins Grab nachrief: ,,Kleinere



269

Umschau

Leute haben mehr Lirm gemacht, und die es weniger verdienten, smd
hoher geehrt worden* (44).

Und wihrend P. Morawski sein Sterben zu einer Feier gestaltete, um-
sichtig alles anordnete, sorgende Obere und Mitbriider bei sich sah und
mehrmals sich ,,sehr, sehr langsam‘ den Anfang des Johannesevangeliums
vorlesen lieB, bis er das BewuBtsein verlor (357 ff.), starb P. de Grand-
maison ganz allein sechs Tage nach einer gut gelungenen Operation an
plétzlicher Herzlihmung. Bei P. Morawski war der Tod die vom hl. Igna-
tius (,,Constitutiones” P. VI, c. 4, n. 1) erwartete letzte apostclische Tat
der Erbauung; P. de Grandmaison hatte immer sehnsiichtig den unauf-
filligen Hingang des hl. Franz Xaver bewundert, der ohne Mitbriider und
ohne Sakramente auf einsamer Insel starb (307 423).

Umschau

Die Kraft der Symbole

Als Konstantin der GroBe im Jahre
312 gegen den Usurpator Maxentius zu
Felde zog, um ihm die Gewalt iiber Rom
und Italien zu entreifen, war nicht der
romische Adler, der seit Jahrhunderten
die Legionen zum Siege gefiihrt hatte,
das Feldzeichen seines Heeres, sondern
eine vom Kaiser selbst entworfene Fahne,
das Labarum mit dem Kreuz und dem
Monogramm des Namens Christi. Kon-
stantin versicherte, eine Lichterscheinung
am abendlichen Himmel habe ihm den
Sieg im Zeichen des Erlosers verheiBen,
und in der Nacht habe ihn ein Traum-
gesicht aufgefordert, mit dem Symbol
des christlichen Glaubens in den Kampf
zu ziehen. Der Kaiser siegte vor den
Mauern Roms, und die christlichen Fah-
nen trugen dann seine Siege weiter bis
zum HuBersten Osten. So wurde das
Christentum die herrschende Religion
des romischen Reiches.

Die Zeit liegt nicht weit hinter uns,
wo man auf die Pflege von Symbolen,
auf den Glauben an die Macht sinnlicher
Zeichen fiir geistige, namentlich religidse
Werte, mit Verachtung oder wenigstens
ohne Verstindnis herabschaute. In:bil-
derstiirmendem Puritanismus hat man
einst kostbare Denkmiéler der christlichen
Kunst zerschlagen und die sakralen Zei-
chen religiésen Erlebens aus dem Volks-
bewuBtsein auszuloschen versucht. Da-
durch ging aber auch ein guter Teil ech-
ter deutscher Gemiitsschétze verloren.

Doch auf die Dauer ldB8t sich das
wesenhaft aus dem Dridngen und Ahnen
der Seele und des Blutes erwachsende

Empfinden eines Volkes nicht unter-
driicken. Allm3hlich regte sich doch
wieder leise wie das Walten des er-
wachenden Friihlings die religiose Sehn-
sucht, Der Geist versenkte sich in Ahnun-
gen einer im Sinnlichen verleiblichten
Welt des Unbekannten, Jenseitigen und
Gottlichen. Gldubige Seelen suchten im
heiligen Erleben der Liturgie neuen Sinn
und verjiingte Kraft zum Bau eines voll-
kommenen Lebensstiles. Die Kunst gab
der Sinnenwelt wieder eine geheimnis-
volle Bedeutung zur Vermittlung groBer
Gedanken und hoher Gefiihle und er-
schloB die sichtbare Schépfung als Gleich-
nis der Schénheit Gottes, Was wollen
denn in vielen unserer neuen Heilig-
tiimer die oft fiir den ersten Blick so
wunderlichen Gestalten und Gebilde der
Malerei, Plastik und Architektur mit
ihrer naiven, oft schaurig ergreifenden
Starrheit und schroffen Wucht anders,
als die Sammlung des Gemiites auf jene
einzige und tiefste Empfindung des
Hohen, Heiligen, Reinen, Starken oder
Zarten, Jubelnden oder Leidversunkenen,
die den Kiinstler beseelte und schopfe-
risch drangte?

Am wuchtigsten aber offenbart sich
die ewig junge Kraft der Symbole auf
dem Gebiete des nationalen Lebens, be-
sonders in Deutschland. Wer hitte ge-
dacht. daB z. B. die Anderung der Reichs-
farben durch die Weimarer Verfassung
auf der einen Seite einem so starken
und weit verbreiteten Verlangen ent-
sprach, wie es in der Reichsbannerbewe-
gung hervortrat, auf der andern Seite
jedoch einen so leidenschaftlichen Ruf



