Max Pribilla S. J., Nach vierhundert Jahren 155

Aber diese Mdglichkeiten der Entartung und Erkrankung tun der Grifie
und Erhabenheit der gldubigen Gesinnung keinen Eintrag. In Wahrheit
sind es die gldubigen Menschen, auf denen das hohere Leben, der mora-
lische Bestand und sogar der wirkliche, geistige und seelische Fortschritt
der Menschheit beruht. Der glidubige Mensch ist der empfangliche Mensch,
der bereit ist, die groBlen und weiten, wie auch die feinsten Schwingungen,
die den Raum der geistigen Welt durchziehen, aufzunehmen und in sich
erklingen zu lassen. Seine Seele singt alle Melodien mit, die von Gott her
durch die Welt gehen. Er ist der Mensch, der immerfort aufnimmt und
darum auch wichst, der Anteil nimmt an allem, was da ist und sich vor
nichts verschliet, der Mensch, der bereit und willig ist und sich keiner
Forderung versagt, die von oben her und aus der Weite und Ferne zu ihm
kommt. Darum ist der gldubige Mensch auch immer irgendwie ein schop-
ferischer Mensch; wenn auch nicht immer in genialem, geschichtlich be-
deutsamem Ausmall; aber innerhalb seines Glaubenslebens ist er schopfe-
risch, weil er von einer hochragenden und lebensméichtigen Wirklichkeit
gespeist und befruchtet wird. Der gliubige Mensch ist auch der sachliche
Mensch, dem es wirklich um grofie und heilige Interessen zu tun ist, dem
mehr am Herzen liegt als sein ganz privates Behagen oder Besitzen. Der
Mensch, der in andere einzugehen vermag in der Selbstlosigkeit seines
Glaubens und darum auch die Gemeinschaft, die weltweite und welt-
schwere, auf sich nimmt, sie zu tragen und heimzufiihren.

GewiB, der gldubige Mensch wird oft genug enttiuscht, betrogen und
ausgeniitzt, auch dann und gerade dann, wenn sein Glaube gesund und
auf reinste Wirklichkeit gerichtet ist. Alle groBen Idealisten fallen ihrem
reinen Wollen irgendwann und irgendwie zum Opfer. Aber getduscht
wird der an eine ferne und erhabene Wirklichkeit glaubende Mensch
nicht von seinem Glauben und von der Welt, an die er glaubt; denn
sie ist ewig und wahrhaftig wie Gott selbst. Getduscht wird er nur
von den Menschen, die keinen Glauben haben oder ihm nicht folgen.
Und diese sind, wenn auch nicht in der Uberzahl, so doch sicher in der
Ubermacht, in einer Welt, in der nach auBlen hin, im sichtbaren Bereich
die rohe Gewalt und die Liige obzusiegen pflegen. Aber kein wirklich
glaubiger Mensch wird um dieses seines Unterliegens willen ernstlich irre
an seinem Glauben. Die Grofle der Dinge, an die er glaubt, wird nicht be-
rithrt durch die kleinen und winzigen und verginglichen Widrigkeiten, die
wie eine Wolke von Staub iiber einer erhabenen Landschaft und iiber
einem heimfiihrenden Wege liegen.

Nach vierhundert Jahren
Von Max Pribilla S.]J.

ach vierhundert Jahren®, so lautet der Titel einer bedeutsamen Schrift,
s die Marius Besson, Bischof von Lausanne, Genf und Freiburg,
iiber das Verhdltnis zwischen Katholizismus und Protestantismus ver-
offentlicht hat. Die franzosische Originalausgabe erschien im August 1933
und erlebte schnell vier Auflagen. Nun liegt auch eine deutsche Uber-



156 Max Pribilla S. J.

setzung vor, die von Dr. P. Leutfrid Signer O.M. Cap. stammt?. Da die
behandelte Frage uns Deutsche besonders angeht, ist die Schrift wohl ge-
eignet, zum Ausgangspunkt einer ernsten Besinnung iiber die konfessionelle
Lage nach vierhundert Jahren der Glaubensspaltung gemacht zu werden.

Es ist nicht das erste Mal, daBl der feinsinnige Bischof, der nicht nur
die Didzese, sondern auch den Geist eines Franz von Sales geerbt hat, sich
mit dem interkonfessionellen Problem befafit. Die eigenartige Zusammen-
setzung seines Sprengels, zu dem sowohl iiberwiegend katholische als auch
iiberwiegend protestantische Gegenden gehéren, mufite ihn immer wieder
in perstnliche und amtliche Beriihrung mit Andersgldubigen bringen und
ihn nach Mitteln und Wegen Ausschau halten lassen, um den unheilvollen
Rifl, der seit vierhundert Jahren durch die abendlindische Christenheit
geht, zu heilen oder doch wenigstens seine Heilung vorzubereiten. Dazu
trieb ihn auch die Wahrnehmung, wie viele gute und edle Christen hiiben
und driiben unter der bestehenden Trennung leiden und wie sehr durch
diese Trennung die Krafte des Christentums zersplittert werden.

Aber aus der eigenen Erfahrung gewann er auch einen tiefen Einblick
in die ganze Verwickeltheit der konfessionellen Verhiltnisse, die mit ge-
schichtlichen Uberlieferungen, theologischen Auffassungen, persdnlichen
und nationalen Eigenheiten verwoben sind. Er machte die Beobachtung,
dafBl sich aus der Ferne oder vom Katheder die Dinge nicht selten doch
ganz anders ausnehmen, als sie in Wirklichkeit sind, und lernte Verstind-
nis fiir die geistigen und gefithlsméBigen Unwigbarkeiten, die im Leben
fordernd oder hindernd mitschwingen und oft die Entscheidung geben. Aus
diesen Erkenntnissen erwuchs ihm das BewuBtsein der schweren Verant-
wortung, die durch die Tatsache der Glaubensspaltung beiden Teilen —
Katholiken wie Protestanten — auferlegt ist. Denn da die Einheit der
Kirche der ausdriickliche Wille Jesu Christi ist, so ist die Sorge fiir sie
auch Pflicht aller Christen, der sie mit blassen Wiinschen und kraftlosen
Entschliissen nicht geniigen kénnen.

Ein grolles Verstehen ist es also, mit dem Bischof Besson an seine Auf-
gabe herantritt. Diesmal hat er die Form von Briefen gewdhlt, die zum
grofiten Teil zwischen einem katholischen und einem protestantischen (re-
formierten) Pfarrer gewechselt werden. Doch kommen auch andere Brief-
schreiber zu Wort, um bald die eine, bald die andere Seite der interkon-
fessionellen Beziehungen zu beleuchten. Alle Beteiligten sind gute, fried-
liche Menschen; kein schriller Ton von finsterem HaB stort ihre vertrau-
liche Aussprache. Alle fiithlen den Schmerz der konfessionellen Trennung
und erkennen klar, dafl iiber diese traurige Spaltung gesprochen werden
mufl. Aber iiber das Wie konnen vorerst nur tastende Versuche gewagt
werden. ,,Vierhundert Jahre hindurch®, schreibt der.katholische Pfarrer,
»,Stehen wir jetzt einander gegeniiber, Katholiken und Protestanten, wieder-
holen uns stets dieselben Einwinde und verteidigen uns stets mit den-
selben Gegengriinden. Und doch, die Frage als solche dndert sich in keiner
Weise*“ (191f.). Und der protestantische Pfarrer antwortet: ,,Wir befinden

1 (366 S.) Luzern 1934, Riber & Cie. M 3.80, geb. 5.50.



Nach vierhundert Jahren 157

uns gleichsam auf zwei Ufern und sind durch einen breiten Graben ge-
trennt. Viele machen sich in ihrem Unverstand iiberdies ein Vergniigen
daraus, ihn tiglich tiefer zu schaufeln. Mit dieser verheerenden Arbeit
sollten wir einmal aufhéren und vielmehr danach trachten, den schmerz-
lichen Abgrund auszufiillen. Zwar stinden wir einander auch dann noch
fern, aber wir wiéren doch nicht mehr durch einen Abgrund, sondern nur
noch durch einen Abstand getrennt, — eine Ebene 148t sich leichter iiber-
schreiten als eine Schlucht” (25).

Nach solcher vorsichtiger Fiihlungnahme entwickelt sich dann ein Ge-
sprich, das nicht nur theologische Lehrunterschiede, sondern auch das
praktische Verhalten zwischen Katholiken und Protestanten zum Gegen-
stande hat. Besprochen werden vornehmlich Fragen, die dem Leben und
der Seelsorge naheliegen und sich immer wieder vordringen, wie z. B.
Marienverehrung und Andachtsiibungen, kirchliche Autoritit, Propaganda,
Darstellung der Reformationsgeschichte, Rechtfertigungslehre, Mischehen,
Ablafl und Gebet fiir die Verstorbenen. Zwanglos bietet sich dabei die
Gelegenheit, so manches Vorurteil und Mifverstindnis in dem dornen-
vollen Geldnde zwischen den Konfessionen zu beriihren und zu beheben.
Und es ist stets eine zarte Hand, die nur schonend die Wunden betastet
und sich hiitet, durch harten Druck das Ubel zu vermehren. Alles ist zu-
gleich getaucht in die Liebe zum gemeinsamen Vaterland, iiber dem die
Spaltung im Glauben wie ein dunkler Schatten liegt. Immer wieder fallen
Schlaglichter auf die heimatlichen Verhiltnisse des schonen Waadtlandes,
dessen altehrwiirdige Kirchen und Stidtten dem Leser in eingefiigten Holz-
schnitten vor Augen gefiihrt werden. Das gibt der ganzen Darstellung
etwas Personliches und Anheimelndes. Auch dort, wo die Briefe sich fast
zu theologischen Abhandlungen erweitern, tragt nicht trockene Lehrhaftig-
keit dogmatische oder geschichtliche Beweise vor, sondern ist die Be-
miihung offensichtlich, den religidsen Lebenswert der kirchlichen Lehre
und Praxis darzutun und dem Verstindnis auch der Andersgldubigen nahe-
zubringen.

Der katholische Pfarrer, aus dem wir die Stimme des Bischofs selbst
vernehmen diirfen, weill sehr wohl, dafi die empirische Erscheinung der
katholischen Kirche infolge der Unvollkommenheit ihrer Glieder dem Ideal
der Kirche Christi nicht entspricht, ihr vielmehr oft im Lichte steht; er
macht deshalb auch nicht den aussichtslosen Versuch, Schwichen und
Fehler auf der katholischen Seite zu verschweigen oder zu vertuschen.
Alle Schwarzweifimalerei wird sowohl fiir die Kirchengeschichte der Ver-
gangenheit wie fiir das religiose Leben der Gegenwart von ihm beherzt
abgelehnt. Zwar verkennt er nicht, dafl es noch immer so etwas wie einen
»iuror protestanticus® gibt, aber ebenso bereitwillig gibt er zu, daB es auch
die Katholiken oft an Verstindnis, Ehrfurcht und Liebe gegeniiber den
Andersgldubigen fehlen lassen und sich das Werk der Wiedervereinigung
im Glauben zu einfach und zu leicht vorstellen.

Wie zufillig, aber mit weiser Absicht sind in die Briefe ganz unschein-
bare, aber praktisch iiberaus wichtige Regeln der christlichen Klugheit ein-
gestreut, um das Augenmerk darauf zu richten, wie durch herzliche An-



158 Max Pribilla S. J.

teilnahme am Geschick des andern, durch kleine Gefalligkeiten und Riick-
sichtnahmen das gegenseitige Verstehen und Vertragen der beiden Kon-
fessionen gefordert werden kann. Das sind freilich, zumal fiir den Christen,
ganz selbstverstindliche Dinge; aber das Leben zeigt immer wieder an
zahlreichen Beispielen, dafl gerade das Selbstversténdliche und Néachst-
liegende nicht beachtet wird. Um so niitzlicher ist die eindringliche Mah-
nung, die durch dieses Buch besonders an alle Theologen und Seelsorger
ergeht, sich stets bewulit zu sein, wieviel sie durch ihr Verhalten in Wort
und Tat zur Verséhnung, aber auch zu weiterer Entfremdung der getrenn-
ten christlichen Konfessionen beitragen koénnen. Die Folgerung fiir die
Heranbildung der Geistlichen ergibt sich von selbst. Sie miissen von Ju-
gend auf theologisch und psychologisch auf die schwere, aber echt christ-
liche Aufgabe der konfessionellen Verstindigung hingewiesen und vor-
bereitet werden, was natiirlich voraussetzt, dafi ihre Erzieher ihnen durch
Wort und Beispiel, durch Einsicht und Takt die rechte Gesinnung gegen-
iiber den Andersgliubigen vorleben. Heillsporne und Fanatiker wird es
freilich immer geben, aber sie miissen Ausnahmen bleiben und diirfen nicht
den Beifall der andern finden.

Mit Recht wird in dem Buche groBies Gewicht auf die Sprache bei
Behandlung konfessioneller Dinge gelegt; denn die Sprache offenbart hier
die innere Gesinnung und wirkt auch wieder auf die Gesinnung zuriick.
Das gilt sowohl fiir die Sprache der Wissenschaft wie fiir die des alltdg-
lichen Lebens. So wird zutreffend gesagt: ,,Selbst gewisse theologische
Fachausdriicke, die an sich richtig sind, aber im Zusammenhang Mifver-
stindnisse hervorrufen kdnnen, lassen wir besser beiseite” (212). Und dann
die weise Bemerkung iiber das Gebet fiir die ,,Bekehrung der Protestan-
ten®, fast so, als ob wir, ,,die Gerechten®, sie, ,,die Siinder*, herumbringen
wollten (306f.). ,,Beten wir also fiir die ,Bekehrung‘ von Katholiken und
Protestanten, damit wir alle den Einsprechungen der Gnade gehorchen
und die Heilsbotschaft Christi in ihrer ganzen Fiille erlangen. Dann wer-
den wir einmal alle die gleiche Lehre bekennen, die gleichen Sakramente
empfangen, dem gleichen Oberhaupt gehorchen und vom gleichen Geist
durchdrungen sein. Dann wird ein Hirt sein und eine Herde.”*

Ganz in Ubereinstimmung mit der Lehre der Geschichte und des Lebens
wird in dem Buche an den verschiedensten Stellen nachdriicklichst betont,
daB die Riickkehr zur Glaubenseinheit eine Frage nicht nur der Wahrheit,
sondern auch der Liebe ist, und daB man sich in den Erweisen der Liebe
auch nicht durch iible Erfahrungen und Enttduschungen beirren lassen
darf. In diesem Zusammenhang erwihnt der katholische Pfarrer das Wort
des hl. Johannes vom Kreuz — ,.eins der schonsten, die von Menschen-
lippen geflossen —: ,,Wo keine Liebe ist, da sdet Liebe, und ihr werdet
Liebe ernten® (42). Im Verhiltnis zwischen den getrennten Kirchen muf}

2 Das hier naheliegende MiBverstindnis kommt von der Mehrsinnigkeit des
lateinischen Wortes ,,conversio“, das sowohl die Hinwendung zu Gott aus einem
Siindenleben als auch den Eintritt in die katholische Kirche oder in einen religisen
Orden bedeuten kann. Nicht jeder Protestant, der zur katholischen Kirche iibertrat,
ist danach ein besserer Christ geworden.



Nach vierhundert Jahren 159

eben die Liebe erst die psychologischen Voraussetzungen schaffen, ohne die
jeder Versuch der Verstindigung von vornherein auf Ablehnung stofien
wiirde.

Darum ist auch das duflere, personliche wie berufliche Verhiltnis zwi-
schen den verschiedenen Konfessionen in der gleichen Gemeinde von grofler
Bedeutung fiir die gegenseitige Verstindigung. Wir sind gewohnt, das
rechte Verhdltnis als konfessionellen Frieden zu bezeichnen, und es ist
dabei eine Frage der Wortbegrenzung, ob man den Ausdruck ,konfessio-
neller Friede“ auf die biirgerliche Gleichberechtigung und Unangefochten-
heit im gemeinsamen politischen Raum beschrinken oder in einem weiteren
Sinne fassen will. Jeder Friede, wenn er echt und dauerhaft sein soll, ist
immer auch eine Frucht der Liebe und reicht damit iiber die rein biirger-
liche Rechtssphire hinaus. Auch das dufiere Verhiltnis zu den Andersgliu-
bigen ist bezeichnend fiir die religiose Gesinnung, die ihm zu Grunde liegt.
Wie nichts den Charakter eines Menschen mehr verrit als Vornehmheit
oder Unbeherrschtheit bei Angriffen gegen seine Uberzeugung, so ist auch
die Art und Weise, unser Verhiltnis zu den Andersgldubigen aufzufassen
und zu gestalten, in Wahrheit eine Probe auf den Wert unseres praktischen
Christentums.

Endlich hebt das Buch die Aufgaben hervor, die unbeschadet der kon-
fessionellen Verschiedenheiten von Katholiken und Protestanten zur Ehre
Gottes und zum Heile der Menschen gemeinsam unternommen werden
konnen und sollten. Es beriihrt sich hierin mit den berechtigten Gedanken
und Bestrebungen der Stockholmer Bewegung, die unter Ausschaltung
theologischer Streitfragen auf eine Zusammenarbeit aller Christen in prak-
tischen Lebensfragen hinweist. Manche schauen zwar heute auf diese Rich-
tung geringschitzig herab, weil sie sich nicht zur Héohe theologischer
Problemstellung und Zielsetzung erhebt, gleichsam im Vorhof des Heilig-
tums stehen bleibt. Wer aber die Erfordernisse des Lebens betrachtet, wird
diese Geringschidtzung nicht teilen. Denn wenn die Christen sich nicht
entschieden und geschlossen gegen die Ausbreitung der Gottlosigkeit und
der Unsittlichkeit, gegen den Einbruch des alten und des neuen Heiden-
tums zur Wehr setzen, dann wird bald fiir theologische Untersuchungen
und ihre Dialektik weder Raum noch Mufle sein. Mit allem Nachdruck
hat denn auch Papst Pius XI. in seiner Enzyklika ,,Caritate Christi vom
3. Mai 1932 die Christen aller Bekenntnisse gemahnt, mit vereinten Krif-
ten (viribus amice consociatis) den sozialen Ubeln der Menschheit abzu-
helfen und gegen den Ansturm der offenen Gottlosigkeit zusammenzu-
stehen ®.

In den Gespréachen, die Bischof Besson zwischen Katholiken und Prote-
stanten fiihren laBt, ist die protestantische Seite durch Anhinger eines
bibelgldubigen Kalvinismus vertreten, dessen kirchliches Leben in seit
langem gewohnten Bahnen unangefochten verliuft und noch riumlich und
geistig iliberschaubare Verhiltnisse kennt. Die konfessionelle Lage im

3 Acta Apost. Sedis 1932, 178 184. Niheres iiber die Einheit im Wirken in meinem
Buch ,,Um kirchliche Einheit“ (Freiburg 1929) 240—264.



160 Max Pribilla S. J.

schénen Waadtlande ist daher noch ziemlich einfach, und so kommt es,
daB die ganze Darstellung, von Deutschland gesehen, fast wie ein Idyll
wirkt; denn in Deutschland ist die religiose Krise in einer Tiefe aufge-
brochen, daB selbst die abgriindige Frage, ob wir iiberhaupt noch Christen
sind oder sein kénnen, die Geister beunruhigt und entzweit. Die religidse
Unwissenheit und Zerfahrenheit, auch bei den sog. Gebildeten, ist gerade-
zu erschreckend, und im praktischen Leben ist weithin eine Sédkularisie-
rung eingetreten, die den EinfluB des Christentums auf die private oder
Sffentliche Wirklichkeit vermissen 148t. Das allm#hliche Dahinschwinden
der Glaubenssubstanz hat weite Kreise der blofen Namenchristen fiir den
Abfall reif gemacht. Dazu kommt, daBl die protestantische Kirche auch in
ihrer duBern Verfassung wie durch ein Erdbeben erschiittert ist.

Solche Zeiten schwerster Priifung, in denen Sturm und Wellen gegen
die Kirche toben, zwingen die Christen selbst gegen ihren Willen zu ern-
ster Riickbesinnung auf die letzten Grundlagen ihres Glaubens, ndtigen
sie, sich selbst und andern iiber Wesen und Eigenart ihres besondern Be-
kenntnisses und auch ihrer Spaltungen Rechenschaft abzulegen. Damit ist
aber unausweichlich die alte Frage nach dem Verhiltnis von Katholizis-
mus und Protestantismus aufs neue und in neuer Eindringlichkeit gestellt.

Es liegt im Wesen des Protestantismus, daB er immer wieder gefragt
ist, gegen was und gegen wen er eigentlich protestiert. Das ist der Grund,
warum er innerlich von der katholischen Kirche nicht freikommt, mogen
die Seitenblicke auf sie nun freundlich oder feindlich sein. Und die Hal-
tung zur katholischen Kirche entscheidet auch iiber den weiteren Weg
des Protestantismus.

Die ZuBern Bedringnisse hitten dem Protestantismus nicht in solcher
Weise zusetzen konnen, wenn er nicht schon lange von einer innern Un-
ruhe gequilt wire, die gerade seine ernstesten und besten Anhénger er-
griffen hat, zumal angesichts der groBen Uneinigkeit in den eigenen Reihen.
Die Kunde klingt in ihren Ohren nicht mehr glaubhaft, daB die grofie
Mannigfaltigkeit des protestantischen Christentums die Herrlichkeit der
freien, gottlichen Gnade vor aller Augen ausbreite. Es ist allmdhlich der
Zersplitterung zu viel geworden, als daB noch von einem Reichtum der
Entfaltung gesprochen werden kénnte. Die Spaltung der Christenheit wird
aufrichtig als Schuld, Schmach und Not anerkannt und empfunden, wenn
auch kein Weg sichtbar ist, sie zu iiberwinden. So heiBit es in einer Schrift
der ,,Bekennenden Kirche“*: ,,Das Vorhandensein der Konfessionen ist
nicht ... die begriifenswerte Darstellung des grofien Reichtums des christ-
lichen Glaubens in mancherlei Frommigkeitstypen, sondern eine Frucht
der Siinde und deshalb eine Strafe Gottes.... Konfessionen ent-
stehen durch menschliche Schuld; Irrlehre, Ehrsucht, Irrtum stehen an
ihrem Anfang.“ Was aber aus menschlicher Schuld stammt, muf mit
Gottes Gnade wieder gutgemacht werden.

2 Chr. Stoll, Konfessionen? (Miinchen 1935, Kaiser) gf. Vgl dazu das Urteil
H. Grisars: ,,Ohne die Annahme eines groBen Verderbnisses in der Kirche bleibt
die Tragddie der Glaubensspaltung ein vollig unlésbares Ritsel“ (Martin Luthers
Leben und sein Werk? [Freiburg 1927] 117). ;



Nach vierhundert Jahren 161

Es geht heute nicht um Erneuerungen und Besserungen in untergeord-
neten Dingen. DaBl der Protestantismus, ,,allein das kérperlose Wort ver-
ehrend®, aus Gegensatz zur katholischen Kirche die religits bildende Kraft
einprigsamer Formen und Zeichen vernachlissigt und dadurch an Einflu}
auf die weiten Volkskreise erheblich verloren hat, wird ohne viel Be-
denken zugestanden. Aber der eigentliche Zweifel sitzt viel tiefer. Es ist
die bange Frage, die sich freilich nur schiichtern und unter ausdriicklichen
Verwahrungen hervorwagt, ob nicht die Reformatoren des 16. Jahrhun-
derts durch die innere Wucht der Ereignisse weiter getrieben worden sind,
als sie selbst eigentlich wollten und voraussahen, ob sie nicht eine Protest-
haltung, die bis zu einem gewissen Grade berechtigt war, zu einem grund-
sdtzlichen Bekenntnis erweitert und versteift haben, ob somit im Grunde
die ganze Reformation in den Augen des Christen (nicht des Freigeistes)
vielleicht ein einziges, groBes MiBverstéindnis durch die Schuld beider Teile
gewesen ist.

Zu Beginn der Oxfordbewegung hat der Anglikaner Richard Hurrell
Froude (f 1836) das vielen Ohren hart klingende Wort gesprochen:
,,Die Reformation war wie ein schlecht eingerichtetes Glied; man muf es
wieder brechen, um ihm die rechte Form zu geben.”® Der Verlauf jener
Bewegung hat es zustande gebracht, daB heute viele Anglikaner, auch
wenn sie keine Neigung zeigen, rémisch-katholisch zu werden, es dennoch
mit Entriistung ablehnen, Protestanten zu sein und zu heiflen. So weit ist
allerdings die Entwicklung in Deutschland keineswegs gediehen. Doch ist
auch hier in unsern Tagen der Kampf um den Sinn der Reformation in
aller Schirfe entbrannt. Und zwar handelt es sich darum, nach welcher
Richtung die ,,Nachpriifung” der Reformation zu erfolgen hat, ob man
auf die Reformatoren oder hinter die Reformatoren zuriickgehen, oder ob
man die ,,morschgewordenen Grundlagen der Vergangenheit beherzt ver-
lassen und die ,,steckengebliebene” Reformation Luthers und Kalvins in
einer ,,wirklichen Volkskirche mit einem artgeméBen, dogmenlosen Chri-
stentum ,,vollenden soll. Diese Frage wird nicht nur in stiller Studier-
stube erwogen, sondern vor die breiten Massen getragen und mit groBer
Leidenschaftlichkeit umstritten. Und es geht dabei um den letzten Ein-
satz, was christliches Bekenntnis, was christliche Kirche iiberhaupt ist
und bedeutet. '

So durchlebt der Protestantismus in der Gegenwart eine entscheidende
Stunde, die zugleich sein eigenes, zwiespiltiges Wesen und die innerste
Seinsproblematik der Reformation enthiillt. Denn, wie Oskar Bau-
hofer® treffend bemerkt, ,,die Reformation ... schwingt innerlich, sucht
sich selber ruhelos zwischen zwei dullersten Polen: — und diese beiden
Pole werden bezeichnet durch die (katholische) Kirche auf der einen und

5 Remains I (London 1838) 433: ,,The Reformation was a limb badly set, it must
be broken again in order to be righted.”“ Vgl. . Yngve Brilioth, The Anglican Re-
vival (London 1925) 12I.

¢ Der Katholische Gedanke (Augsburg 1934) 39/40. Vgl. auch die Ausfiihrungen
Bauhofers in: E. Kleineidam und O. KuB, Die Kirche in der Zeitenwende (Pader-
born 1935, Bonifatius-Druckerei) 390—410.

Stimmen der Zeit. 129. 3. 12



162 Max Pribilla S. J.

die Glaubenslosigkeit, die reine Sdkularitéit auf der andern Seite. In dieser
ungeheuerlichen Spannungsbreite verlduft, vollzieht sich die Reformation,
von innen gesehen. Dies ist das geschichtliche Gesetz, dies ist die inner-
lichste Tragik und zugleich auch die letzte VerheiBung reformatorischen
Christentums. Irgendwo auf dieser Linie, ganz nahe der Kirche oder ganz
nahe dem Unglauben oder in einer schwebenden Mitte und Unentschieden-
heit, steht jede Generation evangelischer Christen und noch einmal jeder
einzelne.... Darum ist ja die Geschichte der Reformation und des refor-
matorischen Christentums ... von so geradezu bedngstigender Ritselhaf-
tigkeit, wenn wir auf das geistige Schicksal der Menschen blicken. Das,
was wir hier als Gesetz des evangelisch-reformatorischen Christentums
iiberhaupt ausgesprochen haben, erleuchtet und erldutert mit einem Schlag
auch die Vorginge im heutigen deutschen Protestantismus.*

Eine solche Zeit gewaltiger Girung stellt aber auch an die Katholiken
schwere und hohe Anforderungen. Nicht nur die innere Verbundenheit mit
allen, die Christi Namen tragen und um Christi Lehre ringen und leiden,
sondern auch die Wahrung und Verteidigung des eigenen Glaubens zwingt
sie, aufzuhorchen, wenn der Sinn, das ,,Anliegen” der Reformation wieder
zur Erorterung gestellt wird; denn erst dann ist die providentielle Aufgabe
der Reformation ganz erfiillt und damit die Reformation katholischerseits
innerlich iiberwunden, wenn alles Wahre und Gute, das die Reformatoren
gewollt haben, unter Ausschluf ihrer Irrtiimer von der Kirche anerkannt
und aufgenommen sein wird. Die Katholiken haben sich also ernstlich
zu priifen, ob sie die theologischen Fragen und Einwénde der Protestanten
und des Protestantismus mit letzter Klarheit beantwortet und auch die
inzwischen eingetretenen Verschiebungen in der Problemstellung und den
tatsichlichen Verhiltnissen geniigend gewiirdigt haben. Ist es nicht mog-
lich oder sogar wahrscheinlich, dafi wir hiiben und driiben unter verschie-
denen Formeln das gleiche, aber auch unter gleichen Worten Verschie-
denes meinen? Haben die Katholiken in Gegensatzhaltung zum Protestan-
tismus nicht manche Wahrheiten und Werte zu wenig betont, weil sie
von den andern zu stark hervorgehoben wurden, und umgekehrt? Es er-
gibt sich jedenfalls fiir die katholische Seite die unabweisbare Notwendig-
keit, iiber die iiblichen Darstellungen in den theologischen Lehrbiichern
hinaus eine neue geistige Fiihlungnahme mit der religisen Gedankenwelt
der heutigen Protestanten zu gewinnen, damit wir klar sehen, worin nun
jetzt Katholiken und Protestanten einig oder uneinig sind. Es muf} also
zwischen den getrennten Kirchen das Gesprédch, das vor Jahrhunderten
als aussichtslos abgebrochen wurde, unter wesentlich veranderten Umstin-
den wieder aufgenommen und fortgesetzt werden.

Freilich wird dagegen mit ungestiimen Worten eingewandt, dieses ganze
Bemiihen sei unter den Stiirmen des vorwirtsdringenden Lebens gegen-
standslos geworden. Das Volk interessiere sich nicht mehr fiir die Fragen
einer veralteten Dogmatik, und die Kirchen sollten endlich aufhéren, ein-
ander zu ,,bekdmpfen’ und durch theologische Streitigkeiten, durch,,Theo-
logengezink® die konfessionellen Gegensdtze zu verschirfen, und zwar
aus Religion und aus Liebe zur Volksgemeinschaft. Darauf ist zu ant-



Nach vierhundert Jahren 163

worten, dafl die Bemiihung um die konfessionelle Verstdndigung nicht mit
einem gehissigen, polternden, die Leidenschaften aufpeitschenden Streiten
verwechselt werden darf. Nicht das Eintreten {fiir die eigene Uberzeugung
mit ritterlichen Waffen hindert die Einigung in nationalen Fragen, wohl
aber Unaufrichtigkeit und Unduldsamkeit. Geistiges Leben ist hienieden
ohne geistigen Kampf nicht moglich. Das stort oder gefihrdet keineswegs
die Volksgemeinschaft, wofern man nur geistigen Frieden und geistigen
Friedhof unterscheidet. Wollte man unter dem zu meidenden ,,Bekdmpfen*
auch das geistige Ringen um die religise Wahrheit und das echte Chri-
stentum begreifen, dann mufBl gesagt sein, daB eine Religion ihre Seele
verliert, wenn ihr an der Wahrheit nichts mehr gelegen ist. Wem religitse
und kirchliche Fragen gleichgiiltig sind, der mag alle konfessionellen Aus-
einandersetzungen ablebnen; ihm fehlt aber auch die erste Vorbedingung,
um hier mitsprechen zu konnen, genau so wie dem Blinden, wenn von
Farben die Rede ist.

Wenn Christus wirklich der eingeborene Sohn Gottes ist und eine Bot-
schaft fiir uns gebracht hat, was die Katholiken und die positiv gldubigen
Protestanten zuversichtlich bekennen, dann ist es die eigentlich entschei-
dende Frage der Menschheit, was er zu glauben und zu tun befohlen hat.
Mag auch die Lehre Christi den Juden ein Argernis und den Heiden eine
Torheit sein, den wahrhaft Gldubigen ist sie Gottes Kraft und Gottes
Weisheit (Rém. 1, 16; 1 Kor. 1, 23 24). Und darum kommt alles darauf
an, die wahre Lehre Christi zu erkennen. Denn wer an Christi Gottheit
glaubt, kann nicht auf die verlegene Rede verfallen, Christi Wahrheit sei
im Laufe der Jahrhunderte verlorengegangen und unauffindbar geworden.
Um die wahre Lehre Christi geht es also in dem Ringen der Konfessionen
um Glauben und Kirche. Es ist der erfreuliche Gewinn aus all den vielen
Aussprachen der letzten Jahrzehnte iiber das Verhiltnis der Konfessionen
zueinander und die Moglichkeit ihrer Wiedervereinigung, daB der iiber-
ragende Wert der Wahrheit allseits anerkannt wird und das Suchen nach
der Einheit iiberstrahlt. Klar und bestimmt hat es 1904 der anglikanische
Bischof Charles Brent, spiter Pridsident der Lausanner Kirchenkon-
ferenz, auf dem sechsten internationalen AltkatholikenkongreB in Olten
ausgesprochen: ,,Wahrheit ist gréfer als Einheit. Wahrheit mit Einheit,
wenn moglich; — aber Wahrheit um jeden Preis und ohne Einheit, wenn
es sein muB.“?

Gerade weil die Wahrheit der Stern ist, der iiber aller Arbeit fiir die
Wiedervereinigung der getrennten Christenheit stehen muB, so ist die
Hoffnung begriindet, daBl diese Arbeit iiberall dort gesegnet sein wird, wo
sie aus lauterer Liebe zur Wahrheit unternommen wird. Schon die blofie
Tatsache, daB es verschiedene christliche Bekenntnisse gibt, die im Glau-
ben nicht iibereinstimmen, ist ein deutlicher Beweis, daf} Christi Offen-
barung an irgend einer Stelle miBiverstanden worden ist. Alle Bestrebungen,
die auf die kirchliche Einigung gerichtet sind, haben daher im Grunde nur
das eine Ziel, die Ursprungsstelle des Irrtums herauszufinden und klar-

7 Internationale Kirchliche Zeitschrift (Bern 1929) 68.
2%



164 Max Pribilla S. J.

zustellen. Die notwendige Voraussetzung dazu ist die konfessionelle
Verstindigung. Wer sich aber mit einem andern verstdndigen will,
muB zweierlei leisten: den Standpunkt des andern verstehen und den eige-
nen dem Verstindnis des andern nahebringen. Beides gehort innerlich zu-
sammen; denn nur wer die Anschauungen seines Gegners richtig kennt,
versteht auch seine eigene Uberzeugung. Beides ist auch schwieriger, als
es auf den ersten Blick erscheint; denn der Zwiespalt der Konfessionen
ist nicht auf einzelne dogmatische Sitze beschrinkt, sondern geht bis in
die Tiefe und erstreckt sich fast auf jedes einzelne Wort. Und iiberdies
steht so viel Papier zwischen den Konfessionen, dafl sie nicht iiber den
Berg hinweg einander in die Augen sehen konnen.

Die Lehrunterschiede der Vergangenheit wirken auch in der Gegen-
wart weiter fort und haben sich zu Fragen und Gegensitzen zugespitzt,
von denen das 16. Jahrhundert in dieser Fassung nichts geahnt hat. Ja sie
haben zu Unterschieden in der theologischen Grundhaltung gefiihrt, die
bis zum Begriff Gottes, der Religion und der Offenbarung hinab- oder
hinaufreichen. Man denke etwa an das Bekenntnis Karl Barths: ,Ich
halte die ,analogia entis‘ fiir die Erfindung des Antichrist und denke, daf§
man ihretwegen nicht katholisch werden kann. Wobei ich mir zu-
gleich erlaube, alle andern Griinde, die man haben kann, nicht katholisch
zu werden, fiir kurzsichtig und unernsthaft zu halten. ® Dazu kommt noch
die Verwirrung der Sprache, so daf dieselben Worte, wie z. B. Natur,
Siinde, Gnade, Glaube, Verdienst, Kirche, Autoritit und Sakrament,
hiiben und driiben einen ganz verschiedenen Sinn haben. Es ist daher not-
wendig, bestindig auf die stérenden Nebengerdusche zu achten, die in
den-Ohren des andern wach werden, wenn eines dieser theologischen Worte
erklingt. Dies gilt besonders in der so entscheidenden Rechtfertigungs-
lehre, wo genau gepriift werden muB, ob mit den gebrauchten Fachaus-
driicken die gleiche Bedeutung verbunden wird, da die geringste Verschie-
bung hier von grofitem Ausschlag ist®.

In methodischer Hinsicht sind ferner einige Regeln zu beobachten, um
das Werk der konfessionellen Verstindigung zielstrebig zu fordern. Wah-
rend in Fragen des praktischen Lebens ein ausgleichender und abschwa-
chender KompromiB oft eine gliickliche Losung ist, verhilt es sich in theo-
retischen, geistigen Fragen gerade umgekehrt. Das Trennende wird hier
leichter iiberwunden, wenn es in seiner ganzen Tragweite und Tiefe be-
wuBt erkannt wird. Das gilt auch fiir den geistigen Kampf der Konfessio-
nen, und es gilt auch fiir die Auswahl der Kampfer. Jene oft tragischen
Gestalten, die zeitweilig oder dauernd zwischen den konfessionellen Fron-
ten stehen, haben gewiB im Plane der géttlichen Vorsehung ihre besondere

8 Die Kirchliche Dogmatik I 1 (Miinchen 1932), Vorwort VIII{

o Bekannt ist Luthers Ausspruch aus dem Jahre 1535: ,Si igitur papa nobis
concesserit, quod solus Deus ex mera gratia per Christum iustificet peccatores, non
solum volumus eum in manibus portare, sed etiam ei osculari pedes” (Comment. in
Ep. ad Gal., Erl. Ausg. I 149; Weim. Ausg. 40 I, 181). Den Satz: ,,quod solus Deus
ex mera gratia per Christum iustificet peccatores®, kann auch der Katholik unter-
schreiben (Conc. Trid. sess. 6, c. 7 8; Denzinger, Enchiridion n. 799 8o1). Es kommt
also auf die Auslegung an.



Nach vierhundert Jahren 165

Aufgabe. Aber fiir die Klarstellung und Behebung der konfessionellen
Gegensitze scheinen sie weniger geeignet. Darum sagte ich in meinem
Vortrag zu Uppsala am 2. November 1933: ,,Die interkonfessionelle Aus-
sprache, die der Verstdndigung dienen soll, wird dann am fruchtbarsten
sein, wenn sie zwischen Personlichkeiten stattfindet, die in ihrer religiosen
Uberzeugung gefestigt sind und keiner Schirfe der Problemstellung aus-
weichen. Nur sie kbnnen mit Autoritédt fiir ihre Konfession sprechen und
sind der Gefahr entriickt, von ihren Glaubensgenossen beargwohnt oder
abgelehnt zu werden.” 1

Aber bei aller Entschiedenheit in der Verteidigung der eigenen Ansicht
mufl man doch einen offenen Blick fiir das Wahre und Berechtigte in der
Meinung des andern haben und zeigen. Was Hegel iiber die Widerlegung
eines philosophischen Systems gesagt hat, 140t sich auch hier anwenden,
dafl namlich ,,daraus die schiefe Vorstellung zu verbannen ist, als ob das
System als durchaus falsch dargestellt werden solle, und als ob das
wahre System dagegen dem falschen nur entgegengesetzt sei....
Die wahrhafte Widerlegung mul} in die Kraft des Gegners eingehen und
sich in den Umkreis seiner Stdrke stellen; ihn auBerhalb seiner selbst
angreifen und da recht zu behalten, wo er nicht ist, fordert die Sache
nicht.“* Diese Mahnung wird um so sicherer befolgt werden, je mehr
man sich bei der Lehrauffassung des andern an den Kern und den Zu-
sammenhang des Ganzen hilt, nicht aber an irgend einen iiberspitzten
oder verfehlten Ausdruck. Wenn daher etwas ganz Torichtes, Unwiirdiges
oder Unverstiandliches als die Lehre der andern Konfession vorgetragen
wird, dann wollen wir erst vorsichtig priifen, ob es sich in Wahrheit so
verhilt; denn die Wahrscheinlichkeit spricht gegen die Richtigkeit einer
solchen Annahme. Gibt es doch in allen christlichen Bekenntnissen ernste,
gewissenhafte und gescheite Menschen, die sicherlich ganz offenbare Un-
gereimtheiten erkennen, ablehnen und ausmerzen wiirden, so dafl diese
kaum je eine typische Bedeutung fiir irgend eine kirchliche Gemein-
schaft erlangen konnen. Daher kommt es, daB die glinzendsten Triumphe,
die in der konfessionellen Polemik gefeiert werden, meist darauf beruhen,
daB zuvor die Ansicht des Gegners entstellt und fiir den forschen Zugriff
zurechtgestutzt wurde. Es ist freilich auch zuzugeben, daB es grofie Selbst-
verleugnung und betréchtliche geistige Gewandtheit voraussetzt, eine phi-
losophische oder theologische Ansicht, die man als falsch ablehnt, genau
so darzustellen, daB ihre Vertreter darin ein getreues Abbild dessen an-
erkennen, was sie sagen wollen. ‘

Endlich ist bei jeder geistigen Erorterung, die nicht in Monologen ver-
laufen soll, eine Anpassung an die Gedanken- und Gefiihlswelt des Ge-
sprichspartners notwendig, und man kann sich wirksam nur auf Quellen
und Autorititen berufen, die der andere anerkennt. Thomas von Aquin**

10 Religion och Kultur V (Stockholm 1934) 39.

11 Logik II, Vom Begriff im allgemeinen (WW. V [1928] g 11).

12 Quodlib. 4, 18: ,,Quaedam disputatio ordinatur ad removendam dubitationem,
an ita sit; et in tali disputatione theologica maxime utendum est auctoritatibus,
quas recipiunt illi, cum quibus disputatur.“ Vgl S. c. Gent. I g.



166 Max Pribilla S. J.

hat es wiederholt ausgesprochen, daf jede Beweisfilhrung nach dem je-
weiligen Gegner gestaltet werden muB. So sehr daher der Katholik ver-
pflichtet ist, treu zu den Lehren und Vorschriften seiner Kirche zu stehen,
ebenso verfehlt und aussichtslos wire es, wollte er in der Auseinander-
setzung mit Andersgliubigen zu ihrer Uberzeugung oder Widerlegung
seine Beweise eben jenen katholischen Lehren und Vorschriften ent-
nehmen, die von den Nichtkatholiken bestritten werden.

Die katholische Kirche hat in ihren Thesen gegen Bautain (1840) und
Bonnetty (1855) es unzweideutig erklidrt, daB man sich nicht auf den
Offenbarungsglauben stiitzen diirfe, um gegen einen Atheisten das Dasein
Gottes oder gegen einen Naturalisten die Geistigkeit und Freiheit der Seele
zu beweisen . Es ist nur die Anwendung dieses einleuchtenden Grund-
satzes, wenn man sagt, daB der Katholik bei einem Versuch der Verstén-
digung mit einem Protestanten nicht von vornherein etwa die Anerken-
nung des pipstlichen Primats und des kirchlichen Lehramtes fordern oder
voraussetzen darf. Jede Aussprache zwischen wirklichen Gegnern kann
nur von einer gemeinsamen Grundlage ausgehen, die jenseits der strittigen
Punkte liegt, um in vorsichtigem Weitertasten den Versuch zu machen,
die Ebene der Ubereinstimmung zu vergréBern. Ja, es besteht keiner-
lei grundsitzliches Bedenken, zur Erleichterung der interkonfessionellen
Aussprache zwar nicht eine dogmatische, wohl aber eine methodische
Gleichberechtigung den verschiedenen theologischen Auffassungen aus-
driicklich einzurdumen. So hat es zum Beispiel Augustinus™ ge-
halten, wenn er den Manichdern den methodischen Vorschlag macht:
,,Keiner von uns sage, er habe die Wahrheit schon gefunden. Lafit uns sie
so suchen, als ob sie beiden unbekannt wire. Denn dann werden wir sie
gewissenhaft und eintrichtiglich suchen kénnen, wenn keiner anmalend
sich herausnimmt, sie schon gefunden und erkannt zu haben.”” Nur bei
solcher methodischer und psychologischer Anpassung wird der tote Punkt
im Verhiltnis der getrennten Konfessionen iiberwunden. Nur dann ge-
winnt man ein klares Bild der geistigen Lage und lernt die Wege finden,
die zueinander fiihren. Freilich wird man dabei oft die Erfahrung machen,
daf die Beweise, die im Leben den tiefsten Eindruck machen, durchaus
nicht dieselben sind, die im theologischen Lehrbuch an erster Stelle stehen,
und daB die Verstindigung an Dingen scheitern kann, an denen die ziinf-
tige Wissenschaft achtlos voriibergegangen ist.

Die Form der theologischen Auseinandersetzung zwischen den Kon-
fessionen ist in friitheren Jahrhunderten und besonders auch in den letzten
Jahrzehnten oft Gegenstand mannigfacher Uberlegung gewesen. Es kann
zunichst einmal ein jeder seine Ansicht darlegen und die Griinde angeben,
warum er die des andern ablehnt. Beide Teile bleiben dann gleichsam auf
ihrem Ufer und senden Briefe hiniiber, ohne sich auf der Briicke Auge in
Auge zu begegnen. Es bleibt ein nicht nur sachlicher, sondern auch per-
sonlicher Abstand, der die gegenseitige Fremdheit nicht beseitigt. In

13 Denzinger, Enchiridion n. 1622 1650.
14 Contra Epistolam Manichaei c. 3, n. 4; ML 42, 175.



Nach vierhundert Jahren 167

dieser Hinsicht ist zwar wohl nicht ganz richtig, aber doch beachtenswert,
was Hermann Herrigel® von seinem protestantischen Standpunkt
zu dem Buche des Bischofs Besson bei aller sonstigen Anerkennung be-
merkt: ,,Da es sich nicht um einen wirklichen Briefwechsel zwischen einem
protestantischen und einem katholischen Pfarrer handelt, darf hier auch
keine wirkliche Aussprache erwartet werden. Die Briefe des Protestanten,
die auch schon ihrem Umfang nach geringer sind, beschrinken sich im
wesentlichen auf kurze Fragen und Einwinde, da es ja dem katholischen
Briefschreiber nicht méglich ist, selber die protestantische Auffassung voll
zum Ausdruck zu bringen. Da die wirklichen protestantischen Antworten
fehlen, kommt es auch nicht zu einer wirklichen Auseinandersetzung iiber
die Glaubensfragen.*

Auch die grofte Einfithlungsgabe, auch das weitsichtigste Verstindnis
fiir die Gedanken, Anliegen und N&te der andern kann eben den Ernst und
die Farbe der Wirklichkeit nicht ersetzen. Es ist doch immer etwas an-
deres, wenn eine gegnerische Ansicht nur als Einwand dargestellt wird,
oder wenn der Gegner selbst seine Auffassung mit der ganzen Wérme
der eigenen Uberzeugung vertritt. Vor allem aber scheint die Auseinander-
setzung glaubhafter, wenn sie zwischen zwei wirklichen Gegnern gefiihrt
wird; denn erst dann empfinden wir die ganze Schwere des geistigen
Kampfes mit seinen Erschiitterungen und unabsehbaren Entwicklungen.

Wer daher die konfessionelle Verstindigung ernstlich will, kann {iber
die Notwendigkeit einer unmittelbaren Aussprache zwischen den getrenn-
ten Konfessionen nicht im Zweifel sein, mag er auch klar die Schwierig-
keit der Ausfiihrung erkennen. Denn die wirkliche Aussprache zwischen
zwei wirklichen Gegnern stellt naturgemif die Beteiligten vor eine schwere
Aufgabe. Hier ist es nicht méglich, das Kampffeld willkiirlich abzustecken
und nur auf willkommene Fragen zu antworten, sondern man mufl bereit
sein, dem Gegner auf dessen Gebiet zu folgen und gegebenenfalls von
ihm das Gesetz des Handelns zu empfangen. Solche Aussprachen miissen
auch in Formen und unter Umstinden gefiihrt werden, daB die Liebe
nicht verletzt wird, und daB nicht ein taktloser Beobachter eine freimiitige
AuBerung oder ein sachliches Zugestéindnis gleich zu einer Sensation auf-
bauschen und an die groBe Glocke hingen kann. Nur so wird auch der
Ubelstand vermieden, dem die katholische Kirche — iibrigens in ihrem -
praktischen Verhalten auch die andern christlichen Kirchen — vor allem
vorgebeugt wissen will, daB nimlich die ,,simplices®, d. h. die einfachen,
theologisch ungeschulten Glidubigen in ihrer religitsen Uberzeugung be-
unruhigt und verwirrt werden .

Bei aller Zuriickhaltung, die von der katholischen Kirche gegeniiber
Religionsgesprichen gewahrt wird?, stehen einer unmittelbaren Aus-
sprache zwischen Katholiken und Protestanten grundsitzliche, dogma-
tische Hindernisse auch von der katholischen Seite nicht im Wege. Ob
im einzelnen Falle aus personlichen oder sachlichen Griinden Bedenken

15 Frankfurter Zeitung®, Nr. 97/98 der Reichsausgabe vom 22. Febr. 1035.
16 §, Thomas, S. theol, 2, 2, q. 10, a. 7.
17 Can, 1325 § 3 des Kirchlichen Gesetzbuches.



168 Max Pribilla S. J., Nach vierhundert Jahren

bestehen, unterliegt der ndheren Priifung, in letzter Zustindigkeit dem
Urteil der kirchlichen Autoritidt. Hierbei ist zu beachten, daf die Theo-
logen der katholischen Kirche weit mehr als die Geistlichen irgend einer
andern kirchlichen Gemeinschaft eine ,,acies ordinata® bilden und auch in
taktischen, mit dem Dogma nicht in notwendigem Zusammenhang stehen-
den Fragen an die Weisung der kirchlichen Autoritét gebunden sind, was
sich unter Umstéinden sehr einschneidend fiihlbar machen kann. Wenn
die kirchliche Autoritit ein bestimmtes taktisches Vorgehen, das gewisse
Vorteile bieten wiirde, trotzdem aus Griinden einer fiir richtig befundenen
Gesamthaltung ausdriicklich ablehnt, wire es fiir den katholischen Theo-
logen, wie immer seine Privatmeinung sein mag, unklug und praktisch
auch aussichtslos, die gewihlte Linie zu durchbrechen. Vielmehr darf und
soll er Entscheidung und Verantwortung mit ruhigem Gewissen der kirch-
lichen Autoritdt iiberlassen und sich bemiihen, mit ihr Einzelaufgaben
und Einzelwiinsche im Rahmen des Ganzen zu sehen und zu werten.

Alles, was im Hinblick auf die konfessionelle Verstindigung geschieht
und geschehen kann, ist bloB menschliche und daher unvollkommene, er-
ginzungsbediirftige Vorbereitungsarbeit. Die Wiedervereinigung im Glau-
ben kann nur das Werk Gottes sein, der in seiner Vorsehung Mittel hat,
sanfte und harte, um sein Ziel der kirchlichen Einheit auch gegen die
stirksten Widerstinde der Menschen von innen und von aufien zu er-
reichen. Es sei dies ausdriicklich hervorgehoben, damit niemand auf den
abwegigen Gedanken kommt, sich die Wiedervereinigung als das Schluf-
ergebnis eines groflen Religionsgespriches vorzustellen. Die letzte Ent-
scheidung mufBl und wird fallen in der Einsamkeit des Gewissens vor dem
Angesichte Gottes. Die Notwendigkeit des Gebetes steht darum aufler
aller Frage.

Die menschliche Bemiihung aber um die konfessionelle Verstindigung
verspricht nur dann Erfolg, wenn sie mit zdher Beharrlichkeit und auf
weite Sicht unternommen wird. Schnelle Erfolge werden auf diesem Ge-
biete fast immer Scheinerfolge sein. Darum ist hier die moderne Hast mit
ihrem Verlangen nach glinzenden Berichten und iiberraschenden Stati-
stiken fehl am Platze; vielmehr gilt der Satz: ,,Des Menschen Einsicht
erkennt man an seiner Geduld“ (Spr. 19, 11; vgl. 2 Kor. 6, 4), jener Ge-
duld, die Zeit und Ruhe zum Warten und Wachsenlassen hat, aber auch
,hoffend wider die Hoffnung* (Rém. 4, 18) nichts unterldft, was in ihren
Kriften steht. Und so mogen denn den AbschluBl dieser Betrachtungen
,Nach vierhundert Jahren“ die besonnenen Worte bilden, die mir Erz-
bischof Nathan S6derblom unter dem 28. September 1929 schrieb:
»Fiir die Kircheneinigung soll man beten und arbeiten, als ob sie uns von
Gott bald gegeben werden konnte. Zugleich mufi man immer wissen und
denken, daB die Kirche Gottes mit Jahrhunderten und Jahrtausenden rech-
net, und daB kein unweiser Eifer die Reinheit und Griindlichkeit der Ar-
beit schidigen darf.*



