Rund um den Tisch
Von Peter Lippert S.]J.

Rund um einen kleinen Tisch laBt uns Platz nehmen, meine Freunde,
und miteinander sprechen — und miteinander schweigen. Es gibt
soviel mehr Dinge, iiber die man nur schweigen, als iiber die man sprechen
kann. Aber miteinander schweigen, ist das nicht wvielleicht das innigste
Reden? Nur wenige seid ihr, die ich im Geiste um diesen runden Tisch
sitzen sehe; die Gesetze der groBen Zahlen herrschen nicht mehr iiber
uns. Es g#be ja wohl viele, die wir gerne riefen und die auch mit uns
zusammen sein mochten, aber dann koénnten wir nicht mehr so mit-
einander reden, wie wir es tun wollen, und vor allem, wir kdnnten es
nicht mehr so weitergeben, was wir miteinander ausmachen. Denn weiter-
geben, das soll heiflen weiterschenken, leise und mit einer stillen Scheu
vor dem Geheimnis des andern und doch mit einem inwendigen Verstehen
fiireinander. So weitergeben kann man nur Erkenntnisse, die man mit
wenigen gedacht und beredet und erschwiegen hat.

Wir wollen miteinander reden. Zuerst freilich sieht es so aus, als wollte
ich allein sprechen. Aber eure Herzen werden mir antworten, ich weill es.
Auf den Wellen der Zeit und vielleicht sogar der Ewigkeit werden eure
Antworten zu mir zuriickwandern und mir sagen, dal wir uns verstanden
haben. Ja, eure Antworten werden in meiner Seele den Worten wieder
begegnen, die ich zu euch gesprochen habe. Diese Worte verlassen mich
ja nicht; denn, was man lieben Menschen sagt, verliert man nicht. Es
bleibt in uns stehen wie eine befruchtete Bliite, wie ein wachsender Keim.
Und wenn einst eure Antworten zu mir kommen, dann ist wohl alles schon
viel gereifter und zeitiger in mir geworden, was ich wie einen kleinen
Samen in die Schollen meiner Worte niedergelegt habe.

Aber eigentlich habt ihr zuerst zu mir gesprochen, meine Freunde. Ich
weiB doch nur, was die Menschen mir zugetragen haben, liebende und
leidende Menschen. Alle Fragen, die in mir sind, habt ihr zuerst in mich
hineingefragt. Was in meiner Seele in kleinen oder groflen Wellen sich
hebt und senkt, das war wie das Gewoge einer dunklen See mitten in der
Nacht; ich habe sie erst gesehen, als eure Blicke darauf fielen wie ein
weckender Strahl. Eure Fragen an mich haben mich wissend gemacht um
euch und um mich selbst; so sind wir wissend geworden fiireinander. Was
ich euch also sagen mdchte, ist nur Antwort und Echo und Widerschein
von all den Klingen und Glockenschligen und brennenden Lichtern, die
in eurer Seele sind.

Es sind also doch nicht bloBe Worte, die wir reden. Es ist uns oft so
leer zu Mute, als kénnten wir nichts als Worte machen, bekiimmerte und
fragende und ratende und zuweilen auch allzu aufdringliche, alles besser-
wissende Worte. Aber die Worte, die wir einander sagen wollen, sollen
doch Boten sein von dem, was in uns lebt, was uns heilig ist, wichtig und
Stimmen der Zeit. 129. 5. 21



290 Peter Lippert S. J.

ernst; das Gewand, in das sich unsere Seele kleidet, sollen sie sein. Un-
sere Seele? Was ist sie denn? Ist sie nicht eine groBie Ruhelosigkeit? Sie
will doch immer etwas tun und schaffen, etwas erreichen und erobern.
Aber was sollen wir tun? Das ist die Frage, meine Freunde.

Wir alle, die wir rund um den Tisch sitzen, haben die Schwelle zur
grofien Enttduschung schon iiberschritten. Wir wissen heute, dafi wir, da8
die Menschen nichts tun konnen, nichts ins Dasein rufen koénnen, nichts
Lebendiges, Bewegtes, Ewiges. Wir konnen freilich allerhand machen.
Aber das sind dann eben nur Machwerke, tote Dinge. Wir konnen Pyra-
miden machen, zugespitzte steinerne Gliederungen, geometrisch ausgerich-
tet. Ja, Pyramidenstufen konnen wir bauen, eine iiber der andern, und
jede neue Stufe will den Rekord der vorherigen schlagen. Eines iiber das
andere tiirmen, das kdnnen wir, ein Dach iiber das andere setzen, wie es
bei den vielen Dichern §stlicher Tempel geschieht. Aber es wohnt kein
Gott darin, hochstens ein Gotze, kein Leben, kein Feuer, keine Seele. Ja,
machen konnen wir schon etwas. Aber das ist es eben, daBl unser Tun nur
ein Machen ist, kein Erschaffen... DaB es also nicht der Miihe wert ist.

Seht ihr, meine Freunde, alles, was in uns ist, das ist in sich tot und
darum auch klein und unwichtig. Das fiihlen wir alle Tage. Unser gan-
zes Tagewerk, unsere Berufsarbeit, unser Broterwerb, unser Privatleben
und unsere weltgeschichtliche Arbeit, wo wir sie einmal versuchen, ja
selbst unser Denken und Erkennen und Phantasieren und Gestalten, es ist
doch alles klein und unzuldnglich, kurzlebig. Ich weiB, daB ihr darunter
leidet. Das Leben vergeht Tag fiir Tag, Jahr fiir Jahr, ohne daB etwas
geschieht, ohne irgend eine Wichtigkeit oder Notwendigkeit. Was wir
tun, haben zahllose andere auch getan und werden es nach uns wieder
tun. Es ist da nichts Einmaliges, nichts Unersetzliches, nichts Unwieder-
bringliches. Was wir sind und was in uns ist, das ist wie eine Welle, deren
Kommen nichts bringt und deren Verschwinden nichts zuriickliBt, nicht
einmal eine Liicke. Ach, meine Freunde, wir waren schon immer einfluB-
los, machtlos, bedeutungslos. Und so scheint es uns immer, als miifite
das Eigentliche noch kommen, das Leben, das Werk, das Wunder. Wir
sehen aber doch deutlich, daB nichts mehr kommt, nichts mehr als das
Aufspringen des grofien Tores, das ins Dunkel fiihrt.

Wie ein weites Feld von Totengebeinen ist unser Leben. Aber seht,
meine Freunde, es ist einer da, der dem Totengebein Leben einhauchen
kann. Wir kénnen dem Erschaffer dienen, der in uns wirken will, dem,
der das Leben trigt und das Feuer und den Geist. Wir konnen ihm als
Stoff dienen, den er formt, als Leib, den er beseelt, oder doch als Opfer,
das er entziindet. Gott kann in uns und aus uns wirken. Und er tut es,
wenn nur etwas in uns da ist, was er in die Hand nehmen kann, ein Hin-
gegebensein an ihn; wenn nur etwas da ist, was seinen belebenden Funken
auffangen kann, reine Empfinglichkeit; wenn nur nicht zuviel eigenes
Machenwollen, hoffirtiger Leistungswille, lirmende Geschiftigkeit, eilige
Selbstiiberhebung, selbstsiichtiger und #ngstlicher und neidischer Wett-
kampf widereinander in uns ist. Wie ein Ackerfeld unter kalten Herbst-
nebeln, so dehnt sich unser Leben hin. Aber seht, da ist ein Siman, der



Rund um den Tisch 291

dariiber hingeht und seinen Samen hineinstreut. Wir konnen ja nichts
dazu tun, dafl er wirklich kommt und sit, wir kdonnen sein Gehen nicht
herbeirufen, nicht beschleunigen, nicht lenken. Aber er ist doch da und
geht iiber unser Feld und weckt Leben und ldBt wachsen und blithen. Das
Lebendige und Lebendigmachende, das Heilige und Gottliche stirbt doch
nicht aus in der Menschenwelt, so wenig wie das Leben in den Pflanzen
und Tieren erlischt; immerfort wandert es iiber die Hohen und durch die
Téler und durch die Wasser. Sagt, meine Freunde, ist es nicht wunder-
bar, daBl es in dieser Welt, die wir so gut kennen, immer wieder Menschen
gibt, die groBer sind als diese ganze Welt, die iiber sie hinausragen bis zur
Hohe Gottes, mochte man beinahe meinen, die stark und froh, rein und
tapfer, still und sogar aufrichtig sind, die es ehrlich und die es gut meinen,
denen man vertrauen, die man liebhaben kann, iiber deren leuchtender
Gegenwart man sich selbst und alles Eigene vergessen kann? Man spiirt
es ihnen an, daB sie etwas geben, weil sie etwas haben, weil sie etwas
sind, nicht irgend ein Machwerk, ein aufgebauschtes, sondern etwas, was
einen tiefen Grund hat, auf dem sie stehen, also begriindete Menschen,
fast so notwendig wie Gott, m6chte man sagen. Gibt es denn etwas Gott-
licheres, als wenn das bloBe Dasein eines Menschen schon geniigt, uns
tiber Dunkles und Schweres hinauszuheben? So daB man sagt: Dieser
Mensch ist doch da, irgendwo. Und dagegen kommt kein Leid auf und
keine Nacht.

Was Gott aber in dem und jenem Menschen wirkt, das kann er in
jedem wirken, auch in uns, wenn wir nur bereit sind und empfinglich,
treu und wachsam, wenn wir nur zu schweigen und zu warten verstehen.
Ja, warten miissen wir kénnen, meine Freunde, warten auf die Stunde un-
serer Heimsuchung, warten auf den Lichtblick, der uns geschenkt wird.
Dieses Warten ist aber keine Trigheit, es ist ein groBer FleiB, es bedeutet,
daBl wir uns hinbreiten vor Gott wie ein empfingliches Ackerfeld. Tag fiir
Tag tun wir unser Werk, gering und arm, wie es ist, dunkel und trinen-
voll wie eine Scholle. Jahr fiir Jahr reihen wir in unserem Leben und
Wirken die Furchen aneinander, und alles, was wir schaffen, scheint nichts
anderes zu sein als das geduldige Daliegen und Brachliegen der toten
Erde. Und doch ist es bebaute Erde, es ist besites Land, und Leben liegt
in unsern Furchen.

Warten miissen wir konnen, fleifiig, eifrig, gesammelt, gespannt und be-
gierig, inmitten eines lebenslangen, miihseligen, kiimmerlichen und oft
freudlosen Tuns. Dieses Warten aber ist ein Leid, es ist voll tiefer Ent-
sagung, voll unbegreiflicher Sehnsucht, voll quilenden Durstes. Das
Warten ist ein schmerzhaftes Ansichhalten, ein sich selbst erzwingendes
Ruhigliegen, ein Gelassensein, das nur durch Entlassen, durch Gehenlassen
und Abschiednehmen gewonnen wird. Aber seht ihr nun, meine Freunde,
gerade in diesem Leiden werden wir bereitet und bereit, Gottes Wirken,
Gottes Funken, Gottes Aussaat aufzunehmen. Wenn Gott kommt, dann
wird man immer leiden, weil er so iibermichtig ist. Und wenn man leidet
und zu leiden weil, dann darf man denken, nun kommt Gott. Das Leid
zieht ihn an, wie feuchter, dunkler Waldboden den Regen anzieht.

218



292 Peter Lippert S. J., Rund um den Tisch

Damit sind wir schon bei der Frage aller Fragen. Wie oft habt ihr mich
iiber Gott gefragt: Wie ist Gott und wo ist er und wie kénnen wir ihn
finden? Ach, meine Freunde, warum fragt ihr mich so oft gerade diese
Frage, auf die ich zuletzt immer nur antworten kann, schamvoll und trau-
rig: Ich weiB es nicht? Nun seid ihr ja schon viel kliiger geworden und
miiht euch nicht mehr damit ab, das Walten Gottes, seine Gegenwart,
seine Pldne und seine Liecbe sichtbar und greifbar erfahren zu wollen in
den grofien Dingen dieser Welt, in ihrer Welt- und Vdlkergeschichte, in
ihrer Kriegs- und Wirtschaftsgeschichte. Er ist meist sehr fern von
diesen Dingen. Ja, wir konnen sogar Stellen genug bezeichnen, wo er
sicher nicht ist, dunkle Stellen gleich den sternlosen Flecken, die man
am siidlichen Himmel sieht und die den erstaunten Himmelsforscher auch
nicht das fernste Lichtsternlein entdecken lassen. Und jene grofien Welt-
dinge sind auch allzu fern von euren Herzen. Oh, ich kenne euch, meine
Freunde! Selbst wenn Gott in ihnen ist, konnt ihr ihn doch nicht er-
spahen, weil sie zu ferne sind, zu unwichtig fiir euch. Man kann Gott
nur finden in Dingen, die einem wichtig und darum auch nahe sind. Frei-
lich, wenn auch diese Dinge wieder allzu klein sind, allzu kleinlich, dann
werden wir auch in ihnen Gott nicht finden. Ja, ihr seid schon sehr klug
geworden, meine Freunde, weil ihr Gott auch nicht mehr in den Dingen
und Geschehnissen eures eigenen Lebens sichtbar am Werk sehen wollt
wie einen Puppenspieler, der alle Figuren eures Lebens an unsichtbaren
Drihten zieht und lenkt. So 148t Gott sich nicht zuschauen. Ihr wifit schon,
daf in jedem Menschenleben sehr viele Dinge und Begebenheiten sinnlos
erscheinen, dunkel und verworren bis zum letzten Augenblick. Man kann
nicht dahinterkommen, warum sie gewesen sind, und gar, ob eine grofie
Liebe und Weisheit sie gelenkt hat oder nur Zuifall, Schicksal und Schuld.

Aber was ihr noch gerne wissen mochtet, ist dieses: Wie kann ich selbst
Gott nahe kommen, so daB ich weil}, er ist mir etwas, so daB ich weil}, ihm
gehort meine Liebe und fiir ihn schligt mein Herz? Meine Freunde, ge-
rade das kann ich euch nicht lehren. Aber seht, ein Leid, ein abgrund-
tiefes Leid kann es euch lehren. Gott wohnt im Dunkel, und wenn es ein-
mal ganz dunkel und einsam geworden ist um euch und in euch, wenn
ein Leid wie ein tiefes Meer sich iiber euch ergossen hat, dann kann es
sein, daB ihr so weit aus euch herausschreitet und auf eine so ferne Wan-
derung geht, daB ihr selbst zuriickbleibt und euch selbst nicht mehr
sehen konnt. Dann kann es sein, dafBl ihr ihm begegnet und plétzlich wilit:
Gott allein! Er ist da. Er allein ist wichtig, ist wirklich, ist mein Herr, ist
mein Du. Wer sich selbst verloren hat, der kann ihn finden. Und siehe,
da findet er sich selbst wieder, indem er sich an ihn schmiegt.

Wenn einmal ein Mensch so vor Gott gestanden hat, ganz allein, ohne
sich irgend eines Geschopfes getrosten oder sich an eines halten, sich hin-
ter ihm verstecken zu wollen, dann kann es sein, da} er das einzig wesent-
liche Wort seines Lebens, das Gebet einfachhin betet: Du. So daB dieses
Du in eine Stille fillt, die von nichts anderem mehr erfiillt und durchbebt
wird, in den bodenlosen Abgrund der Stille. Dieses Du muBl dann ganz
allein alle Stille ausfiillen, die in Gott und um Gott ist. Konnt ihr euch



Philipp Kiible S. J., Kirche und Sport 203

wohl vorstellen, wie gewaltig es klingen wird, auch wenn es nur gefliistert
ist, unhorbar fiir Menschen? Es ist der allereinzige Laut in einer unend-
lichen Stille, der einzige Unterbruch des Schweigens selber. Es ist die
einzige Welle, die alle méglichen Ridume durchzittert. Wie gewaltig mub
sie sein, wenn sie ganz allein alles ausfiillen will! In einer solchen Stille
ist auch ein Fliistern schon wie ein allgegenwirtiger, iiberall hindringen-
der Glockenklang.

Und nun seht, meine Freunde, wenn ein Mensch einmal so vor Gott
stand, dann ist er beriihrt von Gott, dann hat ihn ein Funke gestreift,
dann ist er ein Stiickchen Helligkeit geworden. Er hat seine Augen auf-
getan, ist wach und sehend geworden, ernst und reif und frei und befreit,
fast wie Gott, mochte man sagen. Er hat die Schwelle aller Enge iiber-
schritten. Da ist er etwas geworden, da ist etwas geschaffen, wenn auch
nicht von ihm, aber doch in ihm.

Von nun an ist alles, was er ist und was er tut und was er auch nur
anriihrt, von einer geheimnisvollen Schonheit; er mag tun, was er will, es
ist etwas Besonderes, Einmaliges, Lebendiges und Belebendes. Es ist grofi,
weil in all diesem Tun, auch im drmsten, das grofie Du lebt. Es ist alles
eine strahlende Kraft geworden, auch fiir andere fruchtbar und nahrhaft
wie lebendiges Brot. Die Welt lebt eigentlich nur von solchen nahrhaften
und fruchtbaren Menschen. Um eines solchen Menschen willen, dessen
Dasein fiir sich allein schon gesegnet ist, auch wenn es keinen auffilligen
Inhalt hat, beginnen die andern, die ihn sehen, ihr eigenes Dasein zu seg-
nen. Sie werden ja wohl nicht wissen, wie es kommt, daB da nun doch ein
Mensch ist, an den man glauben kann, mitten unter den Menschen, an
denen sie schon irre geworden sind. Man konnte es ihnen auch nicht be-
schreiben; denn das letzte Geheimnis des Daseins 146t sich nicht in Worte
fassen. Nur die Menschen, die es haben, konnen es wissen. Und sie sagen
es den andern, aber nicht in Worten, sondern durch ihr Dasein selber, das
voll des Geheimnisses ist. Eben das Geheimnis wird zu einer Offenbarung.
Ja, nur Geheimnisse sind von offenbarender Kraft. Geheimnis ist Gnade.
So kann ein Mensch auch vielen etwas sagen, eben weil er nicht in Wor-
ten allein zu reden braucht. Worte dringen immer nur zu wenigen, und
wenn sie auch ein ,,Funkspruch an alle® wiren. Aber ein seiender Mensch,
der das Geheimnis Gottes in sich trigt, der steht in der Mitte von allen
und beriihrt sie, wie er selber beriihrt ist. Seht ihr nun, meine Freunde,
warum ihr nicht viele zu sein braucht, die ihr hier sitzet, rund um diesen
kleinen Tisch!

Kirche und Sport
Von Philipp Kiible S.J.

L

ie Aufgabe der Kirche ist religioser Natur, ihr Ziel liegt nicht im
Natiirlichen, sondern im Ubernatiirlichen. Diese Sdtze werden mei-
stens auch von religios Gleichgiiltigen und selbst von Feinden der Kirche
gerne zugegeben, manchmal sogar mit besonderem Eifer gepredigt. Wel-



