Die Versuchungen der Heiligen
Von Peter Lippert S.].

eid ihr schon einem Heiligen begegnet? Das wére sicher eine grofle

Gnade Gottes, die euch da geschenkt wiirde, meine Freunde! Aber
ihr wiirdet sie wohl nicht gleich erkennen; denn Heilige erkennt man
nicht auf den ersten Blick. Diese Gnade wire auch nicht leicht zu tragen;
denn der Umgang mit Heiligen ist schwierig, ja gefahrvoll. Man kann
auch straucheln, wenn man mit einem Menschen geht, der so groBe Schritte
macht. Es gibt aber doch Heilige, und jeden Tag kann es geschehen, daf}
wir ihnen begegnen. So lafit uns denn geriistet sein und wachsam, wenn
je ein Heiliger oder doch wenigstens die Versuchung der Heiligen an
unsern Weg treten sollte!

Ja, die Heiligen haben ihre eigenen Versuchungen, die andern Menschen
fernbleiben. Dal} sie ihre Schwichen haben, das weil jeder, das ist auch
nicht verwunderlich oder erschrecklich. Gott allein ist ganz gut. Nein, die
Menschlichkeiten, die den Heiligen noch anhaften, brauchen wir nicht
weiter zu bereden. Aber das Ubermenschliche, das sie an sich haben, gerade
weil sie heilig sind, das ist’s, was sie und uns irre machen konnte. Uber-
menschlich, fast mochte ich sagen, heilig sind auch die Versuchungen,
die ihnen nahen und denen sie zuweilen erliegen. Gott tut sich nicht leicht
mit ihnen, wenn er sie iiber diese Versuchungen ungefdhrdet hinweg-
bringen will, iiber die Versuchungen, die ihre Heiligkeit ihnen bereitet.
Der Heilige mochte Gott selbst tragen in sich und zu andern. Das ist
seine Heiligkeit und seine Versuchung zugleich. Er, der arme Mensch,
mochte Ubermenschliches leisten, er méchte Gott selbst auf den Thron
erheben. Das ist sein heiliger Wille. Aber er mochte auch mit dieser Tat
Gott in seine Gewalt bringen. Das ist seine Versuchung. :

WiBt ihr noch, meine Freunde, den Namen, den wir hier an unserem
runden Tisch Gott gegeben haben? Wir nannten ihn den Geduldigen, den
grofen Kiinstler des Wartens, der leise geht und weite Wege macht —
auch Umwege, der von weither wirkt, indem er nichts tut, sondern lichelnd
zuschaut, der seine Gegenwart allein wirken 146t. Aber seine Gegenwart
ist wie eine grofle Stille, wie eine schweigende Ferne; sie ist Ehrfurcht vor
seinem Geschépf und darum Abstand, Zuriickhaltung, Freiheit. Die Frei-
heit aber ist ein Raum, in dem unzuginglich grofle Entfernungen liegen.

Seht, so ist Gott. Und mit dieser seiner unfaBibaren goéttlichen Geduld
filhrt er seine Heiligen in Versuchung. Nur die Heiligen; denn sie allein
bemiihen sich um Gott, und sie fiihrt er in Versuchung, weil er ihrer Be-
miihung widerstrebt. Diese ihre heifle Bemiihung ist auch ihre grofie Un-
geduld, und Ungeduld bleibt ewig fern von Gott. Gerade in ihrer heiligen
Ungeduld also versagendie Heiligen. Gott entzieht sich ihnen gerade dann,
Stimmen der Zeit. 180. 8. 11



146 Peter Lippert S. J.

wenn sie mit ihren Hinden ihn zu fassen vermeinen; er 1iBt sie fallen
gerade in dem Augenblick, wo sie neben ihn treten wollen.

So naht denn die erste Versuchung den Heiligen Gottes, wenn sie ver-
suchen, ihn festzuhalten, so wie sie ihn immer haben mochten. Das Er-
lebnis, das er ihnen schenkt, die Offenbarung, die Trostung, die fiihlbare
Gnade, die heilige Versunkenheit, die wundersame Sammlung aller ihrer
Krafte, das innere Licht und die Wirme des Herzens, das méchten sie
festhalten, es soll bei ihnen bleiben, dauernd, spiirbar. Und so erfinden sie
Regeln, ja Systeme, fast mochte ich sagen, Apparate und Maschinen, um
Gottes Niahe, Gottes Leuchten, Gottes Wort geradezu einzufangen, damit
es allezeit zu ihrer Verfiigung sei. Sie vergessen, daB all unser Tun nichts
anderes sein kann als ein Bereitsein, ein Warten, ein Auftun der Tiire, ein
Ausbreiten der Arme. Aber ob Gott zu unserer Tiire eingeht, ob er unsere
Umarmung geschehen 146t, das steht allein bei ihm. Wir kénnen ihm nur
Wege bereiten, Hiigel einebnen und Téiler ausfiillen; aber ob er auf
diesen Strafien ziehen will oder ob der einsame Wanderer andere Wege
geht, die wir nicht gebahnt haben, das miissen wir ihm iiberlassen. Wir
konnen ihm nur Gelegenheiten bieten; aber ob er sie wahrnehmen will?

Gott 148t sich auch nicht zwingen durch die Anhiufung unserer Vor-
kehrungen, durch die grofie Summe unserer Gebetsworte, durch dielangen
Zeiten, die wir mit unserem Betrachten und Griibeln erfiillen, auch nicht
durch die Geldmittel, meine Freunde, die wir ihm zur Verfiigung stellen.
Schon die Apostel Jesu Christi haben sich entsetzt iiber den Mann, der
Gottes Gnade um Geld erwerben wollte, Der war sicher kein Heiliger,
der das versuchte, sein Versuch war allzu grob. Aber auf eine ganz feine
und heilige Weise méchten auch die Heiligen das Reich Gottes einkaufen
fiir diese Erde. Diese Versuchung liegt wirklich sehr nahe, Gott beniitzt
doch tatsdchlich unsere irdischen Mittel, und wihrend er sie beniitzt, be-
darf er ihrer auch. Unser Leib kann ihm nur dann zum Tempel werden,
wenn er am Leben bleibt. Auch ein betender, in mystischen Tiefen ver-
sunkener Mensch muf irgendwo hausen, er muf also auch etwas er-
werben oder besitzen. Auch der Bote des heiligen Evangeliums bedarf der
korperlichen Krifte fiir seine Wanderungen; darum mu8 ihm auch etwas
vorgesetzt werden an Speise und Trank. Und er soll es essen, sagt sein
Meister. Das Reich Gottes ist also wirklich abhingig von Geld und Gut,
es kann durch Geld vorbereitet, ja beschleunigt werden. Meine Freunde,
da steht nun die Versuchung der Heiligen auf: daB sie um des Reiches
Gottes willen anfangen, dem Gelde zu dienen. Sie glauben allzuleicht, daf
Gottes Reich auf Erden ohne weiteres um so gréfere Fortschritte mache,
je mehr wir Geldmittel zur Verfiigung haben. Als ob nicht die Beschaf-
fung von Geld auch ein Hindernis sein konnte, das gréfte, das Menschen
ihm in den Weg legen. Dann wird die Unersittlichkeit der Weltkinder,
die immer mehr erwerben wollen, auch zu einem Begehren, das die Heiligen
haben. Um Gottes willen immer mehr und mehr besitzen wollen, das wird
ihre Versuchung. So wird die Gnade Gottes ein AnlaB zu geschiftlichem
Betrieb, sie wird eine Angelegenheit der Borse. Das ,,Religivse’ wird be-
trieben auf die Art und Weise einer kapitalkriftigen Industrie. Man ver-



Die Versuchungen der Heiligen 147

sucht, Gott zu dienen mit Widergéottlichem, den Mammonsgeist mit
Mammonskriften zu bekimpfen. Und das ist wahrlich eine der torich-
testen Versuchungen, die es gibt: den Teufel mit Beelzebub austreiben
wollen! Darum hatten die besten der Heiligen in ihren eifrigsten Stunden,
in ihren glithenden Anfidngen eine Angst schon vor der Beriihrung des
Geldes. Aber diese Angst hat sie unfrei gemacht. Wer Angst hat, gerade
der verliert den gesunden Sinn und den sicheren Abstand.

Der Heilige mochte die Gnade, die ihm geschenkt wurde, auch andern
mitteilen, mochte ein Bote Gottes sein, ein Apostel und Evangelist, ein
Christophorus, der Christus tridgt, und ein Raphael, der die Menschen
auf rechten Wegen fiihrt. Meine Freunde, war das nicht allezeit auch
euer inwendigstes Verlangen, einen Funken Gottes in diese dunkle Welt
tragen zu diirfen? Darum konnt ihr es den Heiligen nachfiihlen, wenn
ihnen der Mund iibergeht von der Fiille, deren ihr Herz voll ist. Den
Gott, den sie selbst gefunden, und so, wie sie ihn gefunden, wie sie ihn
sprechen gehért haben, wie sie seinen Willen, seine Gebote, seine Satzungen
gedeutet haben, den mdchten sie auch ihren Briidern schenken. Ein wahr-
haft heiliges Begehren! Aber das wird auch ihre Versuchung., Wie sie
das groBle Erlebnis ihres Lebens bannen mdochten in irdischen Vor-
kehrungen und Einrichtungen, so méchten sie es auch hineingraben in die
Herzen ihrer Mitmenschen, unvermeidbar, unverlierbar. Sie méchten die
Gewillheit haben und schaffen, daB ihr Bemiihen um den irrenden oder
fehlenden oder suchenden Mitmenschen auch von Erfolg gekront sein
wird. Sie m&chten alles Bose abschaffen, alles Gute anschaffen. Ach, meine
Freunde, von da aus ist nur noch ein kleiner Schritt zur Versuchung,
Gewalt zu brauchen. Der eifernde Gottesjiinger mochte Feuer vom Him-
mel rufen, méchte sein Evangelium, das er gefunden, andern einreden,
wenn’'s nottut, mit drohenden und scheltenden Worten, méchte es ihnen
auf unwiderlegliche Weise beweisen, und nicht nur mit Worten, auch
mit Dingen, Einrichtungen und MaBnahmen, die ein Ausweichen und Ent-
schliipfen der Menschen fast mit der Sicherheit einer Maschine verhindern,
die also zwangsldufig wirken sollen. Da geht die Achtung und Wahrung
der Freiheit verloren. Es kommt zu dem schrecklichen Wahn, daB man
den Menschen die Wahrheit, die Giite, ja Gott selbst aufzwingen kénne,
daB man sie ndtigen kénne, gut zu sein oder fromm oder rein oder gliubig.

Meine Freunde, das ist wirklich eine groBe Betriibnis, die uns da begeg-
net. Der Heilige will die Welt entziinden und gerét dabei in die Gefahr,
sie zu verbrennen. Hier ist ein scharfer und sehr feiner Unterschied der
innern Haltung, und ihr miiBt wohl darauf achten. Christus selbst kam,
ein Feuer zu entziinden auf Erden, und was wollte er anders, als daB es
entbrenne? Und das will auch der Heilige. Aber seht, auch die Ver-
brecher, die Eroberer und die Narren wollen ein Feuer entziinden auf
Erden. Der Heilige will das Feuer des Geistes und der Liebe entfachen,
die andern aber das Feuer ihrer Leidenschaft, ihres Hasses und Zornes.
So greifen sie schlieBlich und sehr rasch zu brennenden Fackeln und
ziinden die Hauser und die Linder und selbst die menschlichen Leiber an
mit ihren Brandgerédten. So kommen sie schneller zu dem Feuer, das sie

1%



148 Peter Lippert S. J.

erstreben. Darum wirkt ihr Feuer immer zerstorend. Das Feuer der Heili-
gen aber soll nur schaffend, belebend, ausreifend wirken. Es zerstort nichts
als den Wahn, die Bosheit und die Torheit, lauter Feinde des Daseins,
das Dasein selbst aber und alles, was darin ist, will es schiitzen, mehren
und stdrken. Seht ihr den weiten Gegensatz zwischen diesen beiden Arten
von Brandstiftern? Und doch ist diese breite Kluft schnell und unmerklich
iiberschritten; wenn auch der Heilige sich verleiten 1#8t, auch nur in
einem kleinen Ding oder Geschopf die Freiheit anzutasten, das Vertrauen
umzustiirzen, die Giite zu verleugnen, dann greifen seine Hinde schon
von weitem nach brennenden Fackeln. Er will der Freiheit dienen mit
Zwang, der Liebe mit eiferndem HaB, der Reinheit mit irdischer Begierde.
Gott und seine Gnade, seine Kindschaft, sein Licht und seine Gegenwart
wollen sich freilich mitteilen, wollen iiberallhin ausstrahlen, wollen die
Erde umgestalten, bis in die Hiitten und in die Paldste hinein, bis in
die Werkstidtten und Werkzeuge und Rechnungskammern und Sitzungs-
sdle und Kasernen hinein. Aber sie wollen das tun von oben her, von
innen aus, nicht von unten und von auBlen, nicht nach Art der Weltmichte,
nicht durch Armeen und Waffen, nicht durch Strafen und Henker. Gott
will kommen, und dann wird die Erde von seiner Gegenwart gesegnet,
und manches wird auch ausgerdumt und ausgefegt wie auf einer Tenne.
Aber es ist eine arge Versuchung, dieses Kommen Gottes einleiten zu
wollen durch Einreifen von HZiusern oder Reichen, durch Viélkerwande-
rungen und Kreuzziige.

Aber ist Gott nicht doch zuweilen auf den triiben Fluten von Gewalttat
gekommen? Man hat in nicht allzu ferner schwerer Vorzeit Menschen
gezwungen, der Verkiindigung der christlichen Lehre und dem Opfer
Jesu Christi beizuwohnen, Man hat es vielleicht gutmeinend getan, aber
doch in einem schrecklichen Wahn. Und siehe, diese Menschen, denen
man so Gewalt antat, gerieten in den Lichtkreis des gegenwirtigen und
opfernden Gottessohnes. Sie spiirten in langsamer Erwarmung die Schén-
heit und Tiefe des geheimnisvollen Lebens hinter den schimmernden Ge-
stalten und die zu Herzen gehende Kraft der Wahrheit. So sind sie schlieB-
lich freiwillig zu dem Gottesdienst gekommen, zu dem man sie erst
gezwungen hatte; sie blieben mit eigenem Willen in der Kirche, in die
man sie gewaltsam hineingetrieben hatte. Hat also doch die Gewalt zwar
nichts geschaffen, aber etwas Schaffendes beigebracht und ausgeldst? Sie
hat die menschlichen Koérper in die Ndhe des Sakramentes gezwungen,
und siehe, es ward eine Nihe der Seelen. Die Gewalt war doch sicher ein
Greuel in den Augen Gottes, doch hat er sie zu einem Triger seiner Gnade
gemacht. Hat er nicht auf solche Weise den geistigen und liebenden Men-
schen eine Versuchung bereitet, die Versuchung, irre zu werden an der
alleinseligmachenden Kraft des Geistes und der Liebe? Hat er nicht auf
solche Weise selbst seine eifernden Heiligen bestdrkt in ihrem stiirmi-
schen Tun?

Nun, werdet ihr sagen, meine Freunde, diese eifernden Heiligen, die
Gott in menschliche Formen hineinzwingen wollen, sind eben doch keine
richtigen Heiligen, jedenfalls stehen sie im duBersten Umkreis der heiligen



Die Versuchungen der Heiligen 149

Heerschar, die den Thron Gottes umringt. Ihr mégt recht haben, meine
Freunde, diese erste Versuchung ist doch eigentlich nur gefihrlich fiir
die Donnersthne, denen Christus sagt: ,,Jhr wiBt nicht, was des Geistes
Gottes ist.” (Immerhin gehdrten auch diese Donnerséhne zu den aus-
erwdhlten Aposteln.) Aber ich will euch nachgeben, meine Freunde, und
mochte euch nun die Menschen zeigen, die in ganz entgegengesetzter
Richtung wandeln, als die Donnerséhne es tun, die mit keinem Gedanken
daran denken, Gott in irdische Bereiche hereinzuziehen; denn sie méchten
vielmehr Gott hinausdrdngen aus allem Irdischen, aus allem Weltlichen;
sie mochten jede Spur der Menschlichkeit fernhalten von ihrer Religion,
ja von Gott selbst. Die sind also doch gewif heilige Menschen, denen an
nichts etwas liegt als nur an Gott, der reinen Wirklichkeit. Aber seht,
auch diese Heiligen haben ihre Versuchung, und hier wird es uns ganz
deutlich, daB gerade ihre Heiligkeit ihnen zur Versuchung wird, ja zum
Falle. In ihrem Eifer zu Gott wollen sie die Welt, ja alle Geschopfe iiber-
springen, ausschalten, unterdriicken; sie mochten den Weg zu Gott ab-
kiirzen so sehr, daB} iiberhaupt kein Weg mehr bleibt; sie méchten un-
mittelbar ins gottliche Meer einstromen und vergessen, daB jeder FluB
einen Lauf haben mufl, daf alles, was in der Mitte liegt zwischen dem
Wollenden und seinem Ziel, eben dadurch zu einem Mittel wird, zu einem
Durchgang und Eingang. Sie wollen nur das Geistige gelten lassen und
gar nichts Korperliches anerkennen; nur das Ubernatiirliche ist ihnen
wertvoll, die Natur ist ihnen eine Gefahr. So werden sie zwar nicht ganz
tibernatiirlich, aber sehr unnatiirlich. Um dem Schépfer zu begegnen,
wollen sie seine Schopfung umgehen und ahnen nicht, daB sie dadurch
um Gott selbst herumgehen; denn er ist doch eben in den Geschépfen.
Bevor sie die Wunder seiner Allmacht recht betrachtet haben, wollen sie
die Wunder seiner Gnade erleben; bevor sie die Wunder der Gesundheit
aufrichtig bedankt haben, sammeln sie mit geschiftigem Eifer die Hei-
lungswunder, die an Kranken geschahen. Sie wollen das Werk Gottes in
Zeichen und Wundern wahrnehmen, und die augenfilligsten Zeichen und
Wunder, die Gott gewirkt hat, achten sie als nebensichlich und storend.
Die Schonheit der Erde ist ihnen gleichgiiltig, und sie ahnen nicht, daB sie
so noch keine Augen hitten fiir die Schoénheit des Himmels. Sie wollen
nur gelten lassen, was aus den allerhdchsten Beweggriinden flieBt, und
iiberhéren dabei die leisen Worte des Herzens, des Gefiihls und des Taktes.
Die Vornehmheit, Giite und Feinheit der Menschen, denen das Gutsein
»bloB angeboren” scheint, kommt ihnen verdichtig vor, aber gegen die
Aufrichtigkeit ihrer eigenen, miihsam erweckten Tugendakte haben sie
keinen Verdacht.

Aber diesen Heiligen und ihrer Versuchung kommt Gott nun wirklich
nicht entgegen. Sie bestirkt er auf keine Weise, er enttduscht sie viel-
mehr Tag fiir Tag. Er geht mit endloser, schier unertridglicher Geduld,
die uns zittern und fiebern 148t vor Ungeduld, alle die verschlungenen
Pfade, die in seiner Schépfung mdglich sind, diese endlos gewundenen
Wege, diese Bogenlinien und Kreise, die scheinbar immer wieder zu dem
gleichen Punkt zuriickfiihren. Er kiirzt nichts ab, er 1d6t nichts aus, er



150 Peter Lippert S. J.

erspart seinen Zuschauern, den Heiligen, auch nicht die kleinste Einzel-
heit, iiber die sie als Uberflieger einfach hinweggehen méchten. Gott 148t
alles, was da ist, sich entwickeln, sich ausbreiten, sich abspielen. Er 148t
wirklich geschehen, was geschehen will, und kiimmert sich nicht um den
entsetzten Aufschrei seiner Heiligen, die schon im voraus wissen wollten,
was Gott unmoglich zulassen diirfe. Gott 148t sich Zeit, er, der eigentlich
keine Zeit hat; denn er ist ewig. Aber er verschwendet die Zeiten, er macht
zeitraubende Umwege, er 1dfit Gegenspieler auftreten, die den heiflersehn-
ten Ablauf der Dinge wieder verzogern; er 1dBt halbvollendete Werke
achtlos liegen und in Triimmer fallen und fingt wieder von vorne an:
er sieht zu, wie alles wieder zerstort wird, was aufgebaut wurde. Auf
jeden Friihling 148t er wieder einen Winter kommen, auf jeden Tag eine
neue Nacht, auf jedes Leben einen Tod. Ja, das kostbarste Leben pflegt
er zu vergeuden. Das ist vielleicht der einzige Fall, wo Gott etwas ab-
kiirzt, ndmlich die Menschenleben, die uns unersetzlich erscheinen.

Was soll man von einem solch langmiitigen und zeitraubenden Ver-
fahren sagen? Meine Freunde, schon wir und erst recht die Heiligen
Gottes werden sich immer wieder dariiber wundern und versucht sein, die
Geduld zu verlieren. Gerade jene werden die Geduld verlieren, die so
darauf brennen, die Wege zu Gott abzukiirzen und iiber alle ewigen Hiigel
hinweg zu Gott hinzuspringen. Sie laufen aus der Welt hinaus, um Gott
entgegenzulaufen, und siehe, da biegt er gerade ein auf die winkeligen
Gassen, die in die Welt fithren, und verbirgt sich in ihr. Er verweilt und
verbringt seine Zeit oder vielmehr ihre kostbare Zeit dort, wo sie ihn gar
nicht suchen. Ist es da zu verwundern, daB sie leicht unzufrieden werden,
unzufrieden selbst mit Gott? Nun sind ja alle Heiligen unzufrieden, das
ist eine ihrer charakteristischen Eigenschaften. Aber es ist eine Unzu-
friedenheit besonderer Art; denn sonst miifite man annehmen, daB alle
Menschen heilig seien. Der Mensch ist iiberhaupt und bis auf den
Grund ein unzufriedenes Geschopf. Aber die Unzufriedenheit der Heiligen
ist von besonderer Art, sie ist eigentlich sehr heilig. Und gerade sie wird
ihnen wieder zur Versuchung, zur dritten und schwersten Versuchung, die
ein Heiliger zu bestehen hat.

Es gibt eine allgemeine Unzufriedenheit der Menschenkinder. Sie haben
unvergleichlich mehr Wiinsche, als ihnen je erfiillt werden kénnen, und
jede Erfiillung ist nichts anderes als eine fortwihrende und wachsende
Enttduschung. Alles, was sie an Gliick, GroBe oder Schénheit finden, ist
nicht imstande, ihren Durst irgendwie oder gar dauernd zu stillen. Ist
das alles? so fragen sie immerfort. Die Welt ist in Wirklichkeit nirgends
so schon und so vollkommen, wie wir in unsern heifen Sehnsuchtstriumen
sie uns ausmalen oder auch nur, wie die Ruhmredigkeit der Menschen sie
darstellt. Man kann ihr nur grollen und schlieBlich erbittert den Riicken
kehren. Ja, selbst Gott ist ein enttduschender Gott; seine Weltlenkung,
seine Vorsehung, seine Kirche, seine Wunder, seine Sakramente sind weit
entfernt von jener Gréfe und Klarheit und Verstindlichkeit und Zuver-
ldssigkeit, die wir wiinschen méchten. Es geht uns allen wie dem Pro-
pheten Jonas unter seiner Staude: Gott hat die Stadt Ninive nicht zer-



Die Versuchungen der Heiligen 151

stort, was sich doch gehort hitte; aber die kleine Staude, die Jonas
braucht, die hat er verdorren lassen. So macht es Gott immer. Er sollte
z. B, die Zollner, die Siinder, die Ketzer, die Bésewichter ganz anders
anfassen, viel strenger behandeln, viel deutlicher richten, viel rascher ver-
nichten. Aber von Vernichtung ist schon gar keine Rede; sie werden eher
noch gepflegt und geschont von Gott. Man kann wirklich nur unzufrieden
sein mit Gott.

Aber diese Art von Unzufriedenheit findet keinen Zugang zum Herzen
seiner Heiligen. Sie sind zu ehrfiirchtig, zu still und zu selbstlos, als daB
sie irgend eine Klage laut werden lieBen, auch nicht einmal in der schwei-
genden Klause ihres Herzens, auch nicht in ihren verschwiegensten Ge-
danken. Ein wirklicher Heiliger wagt nicht einmal das Wetter anzuklagen,
das unberechenbar und oft unerwiinscht oder unfreundlich genug sich
gestaltet. Ein wirklicher Heiliger sagt zu keinem Menschen das bittere
Wort: Raka, das heifit, du taugst zu nichts, ich will nichts mehr von dir
wissen, wie kannst du nur so sein? Er wagt nicht, auch nur einem Ge-
schopf eine unzufriedene Miene zu zeigen; denn er wiirde fiirchten, Gott
zu mifBfallen mit seinem finsteren Gesicht.

Nur die Unzufriedenheit mit sich selbst findet sich auch im Heiligen.
Aber auch sie ist eine ganz besondere. Es gibt Menschen genug, die sich
selbst anklagen und herabsetzen, die iiber sich selbst bitterlich weinen
und ihre Herzen zerreiflen vor Trauer und Scham iiber sich selber. Aber
nicht immer ist ihre Unzufriedenheit eine heilige; sie ist oft nichts anderes
als verletzte Eitelkeit. Ja, meine Freunde, ihr kénnt es mir glauben, die
von Eitelkeit iiber alles Ma8 erfiillten Menschen sind auch die unzufrieden-
sten; sie haben manchmal geradezu eine Wut auf sich selber, also daf}
sie knirschen mit den Zzhnen vor Scham und Reue. Aber dieses Zihne-
knirschen ist eher ein Zeichen von Verdammnis als von Heiligung. Nein,
die Unzufriedenheit der Heiligen ist eine ganz andere; sie ist die ewige
Ungeniigsamkeit der Liebe, die sich nicht genug tun kann. Aber hier nun,
auf dieser Hdohe, ist ein ganz schmaler Pfad, und rechts und links davon
ist ein jiher Absturz, und nur der Heilige, der diese Hohe wirklich erstiegen
hat, ist in Gefahr, abzustiirzen. Die ganz heilige und ganz lautere Un-
zufriedenheit trigt auch das eigene Versagen, zwar weinend, aber nicht
fassungslos. Ja, sie méchte vor Gott ihre Tridnen verbergen, bis er selbst
ihr die Hinde von den weinenden Augen wegzieht. Sie bleibt demiitig
stehen, bis der Geliebte sie gehen heifit; sie wartet, ob er ihre Leerheit
ausfiillt, die ihr so grof erscheint wie leergelaufene Meeresbecken. Sie
hofft, aber sie wartet auch, bis er sie an der Hand nimmt, wie man ein
schwaches und linkisches Hindchen eben nimmt und fiihrt. Dagegen der
eifernde Heilige stiirmt weiter, er will seinen eigenen Fortschritt er-
zwingen. Er wandert von Heiligtum zu Heiligtum, von Strengheit zu
Strengheit, von einer Wiiste in die andere — keine ist ihm einsam und
wiist und verlassen genug. Er trachtet von einem Kloster zum andern,
von einer Bekehrung zur andern. Was will er denn? Er will seine Klein-
heit, seine Unzulidnglichkeit, seine Armseligkeit und Leere, sein Nichts
aus der Welt schaffen — nicht um seinetwillen, gewill nicht, sondern um



152 Peter Lippert S. J., Die Versuchungen der Heiligen

Gottes willen, er mochte Gott den Anblick seines Nichts ersparen; denn
eigentlich hat er doch kein ganzes Vertrauen zu seinem Gott, er traut
ihm nicht zu, dafl er den Anblick dieses Nichts liebend iiberstehen konne.
Er will also eigentlich Gott doch eine Vorschrift machen, er will bestim-
men, was vor den Augen Gottes erscheinen darf und was zu verschwin-
den hat.

Der wahrhaft Liebende aber — und ein wirklich siegreicher Heiliger,
der alle Versuchungen iiberwunden hat, ist nur der wahrhaft Liebende —,
ein so liebender Mensch also will vor Gott nichts wegleugnen, nichts
beiseiteschaffen. Er will auch Gottes Augen keinen Zwang auferlegen,
sie mogen, wenn es ihnen so gefillt, ruhen bleiben auf dem Nichts, das
sich vor ihnen ausbreitet. So wenig will er Gott etwas vorschreiben, daB
er ihm nicht einmal die Antwort ersparen will, die er geben muB, wenn
Gott ihn einmal fragt und richtet, die Antwort: Siehe, dein Nichts bin
ich. Nichts, aber doch dein, weil du mich hinzunehmen geruht hast.

Seht ihr, meine Freunde, so unfaBbar grof ist die Geduld, die Gott
seinen Heiligen zumutet; kein Wunder, daB dies ihre letzte und feinste
und heimlichste Versuchung ist, die Versuchung zur Ungeduld, da8 sie
Gott mit sich reilen, Gottes Wege abkiirzen, Gottes Gang beschleu-
nigen, Gottes Augen, ja Gottes Liebe lenken, messen und bemessen,
dafl sie Gott Gewalt antun mochten. So verstrickt sind wir in das
Mysterium der Gewalt, daB selbst die Heiligen noch Gewalt brauchen
mochten, sogar Gott gegeniiber. Ach, meine Freunde, wie GroBes wird
von uns verlangt: daB wir unsere Kinderschritte den groBen Schritten
Gottes anpassen, unser Rennen an sein langsames Schreiten gewdhnen,
daBl unsere iiberlauten Stimmen sich senken sollen bis zu Gottes leisester
Art, bis zu seinem ewigen Schweigen.

Aber Gott wei}, da§ er allzu viel von uns verlangt, und wir kénnen ihm
ruhig bekennen, daBl wir versagen miissen. Selbst seine Heiligen sind un-
geduldige Stilirmer gegeniiber seiner Grofmut und Langmut; selbst unter
ihrem immer noch harten Zugriff leidet das Gottesreich Gewalt. Was sollen
wir da erst von uns sagen? Wir haben nicht einmal Geduld genug gegen
unsere Mitknechte; wir wiirgen sie, bedringen sie und stoBen sie tiber den
Rand des Schuldturms. Wie sollten wir Gott und seine Geduld verstehen,
wenn ‘er selbst uns je begegnet? Denn seht, so begegnet Gott seinen
Heiligen: Er bittet sie, wie der Schuldner seinen Gldubiger bittet: Habe
Geduld mit mir, ich werde dir alles bezahlen. Gottes Werben um die gro8-
miitige Geduld seiner Heiligen, das ist der inwendigste Sinn des gottlichen
Tuns, das in dieser Welt geschieht. Das ist die feinste und innerste Kultur,
die es gibt, die von Gott selbst gepflegt wird. Das ist die Kulturgeschichte
des Herzens Gottes.



