200

die Kirche in Ehrfurcht jedes Partikel-
chen des Christusbildes bis zu ihren
Tagen herauf bewahrt hétte, sowohl
jene, die von den ,,Reinigern in Will-
kiir ,,ausgewihlt“, wie jene, die von
ihnen verworfen wurden, um kurze Zeit
darauf als unentbehrlich wieder heran-
geholt zu werden. Aus dem Vorhan-
denen auswihlen und verwerfen ist je-
denfalls leichter, als das Uberlieferte in
Treuen bewahren. Die Kirche hat sich
auch hier die schwerere Aufgabe aus-
gesucht, das heiBit nicht ausgesucht, sie
hat sie vom Herrn der Kirche iiber-
wiesen erhalten und darum erfiillt, selbst
in den schwersten Zeiten. Dafiir gibt
sie aber auch den Ihren die Gewihr,
daB sie in ihr den ganzen Christus
finden, die Fiille Christi, die ,alles Er-
kennen iibersteigt* (Eph. 3, 19).
A. Koch S.]J.

Zeit-Motive und katholisches
Motiv

Othmar Spann, der sowohl in der

Friih-Romantik wie in der indischen Phi- °

losophie die Wurzeln seines Denkens hat,
spricht in seiner neuen ,Lehre vom Men-
schen und seiner Weltstellung“* sehr
deutlich ein erstes Grund-Motiv der Zeit
aus: ,Eingebungen® als ,erste Grund-
bestandteile des Denkens® (68) und dies
von einem ,unoffenbaren Geistesgrund“
her (17). Es ist das Motiv einer , Mystik
des Geistes“ gegen eine Erfahrungs-
wissenschaft von unten her, und einer
,Unaufloslichkeit des Geheimnisses” (33)
gegen die mechanistische Ratio der bis-
herigen Empirie. Nicht Wissen ist die
,erste, urspriingliche Erscheinung des
Geistes” (59), sondern der ,unoffenbare
Geistesgrund® (14), der das ,,Ansich des
Geistes* (17) als ,Fiinklein“ (19) besagt,
ja einen ,actus purus im geistig-seeli-
schen Leben des Menschen* als ,,Selbst-
setzung® (166). Erst iiber das ,iiber-
sinnliche BewuBtsein®“ und das ,,Gezwei-
ungsbewufitsein oder Liebe“ kommt es
zum Wissen, und auch dies noch iiber
den Primat des,auf Eingebung beruhen-
den BewuBtseins“ (59), also daB Logik

1 Othmar Spann, Erkenne dich selbst.
Eine Geistesphilosophie als Lehre vom
Menschen und seiner Weltstellung. (XVI
u. 448 8.) Jena 1935, Gustav Fischer,
M 12—

Umschau

nur mehr ,,Verarbeitung der Eingebung*
ist (72), und Wahrheit-Falschheit das
pshesthalten der Eingebung® zum Maf-
stab hat (76). Ebenso wird dann auch
das Leibliche in diese ,,Mystik des Gei-
stes” miteinbeschlossen: da die Einheit
von Geist und Stoff im Menschen die
Annahme einer ,begeisteten, immateriel-
len Wurzel des Stofflichen* fordere und
unter dieser Riicksicht einen ,geistigen
Leib oder pneumatischen Leib“ (202).
So wird die Wurzel des Geistes, der ,,un-
offenbare Geistesgrund” zu ,,Unmittel-
barkeit* und ,Fiille* (185), und ,,ver-
mittelst der Gezweiung vermag der Geist
im Wissen nicht nur sich selbst, son-
dern auch die Fiille der Welt in sich
hervorzubringen® (189). Weil ,unser
Geist* es ist, der empfindet, nicht der
Leib“, darum ist ,alles Sehen Hellsehen,
alles Horen Hellhoren, alles sinmliche
Empfinden {iberhaupt Hellempfinden.
Dasjenige, was beim Hellsehen und
Hellhéren ohne Vermittlung der ord-
nungsgemifen Sinnesorgane vor sich
geht und daher in seiner Unmittelbar-
keit unverhiillt hervortritt, — das ganz
allein ist die letzte Wirklichkeit auch
der gewdhnlichen, durch Sinnesorgane
vermittelten Empfindung und Wahr-
nehmung. Das Sinnesorgan leistet in
seiner Vermittlung nur bestimmende,
anregende, konkretisierende, auswéh-
lende Dienste* (x37£.). Eben so enthiillt
sich aber zuletzt der Mensch als gestellt
zwischen ein ,,VorbewuBtsein® der ,Na-
turgrundlage” und ein solches der ,,Gei-
stesgrundlage® (346). Die ,Sinnesemp-
findung® wird von hier aus zum ,,Anzeiger
der Riickverbundenheit des Menschen
mit dem Naturgeiste* (354), wihrend er
ineiner Riickverbundenheit zum ,Mensch-
heitsgeist* mit dem ,,Ganzen der Ideen-
welt“ verbunden ist (374). Beide Riick-
verbundenheiten krénen sich in der
»AllbefaBtheit“ im ,absoluten Geiste":
»in dieser Allbefafitheit liegt etwas, was
iiber alles Naturhafte, dessen der Geist
sich sonst bedient, hinausgeht; und so-
gar iiber das Geistige, Ideenhafte, das
er in sich als Eingebung zu erwecken
vermag® (377f). Es wird dann das
,Ekstatische* das Tiefste im Menschen
(378). Das ,,wache Bewufitsein” ist nur
sein ,weltlicher Zustand“, das ,ge-
bannte* dagegen der ,,Urzustand des
Geistes” (274). Erst die Gesamtheit



Umschau

dieser Riickverbindungen ,schafft Per-
sonlichkeit” (383).

Verwandt dazu geht das Motiv von
»Mythos und Magie* als dem ,,Urtiim-
lichen noch in uns“ (g), das Ernst
Mally zu einer,Philosophie der natiir-
lichenWeltauffassung‘ auszubauen unter-
nimmt 2 Mythos und Magie sind iiber-
zeitliche Formen, in denen das schwe-
bend Dynamische der Wirklichkeit sich
ausdriickt. Wir sind ,in einer ungreif-
baren, schwebenden Wirklichkeit, die...
ist ... nichts als verdichtete, flieBende
Kraft“ (37). ,,Es ist Macht, die uns be-
wiltigt, oder es ist Macht, die wir selbst
iiben* (41). ,Im Segen und im Fluch*
wird darum das Eigentliche offenbar:
daB ,Segen und Fluch Gewalten* sind,
»die man nicht schafft, die man aber, im
Segnen oder Fluchen, ,beruft'“ (ebd.).
»S0 ist Ekstase Zuriickgehen auf das
reine Erleben und schlichte Wissen der
Wirklichkeit® (51).

Die Front gegen ,biirgerliche Niich-
ternheit*, die in einem solchen Denken
sich vollzieht, wird dann endlich ganz
deutlich vom zugeordnet Religidsen her,
wie es nicht wenig aus der Grund-
haltung Karl Barths und seiner unmittel-
baren Freunde spricht. Es ist das Motiv
einer ,Frondierung der Welt“. Fast in
der Sprache eines Reiterangriffs spricht
es aus Hans Asmussens ,Galater-
brief* 3, dem gerade ,die Welt in allem
Widerstreit so schén® ist (17) und dem
entsprechend das Evangelium betont als
das ,,Unglaubliche® erscheint (31). So
wird es eine scharfe Absage an ,die
Welt des Gesetzes“, als ,,Welt der Ein-
ordnung® und ,Welt der Solidaritdt"
(33): da es darauf ankommt, ,da8 wir
herausgerissen werden* (41). Denn
»Gesetzlichkeit ist der Unglaube* (81),
wihrend der Glaube als ,,Zumutung des
Todes* (83) ,mit dem Tode Arm in
Arm geht“ (85). Gegen alle Pflege der
»Ordnungen* steht, ,,daB das Christen-
tum auf drei Ordnungswidrigkeiten ba-
siert: auf der Geburt aus der Jungfrau,
auf dem Verbrechertod des Gerechten,

2 Ernst Mally, Erlebnis und Wirklich-
keit. (135 S.) Leipzig 1935, Jul. Klink-
hardt. M 5.80.

8 Hans Asmussen, Theologisch-kirch-
liche Erwigungen zum Galaterbrief.
(205 S.) Miinchen 1935, Chr. Kaiser.
M 4.90.

201

auf der Auferstehung eines wahrhaft
Toten“ (151). Nicht das , KompromiB*,
sondern die ,,Gabe Gottes im Segen und
im Fluch, das letzte Wort, das Wort in
AusschlieBlichkeit, ist das Wort der
Kirche als der ,,Hiiterin des Feuers, das
heilsam, aber gefidhrlich ist* (47). Und
zuletzt steht sie nicht in einer vergot-
teten Harmonie, sondern im ,,Kreuz als
Widerstreit Gottes mit sich selbst® (111),
und ,,daB jeder Christ Zeit seines Lebens
von der Leidenschaft verzehrt wird, die
ihm am XKreuze erwichst* (205). —
Karl Barth, der Meister, fat diese
Dinge in seinem ,Credo“% objektiver,
ja 14Bt sogar alle Rede von ,,Elend und
Verzweiflung des Menschen” grundsétz-
lich schweigen in die reine objektive
Rede vom Geheimnis Christi (41f.) und
alles Wort von ,,Wagnis* verstummen
in das eine Wort ,,Geschenk" (87), also
daB geradezu der #uBerste Gegensatz zu
Barths Anfiangen erreicht ist: nicht mehr
eine Problematik der Distanz zwischen
Gott und Mensch, sondern eine Dog-
matik der objektiven Heilswege Gottes
im objektiven Geheimnis des Kreuzes:
das Dunkel von Welt und Mensch unter-
gegangen in das ,,Geheimnis der Offen-
barung* (61f.) als ,Verhiillung Gottes*
(70 86) im Geheimnis des Karfreitags,
in das ,.Leiden ohne Grenze, ohne Sinn
und ohne Zukunft“ (70) und also gerade
sagend die ,,Selbsthingabe Gottes* (78)
Aber dann offenbart die heftige Polemik
gegen einen Mitvollzug dieses Leidens
(80 84), die starre Ablehnung jeglicher
natiirlicher Gotteserkenntnis (15f.), noch
mehr der Fluch gegen die ,,Werkgerech-
tigkeit® (als ,die eine, eigentliche und
unvergebbare Siinde, die Siinde wider
den Heiligen Geist“, 111) und der jihe,
sachlich unvorbereitete, Ausbruch gegen
die ,analogia entis“ (77) den wahren
Untergrund dieses Objektivismus: eben
doch die kalte Verzweiflung am Men-
schen, dem nur noch mit seinem vélligen
Untergang zu helfen ist. In dieser kal-
ten Verzweiflung sieht Barth nicht mehr,
wie gerade die katholische ,Werkgerech-
tigkeit” in der Silbe ,,Werk" das Folge-
richtige zum objektiven Dogma sagt:
das Leben als reine dienende Werkzeug-
lichkeit im Geheimnis der Selbstpreis-

2 Karl Barth, Credo. Die Hauptpro-
bleme der Dogmatik. (174S.) Miinchen,
Chr. Kaiser, M 2.60.



202

gabe Gottes. Er sieht das nur noch un-
bewufit in den erschiitternden Einlei-
tungsworten zur ,Fragenbeantwortung*
(die geradezu ein Fallit an seiner Ut-
rechter Hoérern bekennt): ,,daB Sie und
ich uns nicht ganz auf der gleichen
menschlichen Ebene befinden“, wenn-
gleich in ,keiner absoluten® Verschie-
denheit, weil es die ,unter uns Men-
schen nicht* gibt (150). Es ist aber
die deutliche Verschiedenheit zwischen
Barths dogmatischer Objektivitdt und
dem religiosen Subjektivismus seiner
(protestantischen) Horer (vgl. 1501£.).
Gegeniiber dem Blitzen und Flammen
dieser Zeit-Motive hebt das katholische
Motiv sich deutlich durch seine letzte
sachliche Niichternheit ab, — eben weil
es in allem zuletzt dienende Werkzeug-
lichkeit heiBt. Scharf wird das gerade
an Léon Bloy klar, dem Marta
Romeissen eine gute Studie wid-
met5 Er ist der ,catholique absolu®
(3), in seiner religiosen Leidenschaft zur
sich-opfernden Selbstpreisgabe (13), und
dies unter dem steten ,supplice de
I'angoisse” (21), in diesem Hin- und
Hergerissen sich geradezu versteigend
in eine Gnostik luziferischen Hin-Her-
irrens des Heiligen Geistes (24 58).
Aber sosehr ihm vom absoluten Schwei-
fen seiner zerrissenen Seele her ,,abime*
als ,,pseudonyme de Dieu* erscheint, zu-
letzt heugt alle Ekstatik und Dimonie
sich absoluter in den Einen objektiven
Dienst: ,,que tout n’est rien ... excepté
la gloire de Dieu* (z24). — Im gleichen
Geist vollzieht Josef HasenfuB
seine Kritik an der Religionsphilosophie
von Jakob Friedrich Fries®, der
mit seinem ,heroischen Enthusiasmus®
eines ,immanent natiirlichen Supra-
naturalismus der geheimnisvollen ge-
fiihlsmaBig &#sthetischen Ahndung des
Ewigen in der Natur und Geschichte®
(153) im Ursprung wichtiger Zeitrich-
tungen steht. Es wird bei Fries keine
wahre Uberwindung des Rationalismus,
sondern die Predigteines,,geistig-ethisch-
dsthetischen Vollkommenheits-Ideals der
autonom souverdnen Vernunft“ (245), —

5 Marta Romeissen, Katholizismus
als Mystik bei Léon Bloy. (68 S.) Leip-
zig 1935, S. Hirzel. M 3.—

6 Josef HasenfuB, Die Religionsphilo-
sophie bei Jak. Fr. Fries. (XIX u.315 S.)
Wiirzburg 1935, C.J.Becker. M 7.50.

Umschau

als Gegenpol gegen Kierkegaard (und
als Gegenbewegung gegen seinen eigenen
herrnhutischen Ursprung). Rationalis-
mus (eines Einbefassens Gottes in den
Begriff) und Irrationalismus (eines Ein-
befaBtwerdens des Menschen in das
iibersteigende Geheimnis), Harmonisie-
rung (der Welt mit Gott) und Distan-
zierung (zwischen Welt und Gott) er-
scheinen als Ausspringen aus dem einen
wahren Dienstverhéltnis zwischen Gott
und Geschopf, wie das Katholische es
formuliert: Gott nahe zu sein als dem
Ubersteigenden, und also Ihn zu fassen
als den UnfaBbaren. — So ist es die-
selbe Position, die Alois Dempf
Kierkegaard entgegensetzt?: Gott
als ,,Herr* (204) gegeniiber dem Hegel-
schen ,,System der Systeme” und dem
Kierkegaardschen ,,System der System-
losigkeit”“, Kierkegaard ist nicht das
Christliche gegeniiber Hegel, sondern
selber Philosophie wie Hegel: er ,kehrt
die Hegelsche Dialektik einfach um*
(153). — Es ist — in einer merkwiir-
digen Konvergenz der Geschichte — die-
selbe Position zu der im ,Parzival®
Wolfram von Eschenbach, in
Vorwegnahme Thomas von Aquins, aus
dem Zusammenbruch des Friihmittel-
alters reift (wie Gottfried Weber in
einer tiefen Studie® anschaulich macht),
— und die Aug in Aug steht zur ,tra-
gischen Existenz“, wie sie von Hei-
degger her das Gesicht der Gegen-
wart formt (vgl. die gleichnamige Stu-
die von Alfred Delp?). Es ist darum
folgerichtig, wenn Joseph Engert
seine Umformung von Erkenntnistheorie
und Logik in einer ,ErschlieBung des
Seins“1? aus dieser Position heraus
durchfiihrt: Hindurchschau durch die
unverengte reale Breite der ,Gegeben-
heiten und ebenso gerade Hinaufschau
zum ,metaphysisch Transzendenten*, —
So ist es nicht merkwiirdig, daB all diese
katholischen Autoren sich ausdriicklich

7 Alois Dempf, Kierkegaards Folgen.
(232 S.) Leipzig 1935, Jakob Hegner.
M s5.50.

8 Gottfried Weber, Der Gottesbegriff
des Parzival. Frankfurt 1935.

9 Freiburg 1935.

10 Jos. Engert, Die ErschlieBung des
Seins. (Die Philosophie usw. Abt. 7.)
(115 S.) Bonn 1935 Peter Hanstein.
M 3.70.



Umschau

zu jener ,analogia entis“ bekennen, die
wir seit Jahren als Inbegriff der katho-
lischen Haltung hinstellten (Romeissen
59 ff., Hasenfu 214 306f., Dempf 13f.
46f. s55f 509 154 179, Weber 20—s51,
Delp 89, Engert 6£f.). Darin, daf die
sanalogia entis® das je Anfangshafte
der ,s0 groBen Ahnlichkeit® zu Gott
betont, ©ffnet sich in ihr der ganze
»Sturm zum Absoluten“. Darin aber,
daB sie das je AbschlieBende der ,je
groBeren Unidhnlichkeit® zu Gott unter-
streicht, wird es die Niichternheit der
Demiitigung zur ,Anbetung des Abso-
luten®. So hat gerade Gottfried Weber
recht, in ihr die ,,Kulturidee des Gral-
rittertums* zu sehen (51): Flammen rei-
fend zu iiberlassen.
Erich Przywara.

Der japanische Staatsgedanke

Der Englinder A. Morgan Young,
der in Kobe, der wichtigsten Hafenstadt
fiir die japanische Ausfuhr, seit vielen
Jahren das in ganz Ostasien wegen sei-
ner furchtlosen Kritik geschitzte , Japan
Chronicle herausgegeben hat, erzdhlte
in der nordamerikanischen Monatschrift
»Asia®“ (August 1935, S. 474 ff.), er habe
in seiner Zeitung einmal bemerkt, es
sei traurig und gewiB nicht nach dem
Willen des Kaisers, daf der Leiter einer
Schule, wie es oft und neulich wieder
geschehen sei, bei einem Brand um-
komme, weil er sich fiir verpflichtet
gehalten habe, das Bild des Kaisers aus
den Flammen zu retten. Young wurde
am folgenden Tage vor den Polizei-
prasidenten geladen, der ihm in grofer
Uniform sagte: ,,Jch verstehe sehr wohl,
daB ein Englinder oder ein Amerikaner
so denkt; die japanische Anschauung ist
ihnen unbegreiflich. Fiir uns ist das
Gott (und dabeischlug er auf den Tisch).
Ein Japaner wiirde schwer bestraft, wenn
er so geschrieben hitte, aber da Sie aus
Mangel an Verstindnis gehandelt haben,
warne ich Sie.”

Diese Art von Vergottung des Kai-
sers driickt nicht etwa bloB die, wenig-
stens amtliche, Gesinnung riickstdndiger
Provinzgewaltiger oder kleiner Staats-
angestellter aus, sondern sie dringt, ob=
wohl sie lange preisgegeben schien und
auch heute noch von sehr vielen Japa-
nern abgelehnt wird, irgendwie von
neuem in die hochsten Kreise der Re-

203

gierung und sogar der Wissenschaft ein.
Chikao Fujisawa, Professor fiir poli-
tische Geschichte an der Kaiserlichen
Universitidt in Fukuoka und einer der
fiihrenden Minner der ,Japanischen
Kulturgesellschaft”“ (Nippon Bunka Ren-
mei), suchte diese Theorie in der von
ihm herausgegebenen Vierteljahrschrift
»Cultural Nippon* (Juni 1935, S. 340 f£.)
als geschichtlichund staatsrechtlich allein
moglich und als fiir den Bestand Japans
notwendig zu erweisen. Er sagt ohne
Umschweife (S. 352): ,,Nach unserer
religiosen Uberzeugung ist unser Kaiser
nicht ein bloBer Mensch, sondern die
Verkorperung der Sonnengdttin, die der
Menschheit und andern Geschopfen Le-
ben, Licht, Warme und Hoffnung schenkt.
Aus diesem Grunde ist unser Kaiser
immer von einem glithenden Verlangen
beseelt, zum allgemeinen Besten der
Menschheit auf jede mogliche Weise
beizutragen.” Die Sonnengdttin habe
ihrem Enkel und seinen Nachfolgern
Japan zu immerwihrender Beherrschung
im Geiste ihrer eigenen ,,unbegrenzten
schopferischen Liebe* iibergeben (S. 348).
Dadurch sei eine ,,geistige Einheit” zwi-
schen Kaiser, Volk und Land bewirkt
worden, die nach alter Uberlieferung
darin ihren Ausdruck gefunden habe,
daB die Sonnengdttin aus dem Boden
des Landes Reis zu gemeinsamer Nah-
rung fiir Kaiser und Volk hervorspriefien
148t (S. 353). Da die Gottin den Kaiser
zum Herrscher gemacht hat, so ist sein
Herrscherwille niemals vom Volke ab-
hingig, und der Meiji-Kaiser, der dem
neuen Japan am 1i. Februar 188g die
jetzt noch bestehende Verfassung gab,
habe sie aus eigener Machtvollkommen-
heit als genauere Erklarung des ihm
von seinen Ahnen gewordenen Auftrages
gegeben und dabei in der Kleidung des
obersten Shintopriesters an heiliger
Stitte geschworen, die iiberkommenen
Grundlinien der kaiserlichen Herrschaft
nie zerstoren zu lassen (S. 350).

Nun geht aber aus Fujisawas eigener
Zeitschrift hervor, daf man in der japa-
nischen Offentlichkeit auch heute die
Herleitung der kaiserlichen Oberherr-
schaft von der Sonnengdttin nicht mit
derselben Eindeutigkeit zu vertreten
braucht wie die Lehre, das Recht des
Kaisers hange nicht vom Willen des
Volkes oder der Volksvertretung ab.



