370 Wilhelm Sieber

mehr tun als untergehen und aufgehen, nichts anderes mehr als anbeten.
Venite adoremus! Kommt, laBt uns anbeten, das ist der Sinn all unserer
Wege, das ist unser Gehen und Kommen und Ankommen: Beten und
Anbeten!

Seht ihr nun auch, was es mit den Gebetsworten auf sich hat? Ja,
meine Freunde, ich wei}, auch das ist ein Kummer, der auf euch driickt:
Was sollen wir mit den Worten machen, die man uns ,,beten‘ lehrt und
heiBft? Meine Freunde, lait euch diese Worte, die ihr nicht einmal recht
versteht, nicht verdriefen! Aber achtet sie auch nicht gering. Denn seht,
Worte gehoren doch auch irgendwie zum Beten. Freilich nicht in Massen.
»Wenn ihr betet, sollt ihr nicht viele Worte machen®, sagte Er, der Mei-
ster. Aber einige ‘Worte hat doch auch er uns gelehrt: ,,Vater unser...”
Wenige Worte und leise Worte. Er meinte nicht, da wir beim Beten
eine Rede vortragen oder eine Vorlesung halten sollen, zu der Gott den
Horer abgeben mufl. Beten heifit auch nicht einen Aufsatz verfassen; denn
Beten ist nicht eine Selbstbespiegelung, sondern eher eine Selbstver-
schleierung. Beten heifit, sein Haupt verhiillen und die Augen schlieflen
und die Hinde zusammenlegen wie zu einem ununterbrochenen Stillesein.
Beten ist innerste Schamhaftigkeit, ist ein Verstummenwollen und eine
ewige Schweigsamkeit.

Und doch, wie das Haupt sich neigt und die Hinde sich falten, so formt
sich auch der Mund zu einem Wort. Wenn es auch vielleicht mehr als
ein Fliistern ist, wie ein halblautes und verstohlenes Sprechen. Oder es
ist wie eine ausbrechende Flamme, das Gebetswort, eine Flamme, die von
der inwendigen Glut nicht mehr zuriickgehalten werden kann. Der Betende
mochte sich ganz nach innen kehren, ganz in sich versammelt werden,
aber diese Sammlung und Versammlung der Seele wird so stark, daB
Flammen ausbrechen, dal Damme zerreifien, daBl GefidBle iiberflieBen. Das
sind dann die Worte des Betenden. So hat Jesus am Kreuz gebetet: Kleine,
aber heifl zuckende Flammen brachen hervor aus seiner Liebe und seiner
Not. Ach, dal} alle unsere Gebetsworte so widren! Sie kOnnen nicht alle,
nicht immer so sein. Aber ein fernes Wetterleuchten laBit sie doch sein,
ein Echo von Gewittern, die irgendwo niedergingen; einen fernen Schein
am nichtlichen Himmel laBt eure Gebetsworte sein, der da kiindet, dafi
etwas GroBes, Unfallbares irgendwo in der Tiefe eurer Seelen geschehen
ist, daf} der Glanz von Gottes Angesicht euch getroffen hat.

Die Heilige Schrift

als Grundlage der Christianisierung Deutschlands
Von Wilhelm Sieber

Die katholische Kirche ist in allen ihren einzelnen Teilen und in ihrer
ganzen Entwicklung gegriindet auf einen lebendigen, personlichen,
wesenhaften, klar und bestimmt erkannten und geglaubten, ins Fleisch
gekommenen und zur Herrlichkeit des Vaters zuriickgekehrten Christus,
ibren gottlichen Stifter und Herrn. Christi Lebenund Lehre mufiten



Die Heilige Schrift als Grundlage der Christianisierung Deutschlands 371

daher zur Grundlage aller Predigt und Lehre gemacht werden, wohin
immer die Kirche ihre Missionare entsandte; die Dogmen und Gebote der
Kirche durften sich nur auf Gottes Wort, so wie es in den beiden Testa-
menten und durch die Predigt der Apostel iiberliefert worden ist,
stiitzen i,

So wurde die Kenntnis der Heiligen Schrift naturnotwendig nicht nur
zum vordringlichsten Erfordernis fiir die Bekehrer aller Zeiten und
bei allen Nationen, sondern auch fiir jedes dem Glauben an Christus ge-
wonnene V olk. Deshalb ist ein volles Verstindnis der Entwicklung des
Abendlandes, der Wandlung von altgermanischem Gedankengut bis zur
volligen Durchdringung des personlichen und des 6ffentlichen Lebens mit
christlichem Lehrgehalt nur méglich, wenn man weifl, daBl im Mittel-
punkte dieses Werdeganges die Bibel stand. Von ihr aus,
die das geoffenbarte Wort Gottes iibermittelte und Christi Lehre jedem
Menschenkinde nahebrachte und verstindlich machte, wurde alles und
jedes bestimmt. Alle Erscheinungen und Ideen, mochten sie schon im
Volksleben gegeben und bekannt sein oder erst im Laufe der Zeit neu
auftauchen, ob sie nun religitser oder politischer, sozialer oder wirtschaft-
licher, kiinstlerischer oder wissenchaftlicher Art waren, wurden unter dem
Blickwinkel der Heiligen Schrift betrachtet und gepriift, aufgenom-
men oder verworfen.

Bereits mehrere Jahrhunderte vor einer planmiBigen Missionierung der
heutigen deutschen Gaue und Landschaften war das Christentum nach
dem keltischen Irland und dem s#chsischen England gekommen. Eine
wahre Fiille von Quellenschriften, die vom 5. bis zum 8. Jahrhundert rei-
chen, bekundet, dafl dort jedem der Missionare und Prediger strengstens
vorgeschrieben war, dafiir zu sorgen, ,,dal die ihrer geistlichen Obhut
Anvertrauten die ,Zehn Gebote’, das ,Gebet des Herrn®, das Apostolische
Glaubensbekenntnis, die laut gesprochenen oder gesungenen Worte des
Taufritus und der heiligen Messe in der Volkssprache geldufig erlernten®;
iiberdies galt als kirchliche Vorschrift, dall die Priester jeden Sonntag ,,die
einschldgige Lesung aus dem Evangelium und aus den Brie-
fender Apostel in der Sprache des Volkes halten miifiten“ 2 Von den

1 In seinem groBangelegten Quellenwerke ,,Papst Gregorius VIL“ untersucht
der Historiker Gfrorer auch die Entwicklung des innern Gefiiges der Kirche in
der Zeit zwischen dem 4. und 7. Jahrhundert und kommt zu dem Schlusse:
»oeit durch die groBen Konzilien die christlichen Dogmen, namentlich die Lehren
von der Dreieinigkeit und den beiden Naturen in Christo, fiir immer festgestellt
wurden, hat die rémische Kirche mit unerschiitterlicher Festigkeit die Quellen
des Glaubens, Uberlieferung und Schrift, festgehalten, mochten die
herrschende Meinung des Tages und die Philosophenschulen einwenden, was sie
wollten. Jeder Urteilsfihige — ich nehme selbst Heiden nicht aus, sofern sie die
Urkunden des Christentums gelesen haben — wird zugeben miissen, da nur die
romische Fassung jener Dogmen genau dem entspricht, was
die Evangelien, die Briefe der Apostel sowie die dlteren Viter,
welche vor den Zeiten der groBen Konzilien lebten, beziiglich der fraglichen Punkte
einstimmig lehren.*

2 Montalembert (Die Monche des Abendlandes V 171 ff.) erbringt hierfiir nach
den #ltesten Quellen eine groBe Zahl von Beweisstiicken.



372 Wilhelm Sieber

irlindischen und angelsidchsischen Ménchen wurden diese Ubungen natiir-
lich auch zu den stammverwandten Briidern Germaniens gebracht und
hier mit der gleichen Gewissenhaftigkeit gepflegt, wie alliiberall im Um-
kreis der Kirche Christi.

So wurde die Heilige Schrift auch fiir die germanischen Volksstamme
in ganz ausgepriagtem Mafe zur Gestalterin allen Lebens, zur Grundlage
fiir jegliche Theorie und Praxis.

Ein auch nur oberflichlicher Blick in die schriftlichen Denkmailer aus
der Friihzeit deutscher Geschichte beweist, dall vor allem die Geistlichen
eine griindliche Kenntnis der Heiligen Schrift besaBlen, dal aber neben
ihnen auch die Laien, die Fiirsten?, die Kriegsminner, selbst viele arme
Leute aus dem Volke sie genau gekannt haben, dall manche von ihnen sie
beinahe auswendig wuBten*. Nur deshalb vermochten sie ja auch die
zahllosen Anfithrungen und Anspielungen auf biblische Texte, wovon die
Gespriche, die Korrespondenzen, die Urkunden, die geschriebenen Akten
voll und mit denen die geschichtlichen Erzdhlungen und Predigten jener
Zeit iiberladen waren, zu verstehen® Aber selbst die nicht im Lesen aus-
gebildeten Gldubigen wuBten von den Offenbarungsgeheimnissen der
Bibel, von ihren Gebeten und Mahnungen. ,,Denn der Gottesdienst, die
religiosen Ubungen, die Kirchen mit ihrer Ausstattung brachten sie, auch
wenn sie sie nicht direkt dem Ohr verkiindeten, doch durch den Gesamt-
inbegriff aller Mittel ihrer Darstellung den Sinnen durchaus zur Anschau-
ung. AuBer dem geschichtlichen Inhalt der Heiligen Schrift wurden die
hellsten Glanzpunkte aus dem Leben und Wirken der Kirche dem Christen-
volk immer und auf die vielartigste Weise entgegengehalten.“® Nur durch
diese stindige Beschiftigung mit der Heiligen Schrift, durch derartige
ununterbrochene Hinweise auf sie, ist es erklirlich, daBl unsere Vorfahren,
wann immer sie ihren Gedanken Ausdruck gaben, Stellen aus der Bibel
einflochten, mit Sentenzen aus ihr die Niederschriften formlich spickten,
sich vielfach vollig ihren Begriffsbestimmungen anpaBten, ihre Deutungen
und Bilder in die eigene Darstellung einflochten, sie in mannigfachster Art
variierten, ihre Redewendungen in der vielgestaltigsten Umformung neu

8 Wir wissen beispielsweise vom Landgrafen Hermann von Thiiringen, ,dabB er
sich niemals zu Bette legte, bevor er entweder in der Heiligen Schrift oder in dem
Heldenbuch der Deutschen gelesen®; die spitere Zeit setzte es als selbstverstdndlich
voraus, daB die Fiirsten mit der Bibel vertraut seien.

A Von Abt Ceolfried, dessen Leitung um das Jahr 700 die beiden Kldster
Wearmouth und Yarow in Ostanglien unterstanden, berichtet Beda (Vita
Ceolfriedi, in append, op, min, p. 325), daB er zwei vollstindige Exem-
plare der ganzen Heiligen Schrift, nach der Ubersetzung des hl. Hieronymus, die
er von Rom mitgebracht, abschreiben und in jeder seiner beiden Kirchen nieder-
legen lieB, ,damit sie von jedermann, wer immer wollte, gelesen
und nachgeschlagen werden kénnten®

5 Hierzu besonders Max Hackelsperger, Bibel und mittelalterlicher Reichs-
gedanke (1935). Hackelsperger verfolgt mit seiner Arbeit vorwiegend den Zweck, ,in
systematischer Weise die Bibelstellen aufzuzeigen, die in der salischen Zeit der
kirchenpolitischen Streitigkeiten als Mittel des Angriffs oder der Abwehr ver-
wendet wurden®; aber iiber diese Hauptaufgabe hinaus finden wir bei ihm viele und
fiir die Kenntnis jener Zeit #uBerst wichtige Aufschliisse.

8 So Hurter, Innozenz II1. und seine Zeitgenossen IV 504.



Die Heilige Schrift als Grundlage der Christianisierung Deutschlands 373

prégten, kurz: biblische Texte mit einer iiberraschenden Vielseitigkeit
dem erstrebten Zwecke anpalBiten’. Es ist durch zahllose Dokumente zu
belegen, daBl das ganze religitse und 6ffentliche Leben des Mittelalters von
der Kenntnis unserer heiligen Biicher durchdrungen war und nach ihr
gestaltet wurde.

Kirche und weltliche Gesetzgebung achteten aber auch mit dem grofBten
Nachdruck darauf, dal dem Volke das Wort Gottes nach den biblischen
Texten verkiindet wurde. Schon das zweite germanische National-
konzil (743 zu Liftind-Estinnes) forderte, und damit stimmte es durch-
aus mit den noch viel weiter zuriickreichenden Vorschriften der irlindi-
schen und der angelsdchsischen Synoden iiberein, daB jedem Tdufling
ein griindlicher Unterricht an Hand der Heiligen Schrift erteilt sein miifSite,
bevor er zur Taufe zugelassen werde. Dieses Gebot brachte Karl der
GroBe im Jahre 789 damit in Erinnerung, daB er fiir das ganze Gebiet
seines Reiches anordnete, ,,es miiiten dem Volke die Hauptstiicke der
christlichen Glaubenslehre an Hand der Heiligen Schrift griindlich aus-
gelegt werden”.

Uberdies beschloB im Jahre 802 eine Reichsversammlung, ,daB
jeder Laie das Vaterunser und das Glaubensbekenntnis auswendig lernen
sollte”; unter Berufung auf den strengen kaiserlichen Befehl wurde eine
ernste Ermahnung zur Befolgung dieser Vorschrift im ganzen Reiche ver-
kiindet.

Seit den frithesten Zeiten war es iiblich, daB die christlich gewordenen
Germanen in den Worten der Heiligen Schrift beteten. Das Vaterunser,
als eines der Kernstiicke der Bergpredigt, war den Ost- und Westgoten
durch Wulfilas Bibeliibersetzung bereits im 4. Jahrhundert bekannt; sie
beteten es wie folgt:

Atta unsar thu in himinam weihnai namo thein.
Vater unser, du im Himmel, geheiligt werde Name dein.

Quimai thiudinassus theins.
Komme (das) Reich dein.

Wairthai wilja theins swe in himina jah ana airthai.
(Es) geschehe (der) Wille dein wie im Himmel auch auf Erden

Hlaif unsarana thana sinteinan gif uns himma daga.
Brot unseres das dauernde gib uns heute.

Jah aflet uns thatei skulans sijaima, swaswe jah weis afletam thaim skulam unsaraim.
Undvergibuns, die (wir) Schuldner sind,wie auch wir vergeben den Schuldigern unseren.

Jah ni briggais uns in fraistubnjai, ak lausei uns af thamma ubilin.
Und nicht fiihre uns in Versuchung, sondern erlose uns von (diesen) Ubeln.

Unte theina ist thiudangardi jah mahts jah wulthus in aiwins. — Amen.
Denn dein ist Reich und Macht und Herrlichkeit in Ewigkeit. — Amen.

Auch der vor dem Jahre 850 entstandene ,WeiBlenburger Kate-
chismus® hat uns das Vaterunser in altgermanischer Fassung, und zu-
dem die Kenntnis von ,,s0 ziemlich allen Hilfsmitteln pastoraler Wirksam-
keit" zusammengefaBt iiberliefert, jede Einzelheit in strengster Anlehnung
an die Heilige Schrift; der in ihm enthaltene Beichtspiegel, die #lteste in

” Hackelsperger erbringt fiir diese Tatsache eine iibergroBe Fiille von Belegen.



374 Wilhelm Sieber

deutscher Sprache bekannte Anleitung zur Gewissenserforschung, wird
durch den Galaterbrief des Apostels Paulus erldutert®.
Die Forderung Hugo von Trimbergs, der um das Jahr 1200 schrieb:

Die Heilige Schrift muf immer sin
doch aller Kiinste Kaiserin,

hatte das Christentum des g. Jahrhunderts schon im vollsten Umfange
vorweggenommen, wie uns die #ltesten Dichtungen aus germanischer
Friihzeit bekunden. Dem gegen Ende des 8. Jahrhunderts niedergeschrie-
benen, im oberbayrischen Kloster Wessobrunn aufgefundenen deut-
schen Gebet war eine Zusammenfassung des biblischen Schopfungs-

berichtes vorangestellt:

Dat gafregin ih mit firahim firiwizzo
meista,

Dat ero ni was noh ufhimil

Noh paum noh pereg ni was, ni noh
heinig,

Noh sunna ni scein,

Noh mano ni liuhta, noh der mareo seo

Do dar niwiht ni was enteo ni wenteo

Enti do was der eino almahtico cot,

Manno miltisto, enti dar warun auh
manake mit inan

Cootlihhe geista. Enti cot heilac....

Das erfuhr ich unter den Menschen
Wunder groftes,

Daf Erde nicht war noch Oberhimmel,

Noch Baum noch Berg nicht war, auch
kein...

Noch Sonne nicht schien,

Noch Mond nicht leuchtete, noch die
herrliche See.

Da dort nichts nicht war der Enden
noch Wenden,

Und da war der eine allmichtige Gott,

Der Mannen mildester, und da waren auch
manche mit ihm

Géottliche Geister. Und Gott heiliger....

Die christliche Auffassung von der Weltschopfung aus dem Nichts hat
hier also bereits die altgermanische verdrangt; ,,Zeile fiir Zeile folgt
das Gedicht der Bibel”? Das Gebet selbst ist von rithrender
Schlichtheit und Innigkeit:

»Allmichtiger Gott, der du Himmel und Erde geschaffen, und der du dem
Menschen so vieles Gute verliehen hast, gib mir in deiner Gnade rechten Glau-

ben und guten Willen, Weisheit und Klugheit und Kraft, den Teufeln zu wider-
stehen und Boses zu vermeiden und deinen Willen zu wirken.”

Wie auf dem Pergamentblatt mit dem Wessobrunner Gebet die
Welten-Schépfung, so ist in dem als ,Muspilli“ bekannten Bruch-
stiick eines Gedichtes, das um 821 entstanden sein diirfte, der Welten-
Untergang behandelt; es ist ,,eine Betrachtung voll hohen Schwunges
und diisterer Glut iiber die Geschicke der Menschenseele am Tage des
Weltgerichtes* 1, Heriiberleitend vom Kampf der Engel und Teufel um
eine Seele, schildert der Dichter den Streit zwischen Elias und dem Anti-
christ. Und wenn des Propheten Blut zur Erde triufelt, dann entfacht
sich der Weltbrand; der Himmel schwillt in Glut, es fdllt der Mond, kein
Stein bleibt auf dem andern. Nun fiahrt der Tag des Gerichtes ins Land,
und alles Irdische schwindet. In Scharen kommen die Toten herbei, und
jedes Glied muf seine Siinde bekennen. ,,Die grandiose Anschauung der

8 Nadler, Literaturgeschichte der deutschen Stimme und Landschaften I 28.
8 Ebd. 32.
10 Engel, Geschichte der deutschen Literatur I 33.



Die Heilige Schrift als Grundlage der Christianisierung Deutschlands 375

Apokalypse®, erklirt Nadler sehr zutreffend, ,,rif den Germanen, in dem
gleiche Mythen eben zu Ende klangen, mit fort.”

Mehr aber als diese friihzeitigen Bruchstiicke altgermanischer Dichtung
bekundet die gewaltige poetische Verdeutschung des biblischen Berichtes
iiber Jesu Leben und Lehre, die unter der von Schmeller gegebenen Be-
zeichnung ,,Heliand* heute allbekannt ist, wie sehr sich von der Hei-
ligen Schrift aus das christliche Leben unserer Vorviter formte. Diesem
kostbaren, um 825 entstandenen Zeugnis fiir altgermanisches Glaubensleben
ist es ganz und gar nur um das praktische, ins Leben des Vol-
kes iibertragene Christentum zu tun. Der Dichter ,,will seinen
Sachsen die Geschichte Jesu und seiner Jiinger menschlich nahebringen,
er will sie mit freudiger Hingabe an Christus als ihren Herrn erfiillen, er
will die Sitten des kriegerischen, hartmutigen Volkes durch die sanften
Lehren des Heilands mildern. Und er ist seiner Aufgabe gewachsen, weil
er, von ernster und warmer Liebe zum Christentum erfiillt, doch ein Sachse
geblieben ist und durchaus denkt, sieht und spricht wie sein Volk.* !

Die stirkste sittliche Macht im sozialen Leben der Germanen, die Man-
nentreue, nimmt er auch fiir die Religion in Anspruch. Wohl um des
Heldentums des Heilands willen 148t er aus dessen heiflem Gebets-
ringen am Olberg die Bitte, den Kelch voriibergehen zu lassen, fort. Auf
Christi Kénigtum, seiner beiden Eltern konigliche Abstammung, legt er
besonderes Gewicht. Dort, wo sein Ahnherr, der michtige David, seinen
Hochsitz gehabt hatte, in Bethlehem, ward der ,,manno drohtin®, der Herr
der Menschen, geboren, und die Mutter wickelt das Kind alsbald in Pracht-
gewinder; daneben nimmt sich dann {freilich die Krippe, in die es gelegt
wird, gar wunderlich aus. Auch in der christlichen Verwandlung ver-
leugnet sich nicht der aristokratische Charakter des altgermanischen
Nationalepos, das ja durchaus nicht so sehr von der Masse des Volkes als
an den Hofen und auf den Edelsitzen gepflegt wurde.

Aber das hindert den Dichter keineswegs, den vielfach vom Alther-
gebrachten abweichenden K ern der christlichen Sittenlehre seinen Volks-
genossen eindringlich zu Gemiite zu fithren. Die Lehren der Demut, Sanft-
mut und Liebe, ja selbst der Feindesliebe, die Gefahren des Reichtums, die
Gnade, welche die Armen und Bedriickten und deren Beschiitzer vor Gott
finden, alles das wird in Christi Reden und Gleichnissen, die den Mittel-
punkt der Dichtung bilden, ausfiihrlich erortert, ohne alles Eifern und ohne
allen Glaubensfanatismus, im Tone ruhiger Weisheitslehre und ernster,
ans Herz greifender Mahnung. So klar durch den ganzen ,»Heliand"“ die
altgermanische Auffassung hindurchgeht, ebenso deutlich zeigt sich in
diesem urdeutschen Leben Jesu doch immer wieder, daB ,der Dichter
durchaus Ernst macht mit der christlichen Sittenlehre, wenn er auch das
fremde Reis auf den Stamm heimischer Anschauungen impft® .

11 Dr, Friedrich Vogt und Dr, Max Koch, Geschichte der deutschen Literatur von
den dltesten Zeiten bis zur Gegenwart I (1934) 34.

12 Ebd. 35. — ,,Am meisten betont der Dichter des Heliand an Jesus die L ehre®,
schreibt Andreas Heusler in seiner Einfilhrung zu einer Neuausgabe von Sim-
rocks Heliand-Ubertragung (1934, S. 9), ,,also die dem Verstande fafBliche Seite, die
sittliche Vorschrift und die Offenbarung von ewigem Lohn und Strafe®.




376 Wilhelm Sieber

Wie in die Kunst, so gingen die Lehren (vielfach sogar die wortlich
iiberncmmenen Texte) der Heiligen Schrift auch in die Rechtsbegriffe
unserer Vorviter iiber. An dieser Tatsache 148t sich die Wirkung, die von
ihr aus in alle Lebensbetitigungen und -auffassungen des Volkes getragen
wurde, vielleicht am sinnfilligsten dartun. Die dltesten Sammlungen alt-
deutscher Gesetze, vor allem der ,,Deutschenspiegel® und der
sSchwabenspiegel“?, enthalten ungezidhlte Ankldnge an Texte aus
der Heiligen Schrift, wenn nicht gar direkte Hinweise auf solche. Damit
folgte man wieder nur dem von Karl dem Groflen gegebenen Beispiele,
der um das Jahr 8oo dem Klerus seines Reiches Anweisungen ,fiir die
beste Art der Predigt” gegeben und beispielsweise vorgeschrieben hatte:
,,Hindert sorgsam, wie Wir schon oft befohlen haben, gemédf dem Gebote
des Herrn, jeden Diebstahl, ungebiihrliche Ehen und falsches Zeugnis;
mahnet mit allem Eifer, daB die Kinder ihre Eltern ehren. Es mufi auch
gepredigt werden, welches Ubel der HalBl und der Neid ist, denn es steht
im Gesetz (3 Mos. 19, 17): ,hasse nicht den Bruder in deinem Herzen’,
und der Evangelist Johannes sagte (1 Joh. 3, 15): ,Siindigt dein Bruder,
so gehe hin und strafe ihn zwischen dir und ihm allein. Mordtaten inner-
halb der Gemeinde sollen nicht Ursache der Rache, der Habgier und des
Raubes sein, und wo sie gefunden werden, sollen sie von dem recht-
miBigen Richter nach dem Gesetze abgeurteilt werden, und es soll kein
Mensch getdtet werden, aufler wenn es das Gesetz befiehlt.”

Angesichts einer solchen innigen Vertrautheit mit den heiligen Biichern,
die seit den christlichen Friihzeiten als ganz selbstverstdndlich galt, ver-
mag man es erst recht zu verstehen, ,,wie buchstidblich dann auch die
Schrift ins Leben umgesetzt wurde®. Auf jeder ihrer Seiten bekunden das
die ,,Bekehrergeschichten“ vom g. bis zum 13. Jahrhundert, die
sowohl in ihrer literarischen Form als auch im Erz#dhlten ,,die Schrift
kopieren, gelebte Schrift wiedergeben. Man muf} diese Radegundis-, Ger-
trudis-, Lioba-, Bonifatius-, Willibrord-Viten lesen, um die Bedeutung der
,Schrift’ wie das Aufgebot an Lebensenergie von Anfang an richtig zu
wiirdigen 1%,

Die aus den friihchristlichen Bekehrergeschichten ebenso wie aus unge-
zihlten andern Beweisstiicken klar sich ergebende Tatsache, ,,daB sich die
gesamte religiose Entwicklung des Mittelalters unter dem maBgebenden

18 Der ,Deutschenspiegel®, das ist ,der Spiegel deutscher Leute”, fafite
um 1235 in teils freier Bearbeitung, teils oberdeutscher Ubersetzung das im alten
»Sachsenspiegel” iibermittelte séchsische Gewohnheitsrecht zusammen und ergénzte
es durch Rechtsbriuche auch der auBersidchsischen Gaue, Spiter hief man diese
Gesetzessammlung nach einer neuen Uberarbeitung den ,Schwabenspiegel”.—
Ein kostliches Beispiel dafiir, wie man nur in der Heiligen Schrift den MaBstab
fiir die Wertung aller Dinge suchte, sei hier verzeichnet: Christus sprach die
Ehebrecherin los; also, sagten die einen, gehort der Fall nicht unter Strafe. Das
war aber wieder fiir ,,gewisse Kleingldubige“ so ungeheuerlich, daB sie lieber die
ganze Erzidhlung bei Joh. 8 aus den Handschriften tilgten, um nicht MiBdeutungen
Raum zu geben.

12 §o wortlich Heinrich Giinter, Deutsche RKultur in ihrer Entwicklung 75 ff.
Dort auch der obige Hinweis auf die Behandlung der Bibelstelle iiber den Ehebruch.



Die Heilige Schrift als Grundlage der Christianisierung Deutschlands 377

EinfluB der Bibel vollzog und daB die christlichen V&lker dieser Zeit mit
der vollen und urspriinglichen Kraft ihrer Uberzeugung darangingen, die
Forderungen der Heiligen Schrift zu verwirklichen® !5, rechtfertigt wohl
eine etwas weiter zuriickgreifende Untersuchung iiber die Wege, auf denen
die Bibel zu den germanischen Volkern kam, und iiber die Art, wie sie von
diesen dann aufgenommen und zur Lehrmeisterin des Lebens gemacht
wurde.

Bis zur Zeit der Vereinigung sdmtlicher Konigreiche der Heptarchie
herrschte iiber das englische ,,Westsachsen® das Geschlecht Cerdics, dessen
Stammbaum auf Odin zuriickgefithrt wurde?®. Diesem Geschlechte der
germanischen Eroberer entspro Ald helm der Ménch (1 709), der dreilig
Jahre lang die Abtei Malmsbury, von 705 ab als Bischof auch die Stadt
und den ganzen Didzesanverband Sherburne und Salisbury, leitete *".

Als Aldhelm sich zur Bischofsweihe in Canterbury aufhielt, erfuhr er,
daB Schiffe aus dem Lande der Moriner (im heutigen Frankreich) bei
Dover angelegt hitten, und daB unter ihrer Ladung vermutlich Biicher
oder andere fiir seine Kirche niitzliche Geritschaiten zu finden seien. So-
gleich begab Aldhelm sich nach Dover, und unter den am Gestade aus-
gebreiteten Waren ,,entdeckte er in der Tat viele Biicher, darunter einen
Band, nach dessen Preise er fragte, nachdem er in demselben lange ge-
blattert hatte. Die Matrosen, die ihn so d&rmlich gekleidet sahen, spotteten
iiber ihn und stieBen ihn unter Schmihreden zuriick. Bald erhob sich ein
Sturm, der das vor Anker liegende Schiff in Gefahr brachte. Aldhelm warf
sich rasch in ein Boot, um der bedringten Schiffsbemannung zu Hilfe zu
eilen. ,Sein Gebet beruhigte das Meer und rettete die Schiffsleute.” Diese,
beschimt und geriihrt von seinem Edelmut, gaben ihm jetzt das gewiinschte
Buch umsonst; es war eine vollstindige Bibel Alten und
Neuen Testamentes, die er als kostbares Kleinod nach Malmsbury
mitnahm.* 1

Dieser Bericht aus der ,,Vita Aldhelmi* weist auf eine der dltesten
Bekundungen der Freude eines germanischen, romisch-katholischen
Ménches am Besitze einer Bibel hin. Sein Zeitgenosse Beda legt iiberdies
besondern Wert auf die Feststellung, daB Aldhelm sich ,eine griindliche
Kenntnis der heiligen Schriften angeeignet hatte, und daB er der drei

15 K, Holzhey, Die Inspiration der Heiligen Schrift in der Anschauung des
Mittelalters von Karl d. Gr. bis zum Konzil von Trient S, III,

16 Die Stammtafel der Konige von Wessex berichtet von Cerdic (t 534), er
sei ein Abkémmling Odins im g. Grade gewesen und mit Hengist und Horsa im
Jahre 450 in England gelandet. Das Geschlecht Cerdics fithrt in gerader Linie bis
zu Alfred dem GroBen (871—905).

17 Beda, Hist. eccl. V, 18, AuBer den Notizen bei Beda (f 735), dem ,vater
der englischen Geschichtschreibung®, ist zu verweisen auf die ,Vita Aldhelmi“
von Wilhelm von Malmsbury, im vollstindigen Text neu herausgegeben in der
»Anglia Sacra®“ von Warton, Bd. 1.

18 Wilhelm von Malmesbury, ,,Vita Aldhelmi®, bei Warton 20, Diese Bibel war
zur Zeit, da Wilhelm von Malmesbury schrieb, also vierhundert Jahre nach dem
Tode Aldhelms, im Kloster daselbst noch vorhanden.

Stimmen der Zeit. 180. 6. 27



378 Wilhelm Sieber

biblischen Sprachen michtig war. ,,Das Hebrdische hatte er hin-
reichend inne, um die Bibel im Grundtexte lesen zu konnen; das Grie-
chische las er nicht nur, sondern sprach es auch, und zwar korrekt wie ein
Grieche, nach der Aussage von zwei Lehrern, welche sein Vetter Konig
Ina aus Griechenland hatte kommen lassen, damit sie ihm bei seinen Stu-
dien behilflich seien. Das Lateinische hatte ihn eigentlich immer, mehr
als notig war, beschaftigt.”

Wenn Aldhelm solcherart um das griindliche Studium der heiligen
Schriften bemiiht war, dann befolgte er, wie auch sonst in seinem ganzen
Leben und Wirken, nur die von St. Benedikt dem abendlidndischen
Ménchtum gegebene Regel. Seit er diese zu Canterbury kennen gelernt
hatte, wandte Aldhelm sich von den bisher in Angelsachsen noch vorwie-
gend iiblichen irlindisch-keltischen Ménchsgewohnheiten génzlich ab; in
seinem Gedicht ,,Zum Lobe der Jungfrauen® preist er Benedikt als den
Fiihrer, ,,der zuerst die Streitordnung fiir unser Leben bestimmte®, dessen
Regeln fiir alle Klgster zur verbindlichen Norm werden miifiten, denn wer
sie beobachte, ,,werde auf geradem Pfade dahineilen, emporsteigend zu
den himmlischen Héhen®.

Zu den grundlegenden Vorschriften St. Benedikts gehorte nun aber auch
die, daB neben dem Gotteshause und dem gemeinsamen Speisesaale in
jedem Kloster eine Bibliothek eingerichtet werden miisse. Dort sollten
die Schriften der Viter zu finden sein, ihre Lebensbeschreibungen und vor
allem die heiligen Biicher des Alten und des Neuen Testamentes. Jeden
Tag war eine bestimmte Zeit festgesetzt zum Lesen, der ganze Sonntag
war fiir die Lesung bestimmt. In der Fastenzeit erhielt jeder ein bestimmtes
Buch aus der Bibliothek, das er durchlesen muBte. So war schon durch die
urspriingliche Ordensregel selbst jeder der Benediktinermdnche zur Kennt-
nis und zum Studium der heiligen Schriften veranlafit. Noch zu Lebzeiten
des hl. Benedikt aber war dieser Teil der klosterlichen Ordnung von einem
seiner hervorragendsten Mitarbeiter mit groSter Bestimmtheit nach der
Richtung eines pflichtgemifen Studiums gelenkt worden.

Der gelehrte Flavius Magnus Cassiodorus (f 583), der ehe-
malige Kanzler des Ostgotenkonigs Theoderich, hatte ndmlich seine
ruhmreiche staatsminnische Laufbahn damit abgeschlossen, daB er sich
in die klosterliche Einsamkeit seines Landgutes Squillace in Kalabrien zu-
riickzog und dort im Kloster Vivarium Gleichgesinnte nach St. Benedikts
Regel um sich versammelte. Cassiodor, der nun mit seinen gelehrten Mon-
chen wie in einer Akademie zusammenarbeitete, war auf das eindringlichste
und stdndig bemiiht, alle zum Studium der Heiligen Schrift und zum
Abschreiben der heiligen Biicher anzuhalten. ,,Welch gliickliche Erfin-
dung®, sagte er, ,,und welch riihmliche Miihe, die es den Menschen er-
moglicht, mit den Hinden ebenso gut wie mit der Stimme zu pre-
digen, die Finger an die Stelle der Zunge zu setzen, mit der iibrigen
Welt in Verkehr zu treten, ohne das Stillschweigen zu brechen, und mit
Tinte und Feder die siindhaften Eingebungen des Teufels zu bekidmpfen!

19 Beda V, 18.



Die Heilige Schrift als Grundlage der Christianisierung Deutschlands 379

Denn jedes von einem eifrigen Monch abgeschriebene Wort der Heiligen
Schrift ist eine dem Satan geschlagene Wunde. Ein zugeschnittenes Rohr,
indem es iiber den Bast hinlduft, zeichnet darauf das Wort Gottes, gleich-
sam um das Unrecht jenes andern Rohres gutzumachen, womit der Teufel
am Tage der Passion das Haupt des Herrn schlagen lieB.“ 2

So waren denn im Sinne der Regel des hl. Benedikt alle seine Kloster-
gemeinden seit dem 6. Jahrhundert t4tig. Nichts lag ihnen so sehr
am Herzen wie das emsige und griindliche Studium der
Heiligen Schrift! Damit aber standen sie nur auf dem Fundamente,
das schon zu Zeiten des Urchristentums gelegt und von den heiligen
Vitern sorgsam ausgebaut worden war. Der hl. Hieronymus (f 420)
war ein Fiihrer seiner Zeit, nicht nur in den weltlichen Wissenschaften,
sondern vor allem in Kenntnis und Auslegung der Heiligen Schrift ge-
wesen. In der Glutwiiste von Chalcis, an der Grenze Arabiens, hatte
sich Hieronymus einst wie in einer einsamen Burg abgeschlossen, um
sich ungestort ins Studium des Hebridischen und Chalddischen zu ver-
tiefen, damit er sich die notwendigen sprachlichen Kenntnisse zur Uber-
setzung und Erklirung der heiligen Schriften sichere?. Im Jahre 383
erschien seine erste Ausgabe des Psalteriums, aber schon wenige Jahre
spdter legte er zu Bethlehem nochmals die bessernde Hand an diese Erst-
ausgabe, die dann nach einem von Origenes verbesserten Texte der Septua-
ginta verbreitet wurde. Diese neue Bearbeitung fand zunichst in der
Kirche Galliens Eingang, dann allgemein in den keltischen Lindern und
unter den germanischen Vélkern, nach und nach in der ganzen
abendldndischen Kirche.

Von der Bibeliibersetzung des hl. Hieronymus waren zu Beginn des
7. Jahrhunderts bereits fiinf Ausgaben im Gebrauche, und nichts galt zu
jener Zeit fiir verdienstlicher, als sie abzuschreiben und méglichst vielen
Menschen zuginglich zu machen. Aldhelm stand also bei seinem Eifer fiir
die heiligen Schriften nicht nur als Ménch durchaus auf dem Boden seiner
Ordensregel, sondern auch als Bischof unter dem Beispiele heiliger
Kirchenlehrer. DaB seine Zeitgenossen gleichen Sinnes mit ihm waren,
bekunden zwei der wertvollsten Schriftdenkmadler, die wir aus dem Ende
des 7. Jahrhunderts kennen. Das eine, das Erzbischof Wilfrid von York
(t 709) als sein Evangeliar ,,von lauterstem Golde auf Purpurpergament*
hatte schreiben lassen, galt als eines der Wunderwerke in der angel-
sdchsischen Kirche?; das Evangelienbuch des heiligen Abtes Cuthbert
(1 687) zeichnete sich durch seinen #uBern Prunk ebenso wie durch die
Sorgfalt der Abschrift aus.

Zur Zeit dieser wissenschaftlich erprobten und der romischen Kirche
unverbriichlich ergebenen groflen angelsichsischen Abte und Bischéfe
wuchs im Benediktinerkloster Exeter der Knabe Wynfreth-Bonifatius
heran. Von Aldhelm iibernahm der Lernbegierige sein ernstes wissen-
schaftliches Streben und die GewiBheit, daB jede Lehr- und Missionstitig-

20 Cassiodorus, De instit. divin. Script. II, 7.
21 Callombet, Der hl. Hieronymus (Lyon 1844) I, c. 7.
22 Wattenbach, Das Schriftwesen im Mittelalter 135.

i



380 Wilhelm Sieber

keit von der Autoritit Roms getragen sein miisse. Als Exeter ihm nicht
mehr geniigte, ging er zur Weiterbildung in die Klosterschule zu Nhut-
scelle, die zu jener Zeit als ein Mittelpunkt aller Gelehrsamkeit galt. Hier
konnte der Jiingling sich nun durchaus auf den Bahnen bewegen, die Ald-
helm ihm von frither Jugend an gewiesen hatte; dieser hervorragenden
Schule verdankte Wynfreth-Bonifatius vor allem auch seine ausgezeich-
neten Kenntnisse der heiligen Schriften.

Wie sehr der Apostel der Deutschen dann spater darauf bedacht war,
die von ihm so geliebten heiligen Biicher auch den germanischen Vélkern
zum Verstindnis zu bringen und liebenswert zu machen, das bekundet
jeder seiner Briefe immer aufs neue. Das eine Mal bedankt Bonifatius sich
bei der angelsichsischen Abtissin Eadburg?®® dafiir, daB sie ihm heilige
Biicher als Geschenk iibersandt und so ,,den nach Germanien Verschla-
genen mit geistigem Lichte getrostet hat™; er, der die finsteren Walder
der Violker Germaniens durchwandern mufl, wiirde in die Schlingen des
Todes fallen, wenn er nicht das Wort des Herrn als , Leuchte fiir seine
FiiBe* und als ,,Licht auf seinen Pfaden‘ hitte**. In einem zweiten Briefe
an die gleiche Abtissin bittet Bonifatius, sie moge ,,jetzt mehren, was sie
begonnen‘, ndmlich ,mir in Goldschrift die Briefe meines Herrn, des hei-
ligen Apostels Petrus zu schreiben, zu Achtung und Ehrfurcht vor den
heiligen Schriften in den Augen der auf das Sinnfillige gerichteten Men-
schen, denen ich predige, und vor allem, weil ich die Ausspriiche dessen,
der mich auf diese Fahrt aussandte, stets vor Augen haben will”. Wie
eindringlich St. Bonifatius seine Schiiler mit der Heiligen Schrift zu be-
schiftigen pflegte, wie innig er sie mit ihr vertraut zu machen wulite, be-
weist unter anderem auch der zeitgendssische Biograph, der uns vom
Leben der hl. Lioba berichtet, die um das Jahr 737 nach Germanien kam
und als erste Abtissin des Nonnenklosters Tauberbischofsheim bestallt
wurde. ,,Die Bibel kam fast nie aus ihren Hénden. Selbst wenn sie krank
zu Bette lag, lief sie sich aus ihr noch vorlesen. Einst geschah es“, so
iiberliefert die fromme Legende, ,,daB die Vorleserin mit Lesen fortfuhr,
als sie schon eingeschlafen war; da wachte St. Lioba sogleich auf, als
man auch nur eine Silbe iibergangen hatte.” *®

Ein Menschenalter nach Bonifatius war der einem edlen friesischen Ge-
schlechte entstammende Abt und Bischof Ludger (f 809) um christliche
Erziehung und Bildung besonders unter den Sachsen bemiiht. Drei Jahre
lang hatte Ludger sich in Rom auf seine Missionstétigkeit vorbereitet, und
als er 785 in sein Vaterland zuriickkehrte, ,,wurde er vom grofen Karl,
dem Kbnig, sogleich zum Bischof iiber den westlichen Teil Sachsens be-
stimmt*. Schon in Rom hatte Ludger sich mit dem Plane getragen, an
der Grenze zwischen dem friankischen Gebiete und dem Lande der Sachsen

23 Eadburg war Abtissin des Klosters Thanet in Wessex. — Der Wortlaut beider
kulturgeschichtlich sehr wichtigen Schreiben nach der Ausgabe in den ,Monu-
menta Germaniae Historica® bei Tangl, Die Briefe des hl. Bonifatius 43 s0.

22 Teuchten fiir seine FiiBe“ und ,Licht auf seinen Pfaden” sind Texte aus
Ps. 17, 6 und 118, 105 — also in sich eine Bekundung der Tatsache, dafi der
hl. Bonifatius die Heilige Schrift kannte und nach ihr lehrte.

25  Vita S. Liobae“ in: Acta O.S. Bened., saec. ITIL.



Die Heilige Schrift als Grundlage der Christianisierung Deutschlands 381

eine klosterliche Bildungsstitte zu griinden; so begann er denn im Jahre
799 auf einem ihm zu eigen gehdrenden Grundstiick mit dem Bau des
Klosters Werden a.d. Ruhr, dessen erster Abt er wurde. In der dltesten
» Vita* Ludgers wird mit besonderem Nachdruck hervorgehoben, ,,dal er
in den heiligen Schriften wohl bewandert war und alle Mittel be-
niitzte, um deren Kenntnis zu verbreiten**®, Zwei der wichtigsten Denk-
miler altdeutscher Literatur stehen mit diesem Streben Ludgers und seiner
Ordensbriider von Werden in allerengster Beziehung: die bereits erwahnte
gotische Bibeliibersetzung Wulfilas und die nach ihren grund-
legenden Gedankengidngen schon besprochene ,,altsdchsische Evangelien-
harmonie*, der ,,Heliand".

Woulfila, geboren 311 als Sohn eines Goten und einer Kappadozierin
(t 383), war seit 340 arianischer ,,Bischof der Christen im Lande der
Goten®. Thm ist die erste gotische Buchschrift zu danken, deren einzelne
Zeichen er mit viel Scharfsinn nach germanischen Runen, gemischt mit
griechischen und lateinischen Typen, formte. In dieser d1testen Buch-
schrift eines germanischen Volkes schrieb Wulfila auf der
Grundlage eines vom hl. Chrysostomus beeinflufiten Urtextes seine Uber-
setzung der ,,Bibel Alten und Neuen Testamentes. ,Dieses dlteste
Schriftwerk deutscher Zunge ist eine meisterhafte Leistung und
in ihrer Kunst, wenn auch nicht in ihrer dauernden Wirkung, sehr wohl
zu vergleichen mit der Bibeliibersetzung Luthers. Die Bibel Wulfilas ist
auBerdem das wertvollste Buch fiir die Sprachkunde aller germanischen
Volker, Zwischen ihr und den #ltesten literarischen Zeugnissen irgend
einer andern germanischen Mundart klafft eine Liicke von drei Jahrhun-
derten.“?” Ein vollstindiges Exemplar dieser aus dem 4. Jahrhundert
stammenden Handschrift hiitete Abt Ludger in seiner Abtei Werden als
kostbarstes Kleinod. Es ist mehr als wahrscheinlich, daBl diese Wulfila-
Bibel auf dem Wege iiber die alte Ostgoten-Residenz Ravenna in die Hande
Karls des GroBen gekommen war und daB dieser sie einer Anstalt zur
Aufbewahrung iibergeben hat, der namentlich die Ausbildung des Sachsen-
volkes oblag: dem Kloster Werden *,

Das zweite mit Werden in enger Verbindung stehende altgermanische
Sprachdenkmal ist die als,,Heliand® bekannte ,altsichsische Evangelien-
Harmonie®, ein Werk aus der ersten Hilfte des 9. Jahrhunderts®®. Nam-

26 Altfrid (Bischof von Mimigardefort), Vita et conversamen divi Liudgeri II 8.

27 Eduard Engel, Geschichte der deutschen Literatur I 23.

28 Grimm weist iiberzeugend nach, daB unter allen germanischen der gotische
Dialekt die meiste Ahnlichkeit mit dem niederdeutsch-sédchsischen hatte. Die Bibel-
iibersetzung Wulfilas ist im Kloster Werden bis zum DreiBigjdhrigen Krieg sorg-
filtig aufbewahrt, dann erst der groBeren Sicherheit wegen von dort nach Prag
gefliichtet worden. Hier wurde sie 1648 von den Schweden erbeutet und nach der
Universitit Uppsala gebracht, wo sie heute noch (,,Codex Argenteus”) aufbewahrt
wird. Die jetzt in Uppsala befindliche Handschrift wird noch erginzt durch ein
Wolfenbiitteler Fragment und durch Maildnder Palimpseste; ein dazu gehorendes
Pergamentblatt ist in GieBen.

20 Joh. Andr. Schmellers erste kritische Ausgabe erschien im ,Glossarium saxo-
nicum®,



382 Wilhelm Sieber

hafte Literaturhistoriker nehmen an, daB diese Dichtung unter Ludwig
dem Frommen als das Werk eines Sachsen, der sich dem Priesterstande
gewidmet hatte, entstanden sei; ihm mag darum zu tun gewesen sein, das
Evangelium vom Welterlgser seinen Volksgenossen in volkstiimlicher
Sprache und in einer ihnen verstindlichen Form nahezubringen. Da die
erste Ausbildung s&ichsischer Priester vornehmlich vom Kloster Werden
ausging, so spricht in der Tat viel dafiir, daB diese #lteste von allen uns
erhalten gebliebenen Dichtungen in séchsischer Mundart von einem from-
men Monche der Abtei Werden verfaBt worden ist?2°,

Wie Ludger im Kloster Werden dem Vorbilde getreu blieb, das durch
Bonifatius und sein Kloster Fulda allen Bildungsstitten der deutschen
Gaue gegeben war, so hielten es die Moénche des 8. und g. Jahrhunderts
tiberall dort, wo sie neue Niederlassungen griindeten. ,,Sobald sich ein
Kloster erst einmal zu etwas gesichertem Bestehen emporgearbeitet hatte,
war es vornehmste Sorge der Abte, ihm zunichst die wichtigsten, sodann
alle Biicher der Heiligen Schrift zu erwerben und in dieser
Bibliothek den Grund zu einer gréfBeren, auch anderes umfassenden, zu
legen; es ward solcher Erwerb fiir so wichtig und bedeutend erachtet, um
dessen in den Jahrbiichern der Kloster immer Erwihnung zu tun.* 3

Es mufte schon deshalb in jedem Kloster die Heilige Schrift allen
Ordensangehdrigen zuginglich sein, weil hauptsichlich sie dem Stu-
dium der M6nche zu Grunde lag. ,,Niemand“, sagte der hl. Dominikus,
»kann ohne Erkenntnis der Heiligen Schrift andern die Heilswahrheiten
verkiinden.” Darum empfahl er ebenso, wie das alle Ordensstifter vor ihm
schon getan hatten, seinen Monchen ,,anhaltendes Durchforschen beider
Testamente”. Und so sehr hielt man iiberall an dieser grundlegenden
Ubung fest, daB eine zeitgenossische Chronik von einem Priester, der ins
Kloster gehen wollte, berichtet, ,er habe um Aufschub gebeten, bis er
sich ein Neues Testament erworben hitte®.

Es war bis ins spdte Mittelalter hinein auch allgemein iiblich, daB die
Klosterbibliotheken in hervorragendem MaBe der Vermittlung der hei-
ligen Biicher an wilbegierige Kleriker auflerhalb der klosterlichen Gemein-
schaft sowie an entsprechend vorgebildete Laien dienten; iiberdies waren
sie das geistige Arsenal der Fiirsten und der Grofen des Landes®.
Mancherlei Aufzeichnungen bekunden dies schon von den friihesten Zeiten
an. So wissen wir beispielsweise, dal Kaiser Karl der Dicke einst von
St. Gallen die Homilien des hl. Gregor iiber die Evangelien mitnahm; da8
die Kaiserin Richarde aus demselben Kloster einen Kommentar iiber
Ezechiel und der Erzkanzler Luitward die Briefe des hl. Hieronymus ent-
lehnte. Anderthalb Jahrhunderte spiter lieB die Kaiserin Gisela in St. Gallen

30 Vgl. Jakob Grimm, Deutsche Rechtsaltertiimer 6—13, und Verhoeff, Die Bene-
diktinerabtei Werden grf.

31 Hurter IV 502. — ,,Kein Buch findet sich so hiufig in den alten Bibliotheks-
katalogen wie die Bibel“, betont Michael in seiner Geschichte des deutschen
Volkes (IIT 212) mit Recht. Die von Michael angefiihrten Beispiele werden von
Hackelsperger in seiner schon genannten Schrift im weitesten AusmaBe erginzt.

32 Besonders vielerlei Randbemerkungen in den alten Katalogen von St. Gallen
geben hieriiber beachtenswerte Aufschliisse. :



Die Heilige Schrift als Grundlage der Christianisierung Deutschlands 383

um eine daselbst aufbewahrte deutsche Ubersetzung des Buches Job und
der Psalmen bitten.

Da ,heilige Biicher” aller Art sehr gesucht waren, kam es vielfach zu
gegenseitiger Aushilfe zwischen den Klostern verschiedener Kongrega-
tionen: man beschenkte sich mit ihnen, man schickte sie sich von weither,
so dafl die Néchstenliebe und der Geist der Zusammengehorigkeit dabei
ihre Rechnung ebensogut fanden wie die Wissenschaft. ,,Wir schicken
Euch hier ein Pfand unserer Zuneigung und Liebe und bitten desgleichen
Eurerseits®, schrieb Durandus, Abt von Chaise-Dieu, an den hl. Anselm,
damals Prior von Bec, als er ihn um die Briefe des hl. Paulus bat .

Seit dem 8. Jahrhundert gab es im Gebiete des heutigen Deutschlands
aber nicht nur ungezédhlte Abschriften der heiligen Biicher in lateinischer
Sprache, sondern auch bereits eine grofle Zahl von Ubersetzungen
in die Landessprache. ,,Offnet man“, so schreibt deshalb der Fran-
zose Montalembert mit Recht, ,irgend ein Werk eines Lehrers oder Ge-
schichtschreibers des Mittelalters, und bedenkt man, daBl es moglich war,
bis auf unsere Tage bei einem betrdachtlichen Teil der Menschheit den
Glauben zu erwecken, die Kenntnis der Bibel sei den Verfassern oder
Lesern von Biichern in jener Zeit grundsitzlich vorenthalten gewesen, so
steht man vollkommen sprachlos vor der erstaunlichen Macht der Liige
und der unglaublichen Leichtigkeit, womit ihre Herrschaft sich ausbreitet
und Wurzel faft. *

Urspriinglich war die vom hl. Hieronymus herausgegebene lateinische
Ubersetzung der Bibel auch in germanischen Landen die wichtigste
Grundlage fiir biblische Studien gewesen. Aber schon seit dem Angel-
sachsen Beda miihten sich viele gelehrte Monche um gute Ubersetzungen
und verldBliche Erklirungen der heiligen Schriften, besonders da Karl der
GroBe sich mit Eifer um die Pflege der Bibelwissenschaften annahm. Er
hatte an seinem Hofe eine Akademie fiir geistiges Leben eingerichtet
und zu einer ihrer wesentlichen Aufgaben die Sicherung guter Abschriften
der biblischen Texte gemacht . In einem Rundschreiben, das Kaiser Karl
um 780 an alle Kloster seines Reiches erliefi, riigt er es, dafl er in manchen
Briefen, die ihm von verschiedenen Abteien zugekommen seien, ,,zwar
den guten Willen, aber auch die ungebildete Redeweise der Schreiber er-
kannt habe”. ,,Darum kam die Befiirchtung in Uns auf®, heilit es dann
weiter, ,,es méchte, wie die Kunst des Schreibens gering war, so auch und
weit geringer als recht die zum Verstidndnis der heiligen Schriften nétige
Bildung sein. Daher ermahnen Wir Euch, nicht allein Eure wissenschaft-
liche Bildung nicht zu vernachlidssigen, sondern auch das Ziel Eures Ler-

33 Dije Briefe des Lupus von Ferriéres wie jene von Gerbert, Lanfranc, Peter
dem Ehrwiirdigen enthalten iiber solchen Biichertausch mancherlei ebenso riihrende
wie belehrende Einzelheiten.

32 Montalembert, Die Moénche des Abendlandes VI 160.

35 ReuB, Die Geschichte der heiligen Schriften 517; auch Engel, Geschichte der
deutschen Literatur I 27; dann besonders Nadler, Literaturgeschichte der deutschen
Stdmme und Landschaften I 26.



384 Wilhelm Sieber

nens darauf zu richten, daB Ihr leichter und richtiger in die Geheimnisse
der heiligen Schriften eindringen konnt.*®®

Des Kaisers Lehrer Alkuin (} 804), dann des letzteren beriihmte
Schiiler Haymo, Bischof von Halberstadt ({ 853), und Rhabanus Mau-
rus, Abt von Fulda und Erzbischof von Mainz (} 856), neben diesen der
gefeierte Walafrid Strabo, Abt von Reichenau (} 849), haben sich
um die Verbreitung der heiligen Schriften im deutschen Volke ganz be-
sonders verdient gemacht. Strabos Bibelerklirung blieb mehrere Jahr-
hunderte hindurch die Fundgrube exegetischen Wissens. Der Diakon
Paulus muBte auf GeheiB Kaiser Karls aus den Werken der Viter
,,Lesestiicke” zusammenstellen, die an Sonn- und Festtagen nach dem
Evangelium und nach der Epistel — also ,,post illa® — in der Landes-
sprache dem Volke vorzutragen waren; im Anschlufl an diesen Brauch
entstand fiir die Erklirung eines biblischen Stoffes die heute noch iibliche
Bezeichnung ,Postille“. Und als Otfrid, der WeiBenburger Monch,
zwischen 863 und 871 sein ,Leben Jesu® schrieb, da leitete er aus der
Tapferkeit und Klugheit der Franken fiir diesen germanischen Stamm
auch das Recht ab, eine Erzahlung von Christi Leben und Werk inihrer
Mundart zu besitzen. ,,Sollen die Franken allein darauf verzichten, in
frinkischer Sprache Gottes Lob zu singen?* fragt er:

Uanana sculun Francon, einon thaz biuuankon,
ni sie in frenkisgon biginnen, sie gotes lob singen?

Im Vergleich zu diesen liebenswiirdigen frithen Formen der Bibel-
eindeutschung, wie ,,Heliand“ und Otfrids ,,Christusleben® sie uns iiber-
liefert haben, sind die andern mittelalterlichen Ubersetzungen der Heiligen
Schrift verhiltnismiBig wenig beachtet worden, ,,obwohl sie in grofler
Zahl vorhanden waren“®”. In der Tat kann vom Beginn des 9. Jahr-
hunderts ab eine groBie Zahl von Bruchstiicken deutscher Bibeliiber-
setzungen nachgewiesen und damit der schliissige Beweis dafiir erbracht
werden, wie sehr die Kenntnis der heiligen Schriften schon zu den
friihesten Zeiten in germanischen Landen verbreitet gewesen ist.
Teile einer Ubersetzung des Matthius-Evangeliums befanden sich bereits
um die Mitte des 8. Jahrhunderts im Besitze des Benediktinerklosters
Mondsee; die in St. Gallen aufbewahrte Handschrift einer verdeutschten
,Evangelienharmonie® ist eine Kopie aus der zweiten Halfte des 9. Jahr-
hunderts ®, Dem g. Jahrhundert gehort auch ein ,Deutsches Evangelium®
an, das der Graf Heccardus von Burgund im Jahre 876 verschenkt hat *.

36 , Kaiser Karls Leben® von seinem Zeitgenossen Einhard, Vorrede zur 4. Auf-
lage der Ausgabe in ,Geschichtsschreiber der deutschen Vorzeit“ von Michael
Tangl, S. VIII.

37 Friedrich Schulze in ,Deutsche Bibeln vom altesten Bibeldruck bis zur
Lutherbibel®, Leipzig 1934, Bibliographisches Institut.

38 Michael (III 223) ist der Ansicht, das Original sei um 830 aus der Schule des
Rhabanus Maurus hervorgegangen. Sowohl die Mondseer als die St. Gallener Hand-
schrift bietet links den lateinischen, rechts den deutschen Text. Vgl. hierzu Walther,
Die deutsche Bibeliibersetzung des Mittelalters (Braunschweig 1892) 437—455.

39 Real-Encyklopadie fiir protestantische Theologie und Kirche (1897) III2 62.



Die Heilige Schrift als Grundlage der Christianisierung Deutschlands 385

Der St. Gallener Monch Notker Labeo (f g15) ist geschichtlich als erster
deutscher Bibeliibersetzer nach Wulfila verbiirgt. Von dem 1085 verstor-
benen Abt Williram zu Ebersberg in Bayern ist eine treffliche Verdeut-
schung des ,,Hohenliedes* erhalten; das Kloster Windberg besal eine
Psalmeniibersetzung vom Jahre 1:187. Andere Psalter, mit dem deutschen
Text zwischen den lateinischen Zeilen, sind aus dem 12. und 13. Jahrhun-
dert nachgewiesen; ebenso aus dem 13. Jahrhundert eine vorziigliche Uber-
setzung der vier Evangelien. Der protestantische Gelehrte Wilhelm Wal-
ther behandelt 202 friihzeitige deutsche Bibeliibersetzungen, darunter
10 vollstindige Ausgaben der ganzen Bibel, 6 unvollstindig erhaltene
Bibeln, 5 vollstdndige und 5 bruchstiickweise erhaltene Ausgaben des
Alten Testamentes, 8 Ausgaben des ganzen Neuen Testamentes, fast
ausnahmslos Abschriften von noch dlteren Erstiibersetzungen. Auf
Grund seiner umfassenden Untersuchungen schlieBt Walther auf einen
Bestand von insgesamt etwa 3600 deutschen Bibelabschriften, die schon
vor 1400 nachzuweisen sind; ,.es ist ungemein h#dufiger, als man bisher
wufite, im Mittelalter an der Ubersetzung der Bibel gearbeitet worden®,
stellt Walther abschlieflend fest *.

AuBler den vielen, schon von Walther nach Aufbewahrungsort und Ent-
stehungszeit verzeichneten T eil- Ubersetzungen der heiligen Biicher ist
kiirzlich wieder eine deutsche Bibelausgabe, die ldngst vor Luther unsern
Vorvitern zuginglich war, bekannt geworden: ein aus der Zeit um 1300
stammender Kodex, der sich in besterhaltenem Zustande in der Stadtbiblio-
thek zu Augsburg befindet; ,,in wunderbaren Lettern, auf 337 Seiten in
sehr gutem Deutsch geschrieben®, enthdlt er eine Ubersetzung des ganzen
Neuen Testamentes. Dem Schriftcharakter und der sprachlichen
Ausdrucksweise nach ,,besteht kein Zweifel, dal dieser Bibelkodex um
1300 oder kurz nachher entstanden ist“*. Ebenso zweifellos ist es, daBl
die Augsburger Handschrift nur eine der vermutlich zahlreichen zeitgenos-
sischen Abschriften nach einem Original ist, das wahrscheinlich dem Do-
minikanerkloster, vielleicht auch den Franziskanern, zu Regensburg ge-
horte.

So ist also die AuBerung in einer Chronik vom Beginn des 14. Jahrhun-
derts wohl berechtigt, daB man zu jener Zeit die Psalmen, die Evangelien
und die Episteln nicht bloB ,,auf piirgen (auf Burgen), sondern auch ,,in
Stuben und in den Heiusern gelesen hat*?. Deshalb wird auch heute von
protestantischen und katholischen Forschern iibereinstimmend die Ansicht,
.,es hitte der mittelalterlichen Kirche die rechte Schéitzung der Bibel ge-
fehlt”, als ein Irrtum bezeichnet und rithmend anerkannt, dafl die Kirche

10 Walther 700. Weitere Belege bei Michael IIT 223 226.

21 Adolf Harnack hat 1927 in Augsburg diesen Kodex griindlich studiert; seine
Absicht, ihn zu publizieren, wurde leider durch seinen Tod vereitelt. Die ,Frank-
furter Zeitung® (Nr. 829/30 vom 24. Nov. 1933) widmet dieser ,deutschen Bibel-
iibersetzung von 1300 eine sehr eingehende Besprechung und ist der Meinung, es
sei dieser Augsburger Kodex ,eine der vielen Abschriften, wie sie damals ,fabrik-
miaBigt in den Klosterschreibstuben hergestellt worden sind‘.

22 Belege bei Czerny, Die Bibliothek des Chorherrnstiftes St. Florian 238.



386 Johann B. Schoemann S. J.

selbst unter den schwierigsten Zeitverhiltnissen bemiiht gewesen sei, ,,ein
besseres Verstdndnis der Bibel zu gewinnen und sie durch Ubersetz-
ungen wie auf andern Wegen zu verbreiten® %3,

Stefan Georges ,,Vergottung® des Edelmenschen
Versuch einer Sinngebung aus katholischer Wertschau

Von Johann B. Schoemann S.].

or dem Geist des Einzelmenschen wie ganzer Vélker steht ein Men-
Vschenbild, dem sie leise huldigen, dem sie sich, ohne daB3 es ihnen klar
bewuBt wird, anzugleichen trachten. Das Menschenbild der abendldn-
dischen Vélker hat sich in den letzten Jahrhunderten mehrmals gewandelt.
Vielleicht darf man vereinfachend diese Wandlung so deuten: Die luthe-
rische Lehre von der Allein-wirksamkeit Gottes und der génzlichen Ver-
derbtheit der menschlichen Natur trieb stolze Geister, die sich endlich
miindig geworden diinkten, zu einem trotzigen Nein! Allein-wirksam-
keit Gottes? Wir werden zeigen, was der Mensch ohne Gott allein aus
eigener Kraft zu wirken vermag. Und sie dringten Gott immer weiter
zuriick in die Hintergriinde des menschlichen BewuBtseins. Aber je kleiner
Gott im BewulBtsein der Menschen wurde, desto kleiner, drmer an Adel
und Wiirde wurde auch das Menschenbild. Ja, als eine materialistische
Zeit Gott ganz leugnen wollte, da muBte sie diesen ,innerseelischen Vater-
mord“? mit einem gewaltigen Schuldgefiihl erkaufen. Sie konnte dieses
Schuldgefiihl nur dadurch verdringen, daB sie wie zur Selbstbestrafung
den Menschen zum Tier, ja unter das Tier erniedrigte. Immer weiter
wanderte der Wertblick der abendldndischen Menschheit fort von dem
Adel des Menschen, bis der Edelmensch ihrem Gesichtskreis fast ganz
entschwunden war. ,,Sie gaben ihr Erbteil fiir ein Mus, rannten in Larm
und wiister Gier des Lebens mit plumpem Tritt und rohem Finger,
sie wurden zu gedunsenen Larven mit erloschenen Blicken* (,,Siebenter
Ring*). In diese Zeit tiefster Menschenerniedrigung wurde Stefan George
hineingeboren, ein Dichter von feinstem Sinn fiir die Wiirde und GroBe
des Menschen, ein ,,Geist begierig nach Verehrung®. Er fiihlte sich wie
»€in VerstoBener in klammer Luft, und aus ihm drang ein solcher Schrei
zu Sternen, daB Erde nicht noch Himmel ihn ertrug® (,,Stern des Bun-
des®). Und Antwort kam; ,,wie ein Blitz, der traf, war das Ding, das in
ihn kam zu seiner Stunde, ungreifbar und wirklich wie ein Keim“. Ein
anderer beschreibt eine solche dichterische Eingebung: ,,Plétzlich, mit
unsédglicher Sicherheit und Feinheit, wird etwas sichtbar, horbar, ein
Etwas, das einen im Tiefsten erschiittert und umwirft.” So Nietzsche
(,,Ecce homo* 350); schon Nietzsche war ein neues Menschenbild er-
schienen, und er hatte, was er schaute, mit solcher Wucht in die Menschen
»geschrieen, dal ihm die Kehle barst“ (,,Stern des Bundes). Er fand

23 So die Real-Encyklopidie fiir protestantische Theologie und Kirche II 687 f.
1 Zu diesem Gedanken vgl. P. Landsberg, Einfiihrung in die Philosophische
Anthropologie (1934) 36.



