528 Max Pribilla S. J.

Christen, der sich in dem offenbar werdenden Fehler der andern mit-
schuldig sieht, wird es zu Siihne und Gebet dringen.

Uber all den Herrlichkeiten, in die der Christ in seiner iibernatiirlichen
Erhebung hineingestellt ist und die wir in den letzten Jahren neu zu
schauen gelernt hatten, war da nicht Gefahr, daB wir gleichsam in Vorweg-
nahme des Endes, des Wegzieles, vergaBen des Weges hin, des ,,Noch-
nicht”, daB wir iibersahen, daBi unsere Wandertugend vorliufig noch die
Hoffnung ist, die das Ziel, das Gut als ein ,,arduum®, also etwas ,,Noch-
nicht-Erreichtes”, vor sich liegen sieht und es noch nicht als unanfecht-
baren Besitz in der Hand tridgt? Professor Schmaus® und Dr. Grosche %
haben im letzten Jahr darauf hingewiesen. Schmaus schreibt, an Aus-
fithrungen Grosches ankniipfend, daB die Gefahr einer Mythisierung fiir
das Christentum da drohe, wo in der Frommigkeit nur die ,theologia
gloriae* herrsche, wihrend die ,theologia crucis verdringt werde, wo
sonach der ,,status viatoris® nicht ernst genommen werde. Wenn zur Er-
kenntnis unserer Auserwdhlung sich unter der Offenbarung des Bésen
in unsern Reihen auch der andere paulinische Gedanke fiigt, ,,in Furcht
und Sorge unser Heil zu wirken®, dann wird auch hier gelten, daB ,,denen,
die Gott lieben, alles, auch das eigene Bose, zum Heile gereichen wird®.

Und noch ein anderer Gedanke sei hinzugefiigt. Ob nicht durch all das
Aufbrechen von Armseligkeiten eines erreicht wird? Durch unsere stark
geschichtlich bestimmte Erziehung haben wir uns langsam daran gewohnt,
daB unsere Liebe zur Kirche nicht in Frage gestellt wird, wenn man uns
hinweist auf Fehler und Mingel inder Vergangenheit unserer Kirche,
ja, wir formen sogar daraus einen Beweis fiir die Gottlichkeit der Kirche.
Aber wie mancher hat sich an kleinen AnstBen und Argernissen wund,
ja, gelegentlich zu Tode gerieben, sobald solche ihm in der Gegenwart
begegneten. Dafl wir lernen, in dhnlicher Weise auch mit den Schatten
der Gegenwart fertig zu werden und hinter all den befleckten Kleidern
und Fetzen das Géttliche im Glauben zu sehen, kann das nicht der Sinn
der Priifung sein? Und von dem, der so siegt, wird gelten, was der Seher
— im Namen dessen, der ,,tot war und nun in alle Ewigkeit lebt* 3" — dem
zundchst schwer zurechtgewiesenen Stern und Engel von Sardes schreibt:
»Der Sieger wird bekleidet mit weilen Gewandern, und nimmer 18sche ich
seinen Namen aus dem Buche des Lebens.* %

Die Uberwindung der konfessionellen Fremdheit
Von Max Pribilla S.]J. :

er Aufsatz, den Paul Fechter im Juli-Heft 1935 der ,,Deutschen
Rundschau® iiber die Fremdheit zwischen Katholizismus und Prote-
stantismus im Reich veréffentlichte, hat ein vielfaches und lebhaftes Echo
gefunden. Der ernste Mahnruf an die deutschen Katholiken und Prote-

3 Vgl. ,,Der Kath. Gedanke“, Oktoberheft 1935, S. 391.
36 Vgl. ,,Catholica®, Aprilheft 1935, S. 49 ff.
37 Offb. 1, 18. 38 Ebd. 3, 5.



Die Uberwindung der konfessionellen Fremdheit 5290

stanten, eine unnatiirlich und sinnlos gewordene Fremdheit zu iiberwinden
und sich auf die gemeinsamen Glaubensgiiter zu besinnen, hatte an eine
Aufgabe geriihrt, deren Dringlichkeit sich kein Einsichtiger, kein Freund
des Christentums und des deutschen Volkes entziehen kann. Auch in
dieser Zeitschrift (Oktober 1935) sind die Ausfiihrungen Fechters ein-
gehend gewiirdigt und von der katholischen Seite her ergénzt worden.

Die Aussprache ergab eine véllige Ubereinstimmung iiber das tatsich-
liche Bestehen der konfessionellen Fremdheit, wenngleich iiber ihre Ur-
sachen die Ansichten auseinandergingen. Auch wurde die Fremdheit all-
gemein als ein groBes Ubel anerkannt, auf dessen Beseitigung man von
hiiben und driiben bedacht sein sollte. Es muflite sich also von selbst die
Frage erheben: ,,Was kann man gegen die Fremdheit tun?” So lautet
denn auch die Uberschrift eines weiteren Aufsatzes, den Paul Fechter im
Februar-Heft 1936 der ,,Deutschen Rundschau® erscheinen lief. Er ent-
wickelte darin verschiedene Vorschlige zur Uberwindung der Fremdheit,
und die Schriftleitung schickte dem Aufsatz eine Bemerkung voraus, in
der sie den Wunsch duBerte, die begonnene Unterhaltung nicht wieder ab-
reiBen zu lassen, damit endlich praktische Schritte zur Beseitigung oder
wenigstens zur Milderung der Fremdheit zwischen den Konfessionen getan
werden kénnen. Indem wir diesem Wunsche der Schriftleitung gerne ent-
sprechen, wollen wir versuchen, auf Grund der bisherigen Aussprache zur
grundsidtzlichen Kliarung der Frage beizutragen, was gegen die
Fremdheit geschehen kdnne; denn eine gute Theorie ist die beste Hilfe
fiir die Praxis.

Vorab sei eine sehr wichtige Vorfrage erortert, die sich aus der Gesamt-
lage der Zeit aufdringt und der daher auch Fechter seine Aufmerksamkeit
zuwendet, obschon sie unmittelbar mit der Uberwindung der Fremdheit
nicht zusammenhéingt. Wir Christen kénnen uns namlich heute nicht mit
aller Ruhe und Beschaulichkeit den Beratungen iiber die Besserung der
konfessionellen Verhiltnisse hingeben, sondern wir sehen uns ungestiimen
und erbitterten Angriffen gegen das ganze Christentum ausgesetzt; ja in
der Form des Bolschewismus erhebt der unverhiillte Unglaube sein Haupt
gegen alles, was Gott heiit (2 Thess. 2, 4). In einer solchen Zeit muB die
GroBe der Gefahr, die alle Christen bedroht, ihnen den greifbaren AnlaBl
bieten, sich iiber die Grenzen der verschiedenen Bekenntnisse die Hinde
zu reichen und wenigstens in einem #uBiern Schutz- und Trutzbunde zu-
sammenzustehen. Diese Pflicht betont Fechter eingehend und eindringlich.
Hochste Anerkennung gebiihrt dem Freimut und Nachdruck, mit dem
der protestantische Laie Katholiken und Protestantenauf dieihnen gemein-
same Aufgabe hinweist, gegen den Ansturm eines rohen und geistlosen
Unglaubens die groBen, unverginglichen Werte des Christentums tapfer
und unerschrocken zu verteidigen. Ja, er hebt mit Recht hervor, dafl es
einer so iiberragenden Geistesbewegung wie dem Christentum nicht an-
steht, sich auf die Verteidigung zu beschrinken, sondern daf sie stolz und
freudig das Banner Christi entrollen miisse; denn zumal auf die Jugend



530 Max Pribilla S. J.

wirke eine rein zuriickhaltende, abwartende und beschwichtigende Hal-
tung entmutigend.

Seine Worte, die zugleich Tadel und Aufruf enthalten, seien hier zur
Nachachtung wiedergegeben: ,,Bisher ist die Situation so, daB die Ak-
tivitdt immer auf der Seite der Antichristen gelegen hat, daB das Christen-
tum jahraus, jahrein sich hat mehr in eine Verteidigungsstellung dréngen
lassen — obwohl nicht der leiseste Grund dazu vorlag; im Gegenteil.
Man hat sofort das gemeinsame Aktionsfeld und das gemeinsame Ziel,
wenn man den — langsam notwendig gewordenen — Mut aufbringt, diese
Passivitit der bloflen Defensive aufzugeben und in breiter Front die
Offensive fiir den lieben Gott zu beginnen, die man lingst hitte beginnen
miissen und konnen, sogar mit der groBten Aussicht auf Erfolg hitte
beginnen miissen und konnen. Denn wenn man sich die innere und die
geistige Situation der Gegner des Christentums und des Christentums
auch nur oberflichlich einmal daraufhin betrachtet, was beide Parteien
den Menschen geistig und seelisch zu bieten haben, so fragt man sich
mit tiefem Staunen, warum diese beiden grofien christlichen Konfessionen,
statt einander mit Fremdheit und Mifitrauen zu betrachten, nicht lingst
einmal zum Angriff iibergegangen sind, dazu, die ungeheuren Reichtiimer
und Gaben des Erlebens und seelischen Erfahrens, die grandiosen Lebens-
bereicherungen, die ihre Welt zu bieten hat, weithin sichtbar aufzuzeigen
und im Triumph von ihnen aus die Welt der Gegner in ihrer armseligen
Kiimmerlichkeit zu entlarven und wirkungslos zu machen.*

Gegeniiber diesen Ausfiihrungen, die wie eine Fanfare die Schlafenden
und Saumseligen wecken wollen, hat freilich K. Schmidthiis (,,Die
Schildgenossen®, Februar/Mirz 1936) den besorgten Zweifel ausgespro-
chen, ,wieviel von diesem grandiosen Reichtum noch unser wirklicher
innerster Besitz ist, wieweit er in uns noch lebendig und wirkungskriftig
ist. Wie wire es sonst moglich, daB die christliche Welt mit ihrem ganzen
grandiosen Reichtum sich tatsichlich in der Defensive befindet und die
kiimmerlichsten Argumente der Gegner geniigen, einen grofien Teil ihrer
Einwohner zu sich heriiberzuziehen? Dieser Zweifel kann gewiB nicht
ernst genug genommen werden, aber zum Gliick steht er dem Zusammen-
schluf der Christen zur Verteidigung des Christentums nicht im Wege.
Bei dem Abwehrkampf gegen den Atheismus kommt es nimlich nicht
darauf an, daf alle K&mpfer in tiefster Seele von dem Pneuma Christi
erfiillt sind und in ihrer Lebensfithrung nichts vom christlichen Stand-
punkt zu wiinschen iibriglassen. Es geniigt, daB sie noch so viel be-
wulites oder unbewulites Christentum haben, um sich gegen die Barbarei
der platten Gottlosigkeit zu striuben. In dem groBen Heere der Christen
ist immer viel Volk mitmarschiert, das einer strengen Kritik nicht stand-
halten konnte, und nicht nur Heilige haben die Schlachten Gottes ge-
schlagen. Der Pessimismus unserer Tage wird daher gut tun, sich die
christliche Vergangenheit, in der immer Licht und Schatten gemischt
waren, nicht zu ideal vorzustellen®.

t Vgl den Aufsatz iiber ,Siegen und Versagen des Christentums® in dieser
Zeitschrift 118 (1929/30) 1—16.



Die Uberwindung der konfessionellen Fremdheit 531

Uberdies beruht das Verzagen und Versagen der Christen nicht immer
auf dem Fehlen innerer Uberzeugung, sondern oft auf dem Mangel an
rechter Fiihrung oder dem Nichtwissen um die GréBe der Gefahr und
um die vielen, die der gleichen Uberzeugung sind wie sie. Vielleicht auch
denken und hoffen sie in ihrer Gelassenheit—um ein Wort Bismarcks?
anzufithren —, ,,daB das Narrenschiff der Zeit an dem Felsen der christ-
lichen Kirche scheitert”, ohne daB sie selbst sich sonderlich zu regen
brauchten. Christus wufite wohl, warum er seine Jiinger immer wieder
zu Vertrauen und Furchtlosigkeit aufrief; denn der Kampf fiir Christus
ist zugleich ein Kampf gegen die eigene Feigheit und Armseligkeit. Es
hat daher Sinn und Wert, in Zeiten der Gefahr den Christen die Not-
wendigkeit vereinter Abwehr zum klaren BewuBitsein zu bringen, ihnen
Mut und Riickgrat zu stirken und sie zum geschlossenen Einsatz aller
ihrer Krifte aufzufordern. So entscheidend und unentbehrlich auch mitten
in der Verfolgung die Pflege des innern religiosen Menschen ist, so wenig
geniigt sie fiir sich allein. Wenn die Kommunisten die Kirchen in Brand
stecken wollen, dann kommt es fiir die Christen darauf an, zur Stelle zu
sein und durch ihre Zahl, ihre Einigkeit und Entschiedenheit zu zeigen,
dafl sie auch noch da sind und fiir ihren Glauben zu kidmpfen, zu leiden
und zu sterben bereit sind. Das mag auf den ersten Blick sehr wenig
geistig oder geistlich klingen, ist aber keineswegs eine Entweihung der
christlichen Religion, sofern man nur beachtet, da8 die iibernatiirliche
Ordnung die Mittel der natiirlichen Ordnung weder ersetzt noch erspart.
Hat doch auch ein Augustinus? den Anhiingern Jesu Christi ihre Feig-
heit zum Vorwurf gemacht, weil sie trotz ihrer grofen Zahl ihren Meister
in die Gewalt seiner drgsten Feinde fallen liefen, wihrend schon deutliche
Zeichen ihrer Treue geniigt hitten, jeden Anschlag auf ihn zu verhiiten.

Es ist mir zwar wohlbekannt, dall die Bemiihungen, die auf einen
ZusammenschluB aller Christen zur Verteidigung der christlichen Grund-
sitze abzielen, heute von mancher Seite gering eingeschitzt werden, weil
sie sich nicht zur Hohe des eigentlich theologischen Problems erheben.
Aber diese Geringschitzung verrit einen Mangel an Einsicht in die wirk-
liche Lage der Christenheit und ihre Anforderungen*. Wenn in friiheren
Jahrhunderten Katholiken und Protestanten sich zur Abwehr der Tiirken-
gefahr verbanden, so wurde dadurch freilich die innertheologische Frage
zwischen den beiden Konfessionen nicht gelost, aber das Abendland vor
der Uberflutung durch den Islam bewahrt, was fiir die Christen und das
Christentum immerhin von einiger Bedeutung war. Dabei ist es ganz natiir-

2 Bismarck am 15. Nov. 1849 im PreuBischen Landtag.

3 In Ps. 81, 4; ML 37, 1040: ,]In eo populo, in quo natus et occisus est Christus,
nec illos fuisse immunes a tanto scelere, qui cum essent tantae multitudinis, ut
eos, sicut Evangelium loquitur, timerent Judaei et propterea in Christum manum
mittere non auderent (Luc. 2z, 2), postea conniverunt eumque interimi a malignis
et invidis Judaeorum principibus permiserunt; qui si voluissent, timerentur semper,
ut numquam in illum sceleratorum praevalerent manus. De his quippe et alibi dici-
tur: ,Canes muti nescierunt latrare’ (Is. 56, 10).“

& Niheres iiber die ,,Einheit im Wirken® in meinem Buche ,,Um kirchliche Ein-
heit* (Freiburg 1929, Herder) 240—264.



532 Max Pribilla S. J.

lich, wenn das duflere gemeinsame Zusammenstehen gegen die Feinde des
Christentums auch auf das innere Verhiltnis der Konfessionen verséhnend
einwirkt und so mittelbar dem Ziele dient, die gegenseitige Fremdheit zu
iiberwinden.

Nach Erledigung der Vorfrage wollen wir uns den Wegen zur Uber-
windung der konfessionellen Fremdheit zuwenden, indem wir zunichst die
hier gestellte Aufgabe genau umschreiben und gegen andere abgrenzen.
Uberwindung der Fremdheit bedeutet weder irgend eine Anderung in der
duflern Organisation der christlichen Kirchen noch eine Behebung ihrer
Glaubensunterschiede. Die kirchliche Einigung aller Christen ist das letzte
Ziel anderer Bestrebungen, ein hohes Ziel, dessen Verwirklichung nicht
nur dogmatisch und kirchenrechtlich, sondern auch organisatorisch, sozial
und wirtschaftlich die groBten Auswirkungen haben wiirde. So hoch und
weit greift die Uberwindung der Fremdheit nicht. Sie liBt den ZuBern
Bestand der Kirchengemeinschaften véllig unangetastet, verzichtet auf alle
kirchenpolitischen Absichten oder Propagandaversuche und beruhigt so
die Besorgnisse derer, die von einer Besserung der interkonfessionellen Be-
ziehungen eine Gefahr fiir Bestand oder Sicherheit ihrer eigenen Kirche
befiirchten.

Die Uberwindung der Fremdheit will auch nicht die entschlossene und
nachdriickliche Vertretung der Glaubensunterschiede verbieten noch deren
Tragweite leugnen oder verharmlosen; sie will weder den Sinn fiir die
Woabhrheit abschwichen noch den Kampf fiir die Wahrheit behindern. Dieser
Kampf ist den Kirchen als unausweichliche Pflicht auferlegt, und eine
Kirche, der die Wahrheitsfrage gleichgiiltig wire, wiirde sich selbst auf-
geben. Aber nur wenn die Fremdheit iiberwunden ist, kann der Kampf in
entsprechender Weise, ndmlich vom Wissen und nicht vom Nichtwissen
gefiihrt werden. In getreuen Spiegeln, nicht in Zerrspiegeln sollen die Kon-
fessionen einander sehen. Die wahre Kenntnis des Zwiespaltes, der zwi-
schen Katholizismus und Protestantismus besteht, meidet die landliufigen
Vorurteile und MiBversténdnisse, stellt aber dafiir die eigentlichen tiefen
Gegensitze scharf heraus und zwingt die religiosen Parteien, sich gegen-
seitig ernst zunehmen. Gerade dadurch erzeugt sie iiber alle konfessionellen
Grenzen hinweg ein Gefiihl der Ehrfurcht, weil sie zeigt, daB auch die
andern in ehrlicher Absicht um das echte und unverfilschte Christentum
ringen. Beherzigenswert ist auch heute noch, was J. A. Méhler 1832 in
der Vorrede zu seiner ,,Symbolik” schrieb: ,,Die Amnsicht, es seien keine
erheblichen und ins Herz des Christentums eingreifenden Unterscheidungen
vorhanden, kann nur zur gegenseitigen Verachtung fiihren; denn Gegner,
denen das BewuBtsein einwohnt, daB sie keine ausreichenden Griinde haben,
sich zu widersprechen, und es dennoch tun, miissen sich verachten....
Auch ist die Erscheinung nicht selten, daBf die Unkenntnis der wahren Dif-
ferenzen falsche erkennen liB8t, was ein feindseliges, liebloses Gegeniiber-
stehen beider Parteien weit mehr unterhilt als eine richtige, genaue Kennt-
nis der Unterschiede; denn nichts schmerzt und erbittert mehr als unbe-
griindete Vorwiirfe.“



Die Uberwindung der konfessionellen Fremdheit 533

Hier greift nun unsere Aufgabe ein. Die Uberwindung der Fremdheit
will einen als anormal erkannten und empfundenen Zustand beseitigen und
das Verhdltnis zwischen den Konfessionen so gestalten, wie es den An-
forderungen der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der christlichen Liebe
entspricht. Wie ist das zu erreichen, d. h. was kann man gegen die Fremd-
heit tun?

Mit Recht bemerkt Fechter, man miisse ,,zunschst einmal Vorkehrungen
treffen, dafl die beiden wie durch eine luftleere Schicht getrennten Bereiche
tiberhaupt zusammenkommen. Aber wie? Er rit, vom Einfachsten, vom
geselligen Verkehr den Anfang zu machen, und schlidgt daher vor, ,,da8 ...
das Kennenlernen der tragenden Schichten eben bei den Briefmarken und
dem Fufiballspielen beginnen muB, vor denen man gemeinhin nicht iiber
Abendmahlsfragen und Probleme des liturgischen Lebens zu sprechen
pflegt. Eben um nicht Verwirrung zu stiften, soll man der Fremdheit im
Volk zundchst vom Leben, nicht vom Religitsen her beizukommen suchen.
Wenn ein paar kluge volksnahe Leute von beiden Seiten sich zusammen-
setzen und die Sache einmal bereden, werden sie ohne allzu viel Schwierig-
keiten Mittel und Wege finden, um erst einmal einen Anfang, einen prak-
tischen Anndherungsversuch zu machen. Gesang und Tanz sind die emp-
fehlenswertesten Ausgangspunkte: hat man erst irgendwo einen Ansatz, so
geht es erheblich leichter weiter.”

Dieser Vorschlag ist offenbar wohlgemeint, aber er scheint mir die Tiefe
und Verwickeltheit des hier vorliegenden Problems zu verkennen. Zweifel-
los gibt es einzelne Beispiele, wo der vorgezeichnete Weg — gelegent-
liches Sichkennenlernen bei einer gesellschaftlichen Veranstaltung — zu
einer Uberwindung erst der persénlichen, dann auch der konfessionellen
Fremdheit gefiithrt hat. Aber aufs groBe Ganze gesehen, sind das Aus-
nahmen, die an dem gewohnten Abstandhalten der Konfessionen wenig
dndern. Auch drangt sich die Frage auf, ob man Menschen, die sich inner-
lich sehr fremd gegeniiberstehen, zu gemeinsamem Singen und Tanzen
iilberhaupt zusammenbringen kann. Die Fremdheit bringt nimlich auch
dies mit sich, daB alle Vorginge, die sich im Raume zwischen den Kon-
fessionen abspielen, von Freunden und Feinden der Verstindigung mit
duBerster Wachsamkeit beobachtet werden. ,Harmlose Anniherungs-
versuche unter neutraler Flagge wiirden alsbald von miBtrauischen Zions-
wichtern auf Absicht und Veranstalter (die ,,Drahtzieher” hinter den
Kulissen) genau gepriift, so daB es kluge volksnahe Leute vorziehen wer-
den, in konfessionellen Dingen jedes Versteckenspielen zu meiden und
offen herauszusagen, um was es sich handelt,

Sodann ist wohl zu beachten, daB es in Deutschland schon seit Jahr-
hunderten einen zivilen Verkehr zwischen den Konfessionen gibt und trotz-
dem die gegenseitige Fremdheit sich' unvermindert erhalten hat. Katho-
liken und Protestanten treffen sich unzihlige Mal in Fabriken, Biiros,
Kasernen, Universititen, Gasthéfen usw. Es mag auch oft von Religion
gesprochen werden. Aber in welcher Weise? Fiir die Behebung der Fremd-
heit hat es natiirlich keinen Wert, wenn sich abgestandene Katholiken mit
abgestandenen Protestanten in abfilliger oder gar gehissiger Kritik der



534 Max Pribilla S. J.

Religion und der Kirche zusammenfinden. Im giinstigsten Falle kommt es
dabei zu einer Abwehrfront der glaubigen Christen zur Verteidigung ihres
gemeinsamen Glaubensgutes. Es ist aber meist nur ein duleres Zusammen-
stehen, nicht ein inneres Nidherriicken. Im Verhalten zwischen kirchen-
treuen Katholiken und kirchentreuen Protestanten wird man als Regel
feststellen konnen, daB in ihren Gesprédchen das religiose Gebiet dngstlich
gemieden wird, mogen sie vielleicht auch jahrelang in der gleichen Werk-
statt oder dem gleichen Biiro arbeiten. Und im allgemeinen ist dies auch
das beste; denn bei der bestehenden gegenseitigen Unkenntnis wiirde es
sich bald herausstellen, daf8 der Katholik den Fragen des Protestanten und
der Protestant den Fragen des Katholiken nicht gewachsen ist. Es gehort
ndmlich ein ziemliches Wissen und ein feines Fingerspitzengefiihl dazu,
um in die religiose Welt eines Andersgliubigen einzugreifen, ohne ihn
— wenn auch wider Willen — zu verletzen. Uberdies mufl man mit der
leidigen Tatsache rechnen, daf} viele Katholiken und Protestanten ihre
eigene Religion nur sehr mangelhaft kennen.

Eine wesentliche Besserung des gegenseitigen Verhiltnisses zwischen
den Konfessionen kann nur aus der Tiefe des christlichen Ethos kommen,
und diese Wandlung mul von der geistigen Fiihrerschaft ausgehen, in
unserem Falle also von den Theologen und den gebildeten Laien. Die
Reform wird auch hier zunichst nur kleine Gruppen ergreifen und dann
ganz allmdhlich, mit jener majestitischen Langsamkeit, in der grofie Ideen
sich durchsetzen, durch Lehre und Beispiel in weitere Kreise und schlieB-
lich in die breite Masse des Kirchenvolkes dringen.

Nach welchen Richtpunkten und in welcher Gesinnung wire nun die
Arbeit zur Uberwindung der konfessionellen Fremdheit zu unternehmen?
Man beginne vor allem nicht mit Forderungen und Anspriichen gegeniiber
dem andern. Im Vordergrund des Bewufitseins soll nicht die Frage stehen,
was der andere zu tun oder zu dndern hat, sondern vielmehr die, was muff
ich tun, um dem andern gerecht oder noch mehr gerecht zu werden. Das
ist der echte Geist des Evangeliums: ,,L.aBt uns fortan nicht mehr einander
richten, sondern im Gegenteil darauf sinnen, alles zu meiden, was dem
Bruder ein Stein des AnstoBes oder Gelegenheit zum Argernis sein kénnte
(R6m. 14,13). Daher kann niemand an unserer Arbeit mit Nutzen teil-
nehmen, der im Banne der Selbstgerechtigkeit steht.

Erstens gilt es, die rein negative Gegensatzhaltung gegen die andere
Konfession aufzugeben. Gegensatzhaltung ist etwas ganz anderes als Uber-
zeugungstreue, die bei jedem geachtet werden soll. Gegensatzhaltung ist
eine Geistesverfassung, die bewuBit darauf ausgeht, die Gegensitze auch
ohne Not hervorzukehren, die andere Konfession nur als Gegenstand der
Kritik, namentlich einer herabsetzenden, zu betrachten und von ihr nur
das Schlechte und Verkehrte zu sehen und zur Abschreckung zusammen-
zustellen. Man denke etwa an die geflissentlichen Polemiker, die gleich-
sam immer mit Schwert und Sporen einhergehen und im Hochgefiihl ihrer
eigenen Vortrefflichkeit immer glinzende Siege iiber den nichtswiirdigen
Gegner davontragen (Luk. 18, 11). Durch solche Haltung versperren wir
uns selbst den Weg zum rechten Verstindnis des andern und stoBen zu-



Die Uberwindung der konfessionellen Fremdheit 535

gleich den andern ab, sich um ein rechtes Verstindnis unseres religidsen
Bekenntnisses zu bemiihen. Hierher gehort auch die unselige Gewohnheit,
der fremden Ansicht einen so iiberspitzten und damit verzerrenden Aus-
druck zu geben, daB die Entfremdung dadurch nur wachsen kann®. Gerade
umgekehrt wird der Freund der konfessionellen Verstindigung bei dem
Andersglidubigen gerne das Gute, Positive und Gemeinsame anerkennen,
und auch dort, wo er in Glaubensfragen seinen grundsitzlichen Einspruch
anmeldet, werden Ton und Wortwahl von seiner friedfertigen Gesinnung
Zeugnis ablegen. Es macht z.B. bei der Darstellung der Reformations-
geschichte einen groBen Unterschied, ob man die traurigen, fiir uns unab-
inderlichen Geschehnisse der Vergangenheit beniitzt, um die Kluft zwi-
schen den Konfessionen zu verbreitern, oder ob man aus tiefer Einsicht in
das hier obwaltende Verhingnis schon in den jugendlichen Herzen Ver-
standnis fiir die groBe Aufgabe weckt, die durch die Glaubensspaltung den
Katholiken und Protestanten von heute gestellt ist. Jeder Religionslehrer
sollte — im Hinblick auf das Hohepriesterliche Gebet Christi (Joh. 17, 11
21—23) — die Reformationsgeschichte so vortragen, daBl er zum Schluf,
ohne erréten zu miissen, mit seinen Zuhdrern ein Gebet um die Einigung
der Christenheit sprechen kann. :

Die zweite Forderung ist die strenge Trennung zwischen Person und
Sache, d.h. keine Ubertragung der Gegensitze in der Lehre auf das per-
sonliche Gebiet. Auch in unsern geheimsten Gedanken miissen wir der Ver-
suchung widerstehen, die andern schon deshalb fiir schlechtere Menschen
oder schlechtere Christen zu halten, weil sie einen von dem unsrigen ver-
schiedenen Glauben haben. Jenseits der konfessionellen Grenzen steht ja
nicht ein unversohnlicher Feind, der bekimpft werden muf, sondern ein
Christ, der ebenfalls ein Jiinger Christi sein will und es vielleicht in h&he-
rem Grade ist als wir selbst. Die Erfahrung des Lebens bestétigt es immer
aufs neue, wie sehr die Ehrfurcht vor der Person auch die Verstindigung
iiber die Sache erleichtert. Die Ehrfurcht lenkt Herz und Zunge und be-
wahrt vor Taktlosigkeit, die wohl nirgends unheilvoller sich auswirkt als
auf dem religiosen Gebiet.

Hier erhebt sich nun von protestantischer Seite der Einwand, wie es
sich mit der Achtung vor der Person des Andersgldubigen vereinbaren ldt,
daB die Protestanten von den Katholiken als Héretiker, als Ketzer bezeich-
net oder betrachtet werden. Darauf gibt Antwort die klare Unterscheidung

5 Ein Beispiel, wie man es nicht machen soll, bietet der Aufsatz des Bundes-
direktors des Evangelischen Bundes Lic. F. von der Heydt, der im Mirz-
heft 1936 der ,,Wartburg® iiber den Glauben des Katholiken also urteilt: ,,DaB er
einen Menschen wie den Papst als Inkarnation (sic!) Gottes betrachtet, daB er
sein Gewissen dem Priester gefangen gibt, daB er das Evangelium als Gesetz ver-
steht, daB er das Reich Gottes als eine Weltorganisation betrachtet, daB er die
Kirche als dem Staat iibergeordnete Instanz betrachtet, daB er sein Herz teilen
muf zwischen Kirchenstaat und Volksstaat, das offenbart die Aktualitdt der Fremd-
heit.* Welcher Katholik wiirde in solcher Zeichnung seinen Glauben wieder-
erkennen? — Die Hauptfrage, die sich der Evangelische Bund mit Nutzen stellen
konnte, ist die, wieviel er selbst seit seiner Griindung (1887) zur Erhaltung und
Verfestigung der konfessionellen Fremdheit beigetragen hat. :



536 Max Pribilla 8. J.

zwischen formellem und materiellem Hiretiker, wie sie sich nach katho-
lischer Lehre darstellt. Nach dem Kirchlichen Gesetzbuch (can. 1325 § 2)
ist Héaretiker im eigentlichen (formellen) Sinne ein getaufter Christ, der
eine von der Kirche verkiindete Glaubenswahrheit ,,pertinaciter®, d.h. mit
hartnickig-bosem Willen leugnet oder bezweifelt. Hiresie ist also nicht
ein blofer Irrtum im Glauben. Man kann nach katholischer Lehre nie-
mals Héretiker im eigentlichen Sinne sein oder werden ohne persinliche
schwere Schuld.

Ganz anders ist der Fall der Christen, die in gutem Glauben und mit
ruhigem Gewissen sich zu einer nichtkatholischen Kirche oder Sekte be-
kennen. Sie mégen in Glaubenssachen irren, aber sie sind keine Hiretiker
im wirklichen, eigentlichen Sinne; wir haben daher auch kein Recht, ihnen
wegen ihrer abweichenden Glaubensiiberzeugung einen sittlichen Vorwurf
zu machen. Ja wir gehen noch weiter und sagen: Da jeder Mensch seinem
Gewissen folgen muBl, so hat der Protestant, der von der Wahrheit seiner
Kirche iiberzeugt ist, nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht,
in seiner Kirche zu bleiben ®. Die Zugehdorigkeit zu einem nichtkatholischen
Bekenntnis ist also kein Grund, ihm unsere Ehrfurcht und Liebe zu ver-
sagen. Ob nun jemand mit oder ohne Schuld irrt, ist eine Tatsachenfrage.
Solange aber nicht Beweise fiir das Gegenteil vorliegen, haben wir bei den
Andersgldubigen ehrliche Uberzeugung vorauszusetzen und nach dieser
Voraussetzung unser Verhalten gegen sie einzurichten.

Nur insofern der gutgldubige nichtkatholische Christ in seinem tat-
sdchlichen (materiellen) Bekenntnis von der katholischen Glaubens-
wahrheit abweicht, wird er in der Sprache der Theologie als materieller
Hiretiker bezeichnet. Wer aber diese beiden ganz und gar verschiedenen
Begriffe des formellen und des materiellen Hiretikers verwechselt, der
richtet dieselbe Verwirrung an, wie wenn er denjenigen, der aus Versehen
in einer Angabe irrt, als bewuBiten Liigner kennzeichnete. Der formelle
Héretiker ist immer ein schuldhafter Mensch, der materielle Hiretiker
kann ein Heiliger sein. Die bloBe Feststellung eines Irrtums darf aber
nicht als Krankung aufgefaBt werden. Wenn sich zwei Bekenntnisse in
einer Aussage kontradiktorisch entgegenstehen, so kénnen nicht beide recht
haben, sondern auf einer Seite muB ein Irrtum vorliegen. Das ist eine
logische Konsequenz, die wir fiir und gegen uns gelten lassen miissen.
Wenn Karl Barth” im Namen seiner Glaubensgenossen sagt, daBl die katho-
lische Kirche ,,von uns aus gesehen eine hiretische Kirche* ist, so erblickt
der Katholik in einem solchen Ausspruch keine Beleidigung, sondern den
Ausdruck der Tatsache, daB Protestanten und Katholiken eben im Inhalt
ihrer Glaubensaussagen nicht iibereinstimmen. Es ist daher auch nicht als
Uberheblichkeit oder Lieblosigkeit zu betrachten, wenn die katholische
Kirche eine ihrer Lehre widersprechende Meinung als Hiresie bezeichnet
und verurteilt,

Die dritte Forderung zur Uberwindung der konfessionellen Fremdheit

6 Vgl. Lehmkuhl, Theol. mor.12 I n, 415, 3.
7 Zwischen den Zeiten 6 (Miinchen 1928) 291,



Die Uberwindung der konfessionellen Fremdheit 537

ist ein eifriges Bemiihen um die rechte Erkenntnis des eigenen und des
fremden Glaubens. So seltsam es vielleicht klingen mag, so ist es doch
wahr, dafB fiir Katholiken und Protestanten das griindliche Eindringen in
die eigene Religion zugleich ein Weg zum besseren gegenseitigen Ver-
stehenist. Zutreffend bemerkt Ernst Michel im,,Hochland“(April1936):
»Es ist die Erfahrung der beiden letzten Jahrzehnte — in der Jugend-
bewegung und in den Kreisen geistig fiihrender Katholiken und Prote-
stanten —, daB die Bereitschaft und die Fahigkeit zum gegenseitigen Sich-
kennenlernen und zum fruchtbaren Gesprdach wéchst, je intensiver und
wesenhafter die Einwurzelung im eigenen Glaubensleben wird, je perso-
naler der Glaube und je stirker gemeindebildend die Kirche wieder wird.*
Darum habe ich schon vor zehn Jahren geschrieben: ,Nicht in der reli-
giosen Verflachung ... liegt das Heil beschlossen, sondern in der religiésen
Vertiefung. Wer in die Tiefe seiner religiésen Uberzeugung hinabsteigt,
wird dort verborgene Gedankengénge finden, die zum Standort der andern
hiniiberfiihren, wihrend die Beriihrung an der Oberfliche so leicht immer
neuen Stoff zu MiBverstindnissen und zu gegenseitiger Verbitterung
schafft.”®

Die Vertiefung in die eigene Religion wird naturgemaB zu Bemiihungen
fithren, sie auch fiir Andersgldubige verstindlich darzustellen. Religitse
Selbstdarstellungen sind heute sehr gesucht. Hier harrt der Katholiken
noch eine grofie Aufgabe, deren gliickliche Losung nicht wenig zur Uber-
windung der konfessionellen Fremdheit beitragen wiirde. Theologische
Lehrbiicher und Abhandlungen iiber die katholische Religion sind zwar in
Fiille vorhanden; viele verstauben in den Bibliotheken und Regalen. Woran
es immer noch fehlt, das sind knappe, allgemeinverstidndliche, aber griind-
liche Schriften iiber die einzelnen Glaubenslehren und religiésen Ubungen,
die in Gottesdienst, Lebensfiihrung, Sitten und Gebriuchen sich auswirken
und auch fiir Andersgldubige sichtbar werden. Begehrt sind fiir weitere
Kreise nicht so sehr theologische Untersuchungen, sondern anschauliche
Schilderungen, z. B. was die heilige Messe und die librigen Sakramente,
die Heiligenverehrung, die Wallfahrten, die Fronleichnamsprozession, der
Ablafl, der Rosenkranz, das Papsttum usw. im Leben des Katholiken be-
deuten. Es ist nicht leicht, solche Schriften zur allgemeinen Zufriedenheit
zu verfassen, weil der Angehérige eines Bekenntnisses oft das ihm (nicht
aber dem andern) Selbstverstindliche wegldBt und nicht geniigend be-
achtet, wo fiir den AuBenstehenden die Steine des Anstofles liegen. Diese
Schriften miissen vor allem dem Zwecke der Einfithrung dienen und den
Lebenswert der jeweiligen Glaubenslehre oder Religionsiibung heraus-
stellen; sie diirfen nicht viel voraussetzen und sich nicht in abstrakte theo-
logische Konstruktionen verlieren. Alle religios Interessierten werden mit
lebhaftem Dank Darstellungen annehmen, die ohne polemische oder apo-
logetische Spitze in ansprechender Form verldssige Kenntnis vermitteln.
Es mag angemerkt werden, dafl auf protestantischer Seite in dieser Hin-
sicht ein reichhaltiges Schrifttum vorliegt. Ausdriicklich erwédhnt sei das

8 Um die Wiedervereinigung im Glauben (Freiburg 1926) 79.
Stimmen der Zeit. 180. 8. 38



538 Max Pribilla S. J.

grofle, auf 60 Einzelhefte berechnete Sammelwerk ,,Ekklesia®, das von
Friedrich Siegmund-Schultze bei Leopold Klotz, Gotha 1934 ff. heraus-
gegeben wird. Diese ,Kirchenkunde der Gegenwart’ ist eine ,,Sammlung
von Selbstdarstellungen der christlichen Kirchen® und gewihrt einen guten
Einblick in den heutigen Stand des auBerkatholischen Christentums, wie es
von den Anhingern der einzelnen Kirchen selbst gesehen wird®,

Zu der Erkenntnis und Selbstdarstellung des eigenen Bekenntnisses mufl
fiir die geistige Fiihrerschicht der ernste Wille hinzukommen, auch das
fremde Bekenntnis richtig zu verstehen und ohne Verschiebungen wieder-
zugeben. Dem, was ich dariiber in dieser Zeitschrift (Juni 1935, 164—168)
geschrieben habe, ist nur noch weniges beizufiigen.

In der Theorie sind wir fiir die psychologischen Vorbedingungen jeder
Erkenntnis und Verstindigung hellsichtiger geworden; in der Praxis las-
sen wir sie nur allzuoft aufiler acht. Ein ungeheurer Aufwand von Scharf-
sinn und Entriistung wird in Reden und Schrifttum unniitz vertan, weil
man sich nicht die Miihe nimmt, vorher in aller Sachlichkeit auf Grund
einwandfreier Quellen die eigentliche Ansicht der andern genau zu priifen.
Seitenlang werden mit grolem Nachdruck Dinge ausgefiihrt, die niemand
bestreitet, und tausendmal berichtigte Behauptungen und Fabeln in vol-
liger Ahnungslosigkeit wiederholt, aber die entscheidenden Punkte wer-
den nicht gesehen oder scheu umgangen. Es wird ein Gegner bekdmpft, der
in Wirklichkeit nirgends vorhanden ist. Das ist es, was die Lesung der
Kontroversliteratur meist so unerquicklich macht, und daher die unauf-
hérlichen, wechselseitigen Klagen iiber Mifiverstindnisse, falsche oder
schiefe Darstellungen und Verzerrungen.

Sollen wir aus diesem Kreis des Unheils endlich herauskommen, so be-
diirfen wir der Geduld des ruhigen Sehens und Hérens. Wir miissen alle
Hast ablegen und das stiirmische Verlangen, gleich zu widerlegen und zu
belehren. Erst muBl unser Geist einer photographischen Platte gleichen,
die ganz scharf und getreu das Bild des andern Bekenntnisses wiedergibt,
und um eine solche Wiedergabe zu erreichen, mufl unser Geist lange Zeit
fiir die Belichtung bereit sein. Man mu8 sehr viel, sehr aufmerksam héren
und immer wieder horen, das Gehorte reiflich iiberdenken und durch Riick-
fragen gegen MiBiverstindnisse sichern.

Auch in den Beziehungen zwischen den Konfessionen hat sich das Ver-
halten des modernen Menschen gericht, der die Kunst des Horens verlernt
hat. Schon 1886 hat Nietzsche (Menschliches Allzumenschliches I n. 282)
geschrieben: ,,Weil Zeit zum Denken und Ruhe im Denken fehlt, so erwagt
man abweichende Ansichten nicht mehr: man begniigt sich, sie zu hassen.
Bei der ungeheuren Beschleunigung des Lebens wird Geist und Auge an
ein halbes oder falsches Sehen und Urteilen gewdhnt, und jedermann gleicht
den Reisenden, welche Land und Volk von der Eisenbahn aus kennen-
lernen. Selbstdndige und vorsichtige Haltung der Erkenntnis schitzt man
beinahe als eine Art Verriicktheit ab.” Diese Sitze stammen aus einer

® Die Darstellungen iiber die anglikanische Kirche und die evangelischen Kirchen
in Schweden, Norwegen, Osterreich, den Niederlanden und der Schweiz sind be-
reits erschienen,



Die Uberwindung der konfessionellen Fremdheit 539

Zeit, in der die Menschheit noch nicht mit den Segnungen des Telefons,
des Radios, des Films, der Autos, der Flugzeuge, des FFD usw. beschenkt
war. Das Tempo des Lebens hat sich seitdem gewiB nicht verringert und
ebensowenig die Gefahr des oberflichlichen Sehens und Urteilens. Die
Menschen, die alle unter der geschwungenen Geilel der Hast stehen, haben
allzuviel mit ihren eigenen Pldnen und Sorgen zu tun, als daB sie noch
Zeit und MuBle finden, sich in die Gedankenwelt anderer in Ruhe hinein-
zuversenken, Die Verwiistungen, die gerade im geistigen Bereich die sinn-
lose und wunwiirdige Hast anrichtet, konnen nicht leicht iiberschitzt
werden,

Die Uberwindung dieser Hast und ihrer verderblichen Folgen ist die
notwendige psychologische Voraussetzung fiir jede konfessionelle Ver-
stindigung. Diese erfordert eine immer erneute Priifung des ,,Standes der
Frage®, eine Untersuchung nicht nur der geschichtlichen Voraussetzungen,
sondern auch der religiosen Bewegungen der heutigen Menschen. Es ist un-
moglich, aus abstrakten Berichten ein wahrhaftes Bild der Wirklichkeit
zu gewinnen, und man mufB sich bewuBt sein, da mit der Kenntnis der
dogmatischen Unterscheidungslehren allein noch kein Verstindnis fiir das
religiose Leben der Andersgliubigen gegeben ist. Wer die konfessionelle
Fremdheit {iberwinden will, darf der persdnlichen Beriihrung mit Anders-
gldubigen nicht dngstlich ausweichen und muB selbst fiir Fragen und Ein-
wénde offenstehen. Er darf sich bei der Beurteilung des fremden Bekennt-
nisses nicht an AuBerlichkeiten und Nebenerscheinungen kldmmern, son-
dern muB durch die Schicht persdnlicher oder formeller Unzulinglich-
keiten und zeitgeschichtlicher Bedingtheiten zum Kern des eigentlichen
religidsen ,,Anliegens” vorstoBen, d.h. er muB bereit sein, auch in dem
fremden Bekenntnis den Wahrheitsgehalt anzuerkennen. Zu dieser héheren
und reineren Form der ,,Polemik® miissen die christlichen Konfessionen
einander helfen und erziehen, damit ihr gegenseitiger Wettstreit wirklich
ein ehrliches Ringen um die Wahrheit, nicht ein Zanken um die Wahn-
gebilde der Unwissenheit und des Hasses sei. Lange genug haben die Kon-
fessionen gegeneinander und aneinander vorbei geredet; es ist an der Zeit,
daB sie ernstlich und aufrichtig miteinander reden. '

In seiner Schrift ,,Una Sancta® (Giitersloh 1936, S. 38) hat Adolf
DeiBmann, dieser um die konfessionelle Verstindigung hoch verdiente
okumenische Fiihrer, die treffenden Worte geschrieben: ,,Die Frage der
Einigung der Christenheit ist heute zunichst nicht eine dogmatische
Frage, sondern eine psychologische.... Es ist unfruchtbar, Einigungs-
verhandlungen zu beginnen, wenn die verhandelnden Menschen sich
vorher nicht kennen und wenn man das Kirchen- und Volkstum seines
Verhandlungsnachbars nur aus tendenzitsen Biichern oder aus den ver-
gilbten Kollegheften akademischer Vorlesungen kennt. Das erste muB
durch die gegenseitige Anndherung der Personlichkeiten die Schaffung einer
Vertrauensbasis sein.” Was hier von der Einigung der christlichen Kir-
chen gesagt ist, gilt ebenso von der Uberwindung der konfessionellen Fremd-
heit. Worauf es entscheidend ankommt, ist heute nicht die Anderung #uBe-

38*



540 Charlotte Demmig

rer Verhiltnisse, sondern die Reform der innern Gesinnung. Wo die innere
Gesinnung sich des Verhdngnisses der konfessionellen Fremdheit bewuBt
und auf ihre Uberwindung bedacht ist, ergeben sich die notwendigen Fol-
gerungen wie von selbst: die stete Gewissenserforschung iiber das eigene
Verhalten gegeniiber den Andersgldubigen und das beharrliche Bemiihen,
den eigenen und den fremden Glauben richtig, d. h. im Lichte der Wahr-
heit zu sehen. Da wird es auch nie an dem guten und tatkriftigen Willen
fehlen, die hohe Mauer der Miiverstindnisse und Abneigungen zwischen
den Konfessionen in geduldiger Arbeit abzutragen, Stein fiir Stein.

Francois Mauriac und das religiose Erlebnis
einer Generation
Von Charlotte Demmig

m Jahre 18go hatte in Frankreich der Gedanke einer katholischen
Wiedergeburt zum ersten Mal Ausdruck gefunden in dem Wort des
Philosophen OIllé-Laprune: ,Die junge Generation kehrt zu Christus
zuriick.” Seitdem verschwand die Hoffnung auf eine religiose Erneuerung
nicht mehr. Sie erwies sich zwar immer wieder als Illusion: Die allgemeine
Entchristlichung schritt konsequent und unaufhaltsam weiter. Trotz det
groBen Konversionsbewegung, die bei Ausbruch des Krieges einsetzte und
nach seiner Beendigung einen neuen Aufschwung erlebte, gab die Ver-
schiedenartigkeit ihrer Motive — #sthetisch, literarisch, sentimental, poli-
tisch — immer wieder Grund, noch bis Mitte der zweiten Dekade unseres
Jahrhunderts an der Realitét einer katholischen Wiedergeburt zu zweifeln.
Aber neben den Vielen, die im Laufe dieser, iiber ein halbes Jahrhundert
sich hinstreckenden Bewegung am Ausgangspunkt oder auf halbem Wege
stehen blieben, wuchs stindig auch die Zahl derer — gerade in den
Fiihrerschichten —, die den Weg bis zu Ende gingen, d. h. bis zur geoffen-
barten Wahrheit, zur dogmatischen Lehre, zur autoritiren Kirche. Heute
148t sich die Tatsache nicht mehr bestreiten, daBl der Katholizismus wieder
cine der maBgebenden und entscheidenden Krifte im zeitgendssischen
Frankreich ist. Wenn es kaum ein Gebiet gibt, das der Aufbruch' nicht
erfaBit hdtte — Politik, Philosophie, Wissenschaft, Sozialwesen —, so wirkte
er sich zunichst und vor allem in der Literatur aus, in der ja stets alles,
was im Innern einer Volksseele girt, zu allererst einen Niederschlag findet.
Um hier den Werdegang der religissen Erneuerung in allen seinen
verschiedenen Etappen verfolgen zu kénnen, bietet sich ein lebendiger und
sicherer Wegweiser im Werke jenes Dichters, der heute auf der ganzen
Welt bekannt ist als der gréBte Romancier des zeitgendssischen Frank-
reichs: Frangois Mauriac. Glaube, Mythos, Wesen, Elan einer ganzen
Generation spiegelt sich in diesem Werk; durch die ganze lange Reihe
seiner Romane zieht sich ihr religioses Erlebnis hindurch, von ihm selbst
erlebt, durchkdmpft, erlitten. An der Spitze dieser irrenden, unruhvollen
Jugend hat er lange Jahre den Weg zur Lésung aller der seelischen und
geistigen Probleme gesucht, die auch ihn quilten, den Weg, der gleich-



