Wilhelm Sieber, Die ersten Christengemeinden usw. 551

erschrecken; aber er entdeckt auch Worte der Liebe, die ein ganzes Ver-
brecherleben ausléschen. Er entdeckt Drohungen, die kein Mensch aus-
sprechen konnte, ohne vom Blitz getroffen zu werden; aber diese Dro-
hungen, auch die schlimmsten, enden in Worten der Barmherzigkeit; und
jede Verdammnis fiihrt zu einem neuen Liebesgeheimnis, das sich hinter
einem Flammenvorhang verbirgt, damit es nicht miBlbraucht werde. Es ist
das heiBe Bemiihen Frangois Mauriacs, diese Worte der Liebe in ihrem
urspriinglichen Sinn zu neuem Leben, zu neuer Warme zu erwecken, um
durch sie, einzig durch sie, die Gottnatur Christi zu beweisen.

Es fehlt seinem Christusbild, das naturgemiB einen starken subjektiven
Zug tragt, nicht an Deutungen, die theologisch unzuldnglich, willkiirlich,
kiihn oder auch widerspruchsvoll sind. Aber nie sprengen sie den Rahmen
des Themas, nie verletzen sie seine Heiligkeit. Bis ins tiefste erschiittert
es, wenn er verdeutlicht, wie sehr jeder von uns teilhat an diesem ge-
waltigsten, furchtbarsten Drama der Menschengeschichte, in dessen Mittel-
punkt Jesus den Todeskampf gegen die Siinde kdmpft; wie sehr ein jeder
von uns durch eine Tat, durch einen Gedanken immer wieder zum Henker
wird, der Gott kreuzigt. Aber es miifite sein Jesusbuch kein Buch der Liebe
sein, wenn es nur anklagend, richtend, verdammend wire und nicht auch
verséhnend; nidmlich im Sichtbarwerden der fortwédhrend und mitten unter
uns wirkenden Liebe Gottes, in der seine eigene unruhvolle, gequilte Seele
am Rande der Verzweiflung ihren Frieden fand.

Die ersten Christengemeinden unter germanischen

Volkern
Von Wilhelm Sieber

m ersten Jahrhundert nach Christi Geburt verstanden die Romer unter
,,Germania magna‘“ alles Land im Norden der Donau und &stlich des
Rheines bis zur Weichsel. Wiederholte Versuche ihrer Legionen, auch
die weiten Gebiete zwischen Rhein und Elbe romischer Herrschaft zu
sichern, waren im wesentlichen fehlgeschlagen; es gelang ihnen auf der
rechten Rheinseite nur, den Limes (Grenzwall) zu behaupten, der unter-
halb von Rheinbrohl ansetzte, sich iiber Ems lings des Taunusriickens bis
ungefihr in die Gegend des heutigen Gieflen hinzog, um von dort in fast
gerader Linie siidwiirts auf den Main zu stoflen. Nun lief er den Main
entlang bis Miltenberg, von dort weiter nach Siiden bis zum heute wiirt-
tembergischen Lorch; hier bog er scharf gegen Osten ab und fiihrte iiber
Aalen und Gunzenhausen bei Kehlheim zur Donau; von Regensburg ab
bildete das rechte Donauufer die Nordgrenze des Imperiums bis zum
Schwarzen Meere. Hauptstiitzen der rémischen Macht waren zu jener
Zeit am Niederrhein Castra vetera (Xanten) und Colonia Agrippina (Kéln);
am Mittelrhein Confluentes (Koblenz) und Moguntiacum (Mainz); an der
Donau unterhielt Rom die starken Lagerfestungen Castra Regina (Regens-
burg), Castra Batava (Passau), Laureacum (Lorch) in Oberdsterreich (am
EinfluB der Enns in die Donau), Vindobona (Wien) und Carnutum beim
heutigen Deutsch-Altenburg an der sterreichisch-ungarischen Grenze.



552 Wilhelm Sieber

Der Herrschaft Roms unterstanden links des Rheines starke Gruppen
germanischer Voélkerschaften, Als ,die tapfersten” von ihnen
sah man die Bataver an, die zwischen Waal, Maas und dem rechten
Arme des Rheindeltas lebten. Sie wurden von den Romern ,nur zur Ver-
wendung im Kampfe vorbehalten”; von Steuern und Abgaben waren sie
frei. An ihr Gebiet schloB sich von der Zuidersee bis zur Ems das Volk
der Friesen an. Von den Ufern der Lahn war das westgermanische
Volk der Ubier iiber den Rhein gekommen und von den Rémern in der
Gegend von Koéln angesiedelt worden. Die Treverer und Nervier, die sich
an beiden Ufern der Mosel, in der Eifel, den Ardennen und im Hennegau
niedergelassen hatten, waren ernstlich stolz auf ihre vermeintlich germa-
nische Abkunft, gleich als ob sie solcher Adel des Blutes von der Ahnlich-
keit mit den schlaffen Galliern absonderte!, In den Jahren um Christi
Geburt hatten sich manche germanische Stimme, unter ihnen die Van-
gionen, Triboker und Nemeten, im Saargebiet, in der Rheinpfalz
und im ElsaB festsetzen kdnnen. Zwar rechts des Rheines, aber noch im
Bereiche romischen Herrschaftsgebietes, lebten zwischen Main und Taunus
die Mattiaker; ihre Hauptsiedlung umschlo8 die warmen Quellen von
Wiesbaden. Siidwirts vom Main, den Neckar entlang bis zur Donau,
iiberdies am ganzen Oberrhein, hielten sich jedoch vorerstnoch die Kelten;
das ganze heutige Baden blieb ebenso wie das wiirttembergische Gebiet
bis um 260 n. Chr., da Alemannen und Franken diese fruchtbaren Land-
striche eroberten, gallisch-keltisch?.

Im friihzeitlichen R 4 tien mischten sich keltische und illyrische Volker-
schaften mit reinbliitigen Romanen; gegen Ende des 5. Jahrhunderts kam
dann Ritien zuerst unter ostgotische, spéter geteilt im Osten unter baju-
varische, im Westen unter alemannische und im Siiden unter lango-
bardische Herrschaft. Die Provinz Noricum war bis zur Eroberung
durch die Romer rein keltisch; seitdem zihlte man Romanen und Kelten,
bis zu Ende des 5. Jahrhunderts die germanischen ,Boyer” das ganze
Gebiet in Besitz nahmen. Die Pannonier waren ein Volk illyrischen
Stammes. Im 5. Jahrhundert wurde Pannonien vom ostrémischen Kaiser
an die Hunnen abgetreten, aber schon gleich nach Attilas Tode (458) nah-
men es die Ostgoten ein; 527 bis 568 beherrschten es die Langobarden,
von da ab die rduberischen Avaren, die erst Karl der GroBe im Jahre 796
nach langwierigen Kriegen niederschlagen konnte, womit er den Grund
zur ,,Ostmark® legte.

Auf den gleichen Wegen, die von den Soldaten, Handwerkern und
Handelsleuten der romischen Macht gebahnt wurden, kam auch das

1 Tacitus, Germania 28.

? Tacitus 29 hebt ausdriicklich hervor, daB ,,die Bebauer des Zehntlandes nicht
zu den germanischen Volkern zu nehmen seien, wenn sie sich auch jenseits des
Rheines und der Donau (bis hinauf zum Main) angesiedelt haben“; es sei
nallerlei leichtsinniges Volk aus Gallien®, das dieses Land zweifelhaften Besitzes
in Beschlag genommen hitte, Die Rémer nannten dieses Gebiet »das Decumat®,
weil seine Bewohner von ihrem Getreideertrag den Zehnten an sie abliefern muBten.



Die ersten Christengemeinden unter germanischen Vélkern 553

Christentum zu den germanischen Vélkerschaften. Wo immer die Le-
gionen ihre Standorte an den Grenzen oder in den Provinzen des Reiches
bezogen, entwickelte sich in ihrem Gefolge jeweils eine Art von Nieder-
lassung, die im Schutze des befestigten Lagers stand. Von Xanten am
Niederrhein bis zum Castrum Singidunum im heutigen Serbien gab es
bereits im 1. Jahrhundert nach Christi Geburt eine grofie Zahl von solchen
Heimstiitten, in denen sich militérisches Leben mit regem Handelsverkehr
und mancherlei kultureller Entwicklung vereinigte. Es ist nur zu ver-
stidndlich, daf sich in manchen dieser romischen Niederlassungen auch
Christengemeinden bildeten; hier war es ein Soldat oder gar Offizier, dort
ein Gewerbetreibender oder ein Handelsmann, der Glaubensgenossen um
sich zu sammeln wufite. In Gallien, das schon vor Christi Geburt als ro-
misches Verwaltungsgebiet ausgebaut gewesen war, sind von der Mitte
des 2. Jahrhunderts ab sogar Bischofskirchen nachweisbar.

Zwei uralte Schriftwerke legen neben den vielerlei Dokumenten aus
Stein und aus Bronze, die uns neuerlich mit Spitzhacke und Grabscheit
erschlossen worden sind, Zeugnis fiir solche frithzeitliche christliche Ge-
meinden im Umkreis germanischer Volker ab. Das erste von ihnen geht
zuriick auf den Bischof Irendus von Lyon, der um das Jahr 180 v. Chr.
sein Buch ,,Gegen die Hiretiker” schrieb. In ihm? behandelte Irendus die
Kirche als Hiiterin des einen iiberlieferten Glaubens: ,,Diese Botschaft und
diesen Glauben bewahrt die Kirche, wie sie ihn empfangen hat, obwohl
sie liber die ganze Welt zerstreut ist, sorgfiltig, als ob sie in einem Hause
wohnte.... Die in Germanien gegriindeten Kirchen glauben
und iiberliefern nichts anderes als die in Spanien, oder bei den Kelten, als
die im Orient oder in Agypten, die in Libyen oder die in der Mitte der
Welt.” Diese Bekundung durch den hl. Irendus wiegt um so schwerer, als
dieser ein Schiiler des Johannesjiingers Polykarp war und von 177 bis 200
der Christengemeinde von Lyon als Bischof vorstand. Jede der vielen
textkritischen Auslegungen seines Buches sieht als gegeben an, daf dem
hl. Irendus schon um das Jahr 180 christliche Gemeinden, das heifit
nach altchristlicher Ubung ,,Gemeinden mit einem Bischof“?*, im rhei-
nischen Gallien bekannt gewesen sind. Das zweite jener #ltesten
Schriftdokumente verdanken wir dem Apologeten Tertullian, der im
Jahre 1go in einer seiner Schriften die Juden wegen der Hirte ihrer Herzen
tadelte® und bei dieser Gelegenheit auch ,,die Germanen® unter den V&l-

3 Irendus von Lyon, Adversus haereses X a.

4 Wilhelm NeuB, Die Anfinge des Christentums im Rheinlande (1933) 6—7:
,sIrenius war durchaus in der Lage, iiber die kirchlichen Verhiltnisse der germa-
nischen Gebiete Bescheid zu wissen®, fiigt NeuB erlduternd hinzu; ,,war doch Lyon,
die Stadt seiner eigenen Gemeinde, der Ausgangspunkt des rdmischen Handels,
der maas- und moselabwirts nach Belgien und Germanien getrieben wurde, Die
Existenz dieser germanischen Gemeinden mufBl auch sonst einigermaBen bekannt
gewesen sein, sonst hétte Irendus, wo er die Verbreitung des Glaubens bis an
die Grenzen der romischen Welt in dieser feierlichen Weise gegen die Gnosis
hervorhebt, sich wohl kaum auf sie berufen kdnnen.”

5 Tertullian, Adversus Judaeos 7; interessant ist auch die bekannte AuBerung
Tertullians in seiner ,,Apologia®“ 37: ,,Wir sind erst von gestern, und doch erfiillen
Stimmen der Zeit. 180. 8. 39



554 Wilhelm Sieber

kern aufzdhlt, zu denen Christi Namen schon gedrungen sei; sie diirften
zwar ,,bis jetzt ihre Grenze noch nicht iiberschreiten®, aber Christi Name
werde auch bei ihnen schon verehrt.

Die &ltesten christlichen Uberlieferungen sind uns aus Trier geblieben,
einer Stadt iiberwiegend germanischen Charakters, die wahrscheinlich
zwischen 16 bis 13 vor Christi Geburt von Kaiser Augustus zu einem
festen Stiitzpunkt fiir die rheinischen Legionen ausgebaut wurde. Diese
alte ,,Augusta Trevirorum® war durch geniigend weite Entfernung vom
Rhein den Gefdhrdungen der Grenzkastelle entriickt und lag dabei im
Mittelpunkte sowohl der durch Mosel, Saar, Sauer, Ruver und Kyll gege-
benen Naturwege als auch der acht aus dem Innern Galliens oder vom
Rhein hier zusammenlaufenden RomerstraBen. In Trier residierte schon
im 1. Jahrhundert der héchste Finanzbeamte der beiden ,,Germanien‘ und
der der Provinz ,,Belgica“; bald nach 150 wurde Trier an Stelle von Reims
Zentralsitz der Regierung des gesamten nordlichen Gallien. Als nach
250 die Rheingrenze fiir die Rémer doch recht unsicher geworden war, da
wurde Trier zunichst voriibergehend, von 286 an dauernd Standort und
Residenz der Cisaren, die von hier aus ungefihr hundert Jahre lang die
Kastelle am Rhein zu verteidigen trachteten. Trier, damals fast dreimal
so grofl wie das rémische Koln, wurde nun zur glinzenden Kaiserstadt
ausgebaut. Besonders durch die Kaiser Constantin (seit 306), Valen-
tinian I (seit 364) und Gratian (367—383) wurde Trier zur Weltstadt,
zeitweilig zur bedeutendsten Stadt des ganzen Abendlandes. Als iltestes
der christlichen Baudenkmiler aus dieser Kaiserzeit ist uns heute noch
der romische Kern des Trierer Domes erhalten, wenn auch nur mit Spar-
lichen Resten. Im Sturm der Vélkerwanderung sind rémische Macht und
mit ihr die urspriingliche Pracht der meisten kaiserlichen Bauwerke in
Trier zu Grunde gegangen, so vieles von ihnen auch noch bis auf den
heutigen Tag — vor allem als weltbekanntes Wahrzeichen die »Porta
nigra“ — von altem Glanze zeugt.

Als kostbarstes Erbe aus jener Zeit der Rémerherrschaft verblieb in
Trier das schon zu Urzeiten dorthin verpflanzte Christentum. ,,Trier darf
sich rilhmen, die Eingangspforte des Christentums fiir das heutige Deutsch-
land gewesen zu sein und uns die dlteste Bischofskirche auf deutschem
Boden erhalten zu haben. Die Legende feiert sogar die ersten Trierer
Bischdéfe Eucharius, Valerius und Maternus als Schiiler des
hl. Petrus, der ja auch Patron der Stadt und des Domes ist.“® Die ilteste
christliche Kultstitte in Trier ist im Siiden der Stadt zu suchen, wo die
St. Matthias-Basilika neben den Gribern der ersten trierischen Bischofe
auch das einzige Apostelgrab ndrdlich der Alpen? birgt.
Im Norden der Stadt, bei St. Paulin, verehrt die trierische Kirche jene

wir heute schon eure Stidte, eure Inseln, Schldsser und Flecken, eure Heere, Lager
und Volksstimme. Unsere Anhinger sind in der Volksversammlung, in den Pali-
sten, im Senat, unter den Richtern.*

¢ Prof. Dr. Matthias Schuler, Aus der Geschichte von Trier.,

7 Das Haupt des Apostels Matthias wird heute noch im Trierer Dom gezeigt;,
die Dibzese Trier verehrt ihn als ihren Schutzpatron.



Die ersten Christengemeinden unter germanischen Voélkern 555

heiligen Martyrer, die nach der heimischen Uberlieferung um das Jahr 286
fiir ihren Glauben gestorben sind®. Auch als Kaiser Constantin nach
sechsjihriger Residenz an der Mosel den Sitz seiner Regierung nach
Italien und spiater sogar nach Byzanz verlegt hatte, vergall weder er noch
seine Mutter, die hl. Helena, die Forderung dieses friiheren Sitzes
ihrer Herrschaft. Nach der Uberlieferung hat die Kaiserin Helena dem
Bischof Agritius?® fiir seine Trierer Kirchen die heute noch dort ver-
wahrten groBen Heiligtiimer, den ,,ungendhten Rock des gottlichen Hei-
landes®, ,,einen der Nigel aus dem Kreuze Christi“ und ,,die Gebeine des
Apostels Matthias* geschenkt.

Als im Oktober des Jahres 313 unter Papst Miltiades die erste ro-
mische Synode im Lateran-Palast tagte, wurden unter ihren Teilnehmern
drei gallische Bischéfe, darunter auch der von Trier, verzeichnet; an der
Synode, die unter Papst Sylvester I. im Jahre 314 von Kaiser Con
stantin nach Arles in Siidfrankreich berufen wurde, hat auch der Bi-
schof Agritius teilgenommen?’, Tradition und Legende wissen aber schon
von Trierer Bischofen vor Agritius: von Eucharius und Valerius*. Auf
dem allgemeinen Konzil zu Nic#a (325), das wegen seiner Stellungnahme
gegen die arianische Irrlehre und besonders auch deshalb, weil auf ihm
zum ersten Male die Lehrautoritit der romischen Kirche voll zur Geltung
kam, von grofter Bedeutung fiir die weitere Entwicklung der abend-
lindischen Kirche wurde, war auch wieder der Trierer Oberhirte mit
mehreren gallischen Bischofen vertreten. Etwas spiter bediente sich
Papst Julius I. hauptsichlich des Trierer Bischofs Maximus, um
im Jahre 341 die groSe Kirchenversammlung zu Sardica (dem heutigen
Sofia) zustande zu bringen, an der iiber hundert abendldndische Bischofe
teilnahmen. Paulinus von Trier war der einzige unter den gallischen
Bischofen, der im Herbst 353 dem Kaiser Constantin gegeniiber fest blieb,
als dieser nach Arles eine Synode befohlen und verlangt hatte, diese solle
sich gegen Athanasius (ob dessen unbeugsamer Stellungnahme wider die
Irrlehre des Arius) aussprechen. Daraufhin verbannte der Kaiser den
glaubenstreuen Bischof von Trier nach Phrygien, wo er bald darauf den
ihm auferlegten Entbehrungen erlag**. :

Im Zuge der kirchlichen Wirren um die Irrlehre des Arius war der
hl. Athanasius im Jahre 336 erstmals seines bischoflichen Stuhles zu

8 Eine ausgezeichnete Zusammenstellung aller einschléigigen literarischen Zeug-
nisse hat Professor Schuler in der ,Trierer Zeitschrift“ 1931, Heft 2/3, S. 6 i,
veroffentlicht.

9 Agritius (in manchen alten Handschriften auch Agroecius genannt) soll 332
gestorben sein; ausfiihrlich bei Beissel, Geschichte der Trierer Kirchen I 71—82. —
Zu den reichen Reliquienschétzen, mit denen die Stadt Trier schon seit den dltesten
Zeiten ausgezeichnet war, brachte Bischof Felix (um das Jahr 400) noch die
Gebeine des hl. Paulinus aus Phrygien und lieB sie nicht weit vom Grabe des
hl. Maximin feierlich beisetzen, Uber diesen Bischofsgrdbern erhoben sich spéter
die Kirche und das Kanonikerstift St. Paulin nebst der grofen Abtei St. Maximin.
Hefele, Kirchengeschichte II 51 ff.

10 Eusebius, Kirchengeschichte X 5.

11 Neufl a.a. O. 10 14.

12 Seppelt, Der Aufstieg des Papsttums 104.

389"



556 Wilhelm Sieber

Alexandrien entsetzt worden und nach Trier ins Exil gegangen, wo er
sich jetzt einige Jahre aufhielt und zur Vertiefung des katholischen Lebens
wesentlich beitrug?®. Auch der hl. Ambrosius, Bischof von Mailand,
kam wiederholt nach seiner Geburtsstadt Trier %, besonders dann, wenn
es dort mit dem Kaiser Maximus Verhandlungen um die Freiheit der
Kirche in Kult und Lehre zu fiihren galt. Der hl. Hieronymus?®®
brachte am Bischofssitze zu Trier seine weltlichen Studien zum AbschluB;
hier begann er spiter auf Anregung des Papstes Damasus mit seinem
groflen Werke der Sichtung eines zuverldssigen lateinischen Bibeltextes,
der heute noch fiir die katholische Kirche maBgebenden ,,Vulgata®.

VerldBlicher Uberlieferung zufolge hat der hl. Athanasius das ,,.Leben
des hl. Antonius“, des #gyptischen Einsiedler-Mdnches?®, fiir Trierer
Ménche geschrieben, Die Lesung dieses Buches ergriff eines Tages zwei
Beamte des kaiserlichen Hofes zu Trier so tief, daB sie sich entschlossen,
Hof und Welt zu verlassen und ihr kiinftiges Leben Gott dem Herrn allein
zu weihen, Hiervon erzdhlte einer der Freunde des hl. Augustinus
diesem im Sommer des Jahres 386, und St. Augustin, der schon lange nach
wahrer Erkenntnis rang, erhielt durch diesen Bericht den letzten AnstoB
zu seiner Bekehrung. So ging also auch auf diese Art von Trier eine reli-
giése Fernwirkung aus, die von weltgeschichtlicher Bedeutung ge-
worden ist??,

Aufler in Trier gab es im 2. Jahrhundert auch schon in Mainz, in
Bonn, in Kéln, in Xanten und in Tongern Christengemeinden, die
sich vorwiegend aus rémischen Soldaten, Handwerkern und Kaufleuten,
aus griechischen und syrischen Hindlern sowie den Sklaven rémischer

1 Der hl. Athanasius, einer der bedeutendsten Minner seiner Zeit, wurde
wegen seines Auftretens gegen die Irrlehre des Arius von den ostrdmischen Kaisern
fiinfmal von seinem Bischofssitze Alexandrien verbannt; siebzehn Jahre lang lebte
er im Exil,

12 Ambrosius, ,der erste der vier gro8en abendlindischen Kirchenlehrer,
eine iiberragende Personlichkeit, in der sich die Tugend des Rémers mit dem Geiste
Christi zu vollendeter Einheit verband® (Lexikon fiir Theologie und Kirche I 350),
war um das Jahr 333 als Sohn des hichsten Staatsbeamten (Prifekten) von Gallien
zu Trier geboren.

15 Der hl. Hieronymus, geboren um 342, gestorben am 30. September 420,
ist um 354 nach Trier gekommen; ,hier entschied er sich fiir das monastische
Leben®,

16 Diese dlteste Biographie eines der thebdischen Anachoreten enthilt eine
»Regel des Mbnchslebens im Gewande einer Erzdhlung®; sie ist eine Perle der
altchristlichen Literatur; ausfiihrlich bei Migne, Patrologia graeca latine tantum
edita, Bd. 26, 835—g76.

17 ,Alypius Pontitianus erzihlte, einst sei er in Trier, wahrend der Kaiser
am Nachmittag sich im Zirkus befand, mit drei Freunden in den an die Stadt-
mauer grenzenden Gérten spazieren gegangen; einer sei mit ihm diesseits, die
andern beiden jenseits gegangen. Diese seien beim Umbherstreifen auf eine Hiitte
gestoBen, wo ,Gottes Knechte’ wohnten, ,die geistlich Armen, deren das
Himmelreich ist’, Dort fanden sie ein Buch, welches die Lebensbeschreibung
des Antonius enthielt. Der eine begann dasselbe zu lesen; er ward von michtiger
Bewunderung ergriffen, und beim Lesen sann er darauf, auch ein solches Leben
zu fiihren, den Dienst der Welt zu verlassen und dir, mein Gott, zu dienen® (Die
Bekenntnisse des hl. Augustinus VIII 6).



Die ersten Christengemeinden unter germanischen Voélkern 557

Gewalthaber zusammensetzten. Zu jener Zeit, und noch iiber die Stiirme
der Vélkerwanderung hinweg, ging fast alle christliche Missionierungs-.
arbeit im rémischen Gallien von der stark befestigten Niederlassung Vienne
an der Rhéne aus, die auf dem Wege iiber Marsilia (das heutige Mar-
seille) in direkter Verbindung mit Mittelitalien und mit Rom stand. Die
Kirchen von Vienne und Lyon, verherrlicht durch das Martyrium der Bi-
schofe Pothinus (f 177) und Irendus (f 202), standen schon zu Ende des
2. Jahrhunderts in hoher Bliite !, Mit ihnen wetteiferten von der Mitte
des 3. Jahrhunderts ab die Kirchen zu Toulouse, Narbonne, Arles, Cler-
mont, Limoges, Tours und Paris. Das erste gallische Konzil zu Arles
(314) zdhlte unter seinen Teilnehmern bereits 33 gallische Bischofe, unter
ihnen die von Reims, Rouen, Vaison, Orléans, Bordeaux, Orange und
Trier®. Uber Marseille und Vienne wurde das Christentum auch in die
heute rhein-pfilzischen Stidte Worms und Speyer gebracht; als die
Burgunder sich im Jahre 413 in Worms niederlieBen, fanden sie dort schon
eine wohlorganisierte Kirche vor. Ausgrabungen aus der allerjiingsten
Zeit forderten an den verschiedensten Stellen in Lothringen und in der
Pfalz christliche Begribnisstéitten zu Tage; im Verlaufe der Ausgrabungen
an der ,,Barbarossa-Burg® in Kaiserslautern wurden im Januar 1935
Steinsarkophage und Felsengriber freigelegt, in denen man neben den
Skeletten mit Christuskreuzen verzierte Schmuckstiicke aus griinlichem
GlasfluB fand ?°.

Zu den wichtigsten der romischen Niederlassungen, die mit starken
Befestigungen dem Schutze gegen die rechts des Rheins ansdssigen
Stimme der Franken und Hessen dienten, zdhlte seit den dltesten Zeiten
Mainz (Moguntiacum). Mit der zweiundzwanzigsten romischen Legion
mag wohl die erste Kunde von der Lehre Christi schon im 1. Jahrhundert
auf dem Wege iiber Lyon nach Mainz gekommen sein. Die Legende be-
richtet von einem Apostelschiiler Crescens, der heute noch (am 27. Juni)
in Mainz als ,,Proto-Episcopus® verehrt wird. Der Chronist Arnobius
nennt in seinen um 303—310 abgefaBten Biichern? Mainz als eine der r6-
mischen Stédte, in der die Christianisierung schon sehr weit fortgeschritten
sei; unter den Alamannen, die damals das heute hessische Gebiet um Mainz
bewohnten, hétten zahlreiche Christen gelebt. Als Opfer der Diokletiani-
schen Verfolgung soll in Mainz der hl. Ferrucius gemartert worden
sein. Aus dem Jahre 368 wird berichtet, dal der Alamanenfiirst Rando
die Stadt ,,widhrend der Feier eines christlichen Festes iiberfallen habe.
Auch der VerldBlichste unter den Chronisten des 4. Jahrhunderts, Hila-
rius von Poitiers, spricht von einem schon im Jahre 358 zu Mainz
errichteten Bischofssitz, womit naturgemif fiir jene Zeit eine stattliche

18 Alzog-Kraus, Kirchengeschichte I 161.

19 Denk, Geschichte des gallo-frinkischen Unterrichtes 179—180; ferner Gallia
Christiana I 523.

20 Bericht hieriiber in den ,,Miinchner Neuesten Nachrichten* vom g. und vom
10, Februar 1935.

21 Besonders in ,,Adversus nationes I 16; hieritber ausfiihrlich Bardenhewer,
Geschichte der altkirchlichen Literatur II 517—s525.



558 Wilhelm Sieber

christliche Gemeinde vorausgesetzt ist. Als in den Jahren 406 und 407
Mainz dem Anprall der in Gallien einbrechenden Germanen erlag,
erlitten wohlbegriindeter Uberlieferung zufolge die Heiligen Alban,
Aurdusund Justina in Mainz den Martyrertod. Der hl. Hieronymus **
berichtet vom Jahre 407, daB damals bei der Zerstorung der Stadt ,,viele
tausend Christen in einer Kirche zu Mainz erschlagen worden seien“.
Wenn jene Zahlenangaben auch sicher ebenso iibertrieben sind wie fast
alle Mengenziffern aus den frithesten Zeiten, so bleibt doch aus diesen
verschiedenen Berichten der Gesamteindruck einer wesentlich
christlichen Stadt Mainz bereits fiir das ganze 4. Jahrhundert er-
halten. Vor dem hl. Bonifatius, der 748 Bischof von Mainz wurde, sind
elf Mainzer Bischofe mehr oder minder gut geschichtlich bestitigt; unter
ihnen Sidonius (530—550), Aureus, Maximus, Sophronicus, Marinus,
Pothadus, Ruthardus. PlanmiBig betriebene Ausgrabungen haben im
Siiden der Stadt nicht bloB aus dem 5., sondern auch schon aus dem
4. Jahrhundert christliche Grabstitten zu Tage gefordert =,

Der niéchststarke romische Stiitzpunkt nach Mainz war rheinabwirts
das heutige Bonn. Nach der nicht unwahrscheinlichen Uberlieferung ist
dort die erste offentliche Kirche auf eine Stiftung durch die Mutter des
Kaisers Constantin, die hl. Helena (etwa 320), zuriickzufiihren. ,,Noch vor
400, als durch kaiserliches Gesetz die heidnischen Tempel den Christen
iiberwiesen wurden, baute man in Bonn eine groflere Kirche iiber den
Grébern der romischen Soldaten-Martyrer Cassius und Florentius,
deren unterste Fundamente durch viele, noch heute meist wohlerhaltene
Opferaltire und Gedenksteine eines zuvor in nichster Nihe befindlichen
romischen Tempels gebildet wurden.* 2*

Als Hauptstadt von ,,Germania inferior galt seit den frithesten Zeiten
die ,,Ara Ubiorum“, das nachmalige K 61n. Hier war um 38 v. Chr. der
germanische Stamm der Ubier angesiedelt worden; von hier aus gedachten
die Romer die Gebiete Inner-Germaniens zu erobern. Im Laufe der Zeit
verschmolz das Volk der Ubier mit den unter Kaiser Claudius hierher
verpflanzten romischen Veteranen zu einer einheitlichen Bevélkerung, die
unter Kaiser Trajan , Biirgerrechte” erhielt. Wenn Irendus von Lyon
gegen Ende des 2. Jahrhunderts von Christen in ,,Germanien” sprach,
dann hat er darunter auch gewiB der damals schon zahlreichen Christen-
gemeinde zu Koln gedacht. Aus der idltesten Zeit ist aus Koln das Mar-
tyrium des hl. Gereon beglaubigt; als Bischofssitz ist die heutige rhei-
nische Metropole seit dem Jahre 300 nachweisbar. Ferner ist gewill, daf
Bischof Maternus von K&ln im Jahre 313 an der ersten Synode in Rom
teilnahm, und dafi er das Ergebnis der Synodal-Verhandlungen von Arles

22 Hieronymus, Epist, 123, 16.

23 Lexikon fiir Theologie und Kirche VI 8o2.

24 Ebd. II, wo die Ergebnisse umfangreicher Ausgrabungen des Jahres 1928
verwertet sind. Die Fundamente der christlichen Kirche auf altheidnischen Kult-
statten zu errichten, sollte ,,die Bannung und Dienstbarmachung des Teufels®, das

ist des Heidentums, durch Christus bedeuten. Hierzu auch P. Clemen, Die Kunst-
denkmiler der Rheinlande V 3 17 186.



Die ersten Christengemeinden unter germanischen Vdlkern 559

(314) an vierundzwanzigster Stelle mit unterzeichnet hat. Schon vorher
war er mit zwei andern gallischen Bischdfen von Kaiser Constantin als
Schiedsrichter im Donatistenstreit nach Rom berufen worden und hatte
fiir die unverfilschte rémisch-katholische Lehre entschieden. Es darf auf
Grund der jiingsten Forschungen als feststehend angenommen werden,
daB der hl. Maternus den Bischofssitz zu K&ln von Trier aus griindete; er
verwaltete neben dem bischoflichen Amte zu Kéln auch das zu Tongern,
und seine eifrige Tiatigkeit hat viel zum Entstehen christlicher Gemein-
schaften am Niederrhein beigetragen®®.

Als Nachfolger des hl. Maternus auf dem Kélner Bischofsstuhle wird
in den Akten der Synode von Sardica unter fast hundert Kirchenfiirsten
aus der westlichen Reichshilfte auch ,Euphratus von K41ln“ genannt.
Diese Synode von Sardica (343) ist fiir die Weiterentwicklung der kirch-
lichen Organisation besonders durch die von ihr erlassenen Canones 3—s5,
welche ,,die Gerichtsbarkeit des Bischofs von Rom“ betreffen, von grofer
Bedeutung geworden. Die wesentlichen Bestimmungen dieser Canones
gehen dahin, daB ein Bischof, ,,der von seiner Provinzialsynode fiir schuldig
gefunden und abgesetzt worden ist“, an den romischen Bischof appellieren
kann; mit diesem Appellationsrecht ist also der Primat des romischen
Stuhles bezeugt *®.

Aus den letzten Jahren des 4. Jahrhunderts steht als Bischof der Stadt
Kdln ein Severinus?? fest, der auf dem romischen Friedhof an der Strafle
von K&ln nach Bonn ,,den Heiligen Cornelius und Cyprian® jene Kapelle
erbaute, aus der spiter die ,,Stiftskirche zum heiligen Severin®, eine der
iltesten Kolner Pfarrkirchen, geworden ist. Ausgrabungen aus der
jiingsten Zeit, die von der , Rémischen Abteilung des Ké&lner Wallraf-
Richartz-Museums durchgefiihrt wurden, legten auf der sog. Jahnwiese
des Kélner Stadions die Fundamente eines stattlichen rémischen Guts-
hofes frei. Hierbei wurde die Feststellung gemacht, daf jener Gutsherr im
heutigen Miingersdorf bereits im 4. Jahrhundert christlichen Bekennt-
nisses war; eine reiche Grabausstattung enthielt unter anderem zwei sil-
berne Lioffel mit der in frithchristlicher Zeit oft gebrduchlichen Inschrift:
»Deo gratias®. :

In die ersten Zeiten des Christentums an den Grenzen der germanischen
Stammesgebiete haben kiirzlich auch sehr umfassende Grabungen in
X anten gefiihrt; der urspriingliche Name ,,Ad Sanctos" ist damit seinem
wortlichen Sinne nach bestitigt. Diese Grabungen haben in der uralten
Anlage einer kleinen christlichen Kirche Miinzfunde mit den Jahreszahlen
350 und 380 zu Tage gebracht und iiberdies die in Xanten immer lebhaft
erhalten gebliecbene Erinnerung an Soldaten-Martyrien wissenschaftlich
unterbaut. Ein romischer Friedhof mit vielen Urnen und Aschenkdsten,
Skelette mit und ohne Beigaben, zwei zerschundene und erschlagene
,Martyres* in unmittelbarster Nihe eines spdtromischen christlichen

25 W, NeuB, Die Anfinge des Christentums im Rheinlande 18.

26 Seppelt, Der Aufstieg des Papsttums gg ff.

27 Gregor von Tours erzihlt von ihm in seinem Ende des 6. Jahrhunderts ge-
schriebenen Buche iiber ,die Wunder des hl. Martin“, Kap. 4. — NeuB a.a. 0. 17.



560 Wilhelm Sieber

Altartisches bekriftigen die alten Uberlieferungen von dem Heldentum
christlicher Legiondre in dem groBen rémischen Lagerplatze. Die kaum
hundert Meter von der jetzt durch den Spaten wieder zu Tage geforderten
Grabeskirche entfernt liegende ,,Pfarrkirche zum heiligen Andreas® scheint
als das dlteste Gotteshaus der ersten Christen auf Xantens Boden erwiesen
zu sein.

Bis etwa um die Mitte des 7. Jahrhunderts trugen die Bischdfe in den
germanisch-gallischen Grenzstidten noch rémische Namen; von da ab
aber beginnt die lange und glanzvolle Reihe der Bischéfe rein ger-
manischer Abstammung, die bis auf unsere Tage reicht. In jenen
Zeiten sind die Rhein- und Maas-Gebiete, die Landstriche an der Mosel
und an der Saar durch stete Kriegswirren und in deren Gefolge durch
Krankheiten und Hungersnote stark entvilkert worden. Aber je mehr das
beklagenswerte Volk von den weltlichen Machthabern verlassen wurde,
desto eifriger nahmen sich die Bischéfe und Kleriker seiner an. Die Kirche
gewann gerade dadurch in Gallien immer groferen Einflu auch auf welt-
liche Angelegenheiten, daBl sie die Anfénge einer geordneten Wohlfahrts-
pflege schuf, sich um die Armen, die Kranken und die Fliichtlinge kiim-
merte 28, ;

Eine viel beniitzte ZufahrtstraBe, sowohl nach Gallien als besonders
auch nach Ritien, fithrte (auBer der tiber Marsilia und Vienne) iiber den
Pafl des GroBlen St. Bernhard; unter Kaiser Augustus hatten die Romer
diesen Gebirgsiibergang zu einer fahrbaren StraBle ausgebaut und auf der
Hbohe des Passes einen Jupitertempel nebst einem Unterkunftshause fiir
Heer, Post und Handel errichtet. Im Gefolge der romischen Legionen
zogen die Boten des Evangeliums nun auch diesen Weg zu den Grenzen
der germanischen Vélker; am NordfuB des Passes begriindeten sie eine
christliche Gemeinde, die heute noch in der uralten Abtei St. Maurice
(nicht zu verwechseln mit St. Moritz in Graubiinden) fortlebt. Der Jupiter-
tempel auf der PaBhShe wurde zu einem christlichen Heiligtum um-
gewandelt; das alte rémische Unterkunftshaus wurde zu Ende des 5. Jahr-
hunderts in die Obhut frommer M&nche genommen, die hier seither einer
geregelten Obsorge fiir die Reisenden unendliche Miihe und Arbeit widmen.

Zu den siidwirts der Donau gelegenen rémischen Siedlungen
gingen mehrere HandelsstraBen iiber das Gebirge, das hier leichter zu
tiberschreiten war als in den Ritischen Alpen. Von den Po-Miindungen
aus bestanden immer sehr rege Handelsbeziehungen mit Noricum und
Pannonien. In Noricum waren zu Beginn unserer Zeitrechnung Ackerbau
und Viehzucht bereits ziemlich weit entwickelt; es gab damals auch
schon stddtische Ansiedlungen, in denen Handwerke und Gewerbe be-
trieben wurden. Die Bodenschitze Noricums (besonders das ,,Eisen von
Noreja*“) wurden seit den Zeiten der Republik in Italien vielfach verwertet.
Berichte aus den ersten christlichen Jahrhunderten besagen, daB damals
ein Grofiteil des Landes siidlich der Donau durch rémisches Militir und
rémischen Handelsverkehr fast vollig ,,romanisiert” war; die alten kel-

28 Karl Koch, Geschichte der Christianisierung Deutschlands 12.



Die ersten Christengemeinden unter germanischen Vélkern 561

tischen Niederlassungen waren zu préchtigen Stiddten aufgebliiht, die,
»wohl etwas derber und weniger gewihlt als in Italien®, aber doch alles
boten, was dem damaligen Rémer zum Leben notwendig schien?".

Mit romischer Art und Sitte war die Lehre Christi in Ritien, in Nori-
cum und in Pannonien ebenso verbreitet worden wie in den gallischen
Landern. Ritische Christengemeinden gab es schon im 4. Jahrhundert;
ebenfalls vom 4. Jahrhundert ab sind norische Bischéfe historisch be-
glaubigt. Aus dem bereits mehrfach erwihnten ,,Leben des heiligen Se-
verin® (f 8. Januar 482), das sein Zeitgenosse Eugippius schrieb, kennen
wir im 5. Jahrhundert in Noricum bereits eine vollstindig ausgebildete
kirchliche Organisation; ,,wir begegnen Bischéfen, Priestern, Diakonen
und Subdiakonen und héren von Klostern und Kirchen, doch treffen wir
auch Spuren, dafi im verborgenen heidnischer Kult fortdauert®s°,

Mancherlei aufschluireiche Nachricht aus jenen Friihzeiten des Christen-
tums verdanken wir den , Martyrer-Akten der ersten Jahrhunderte .
Wenn auch vieles nur fromme Legende sein wird, was sie uns vom Leben
und Sterben christlicher Bekenner iiberliefert haben, so darf man doch
den in jenen Legenden steckenden alten Kern immerhin als Beweis dafiir
gelten lassen, daB schon zur Zeit der Verfolgungen auf germanischem
Boden Christen gelebt und gelitten haben.

Geschichtlich beglaubigt sind gegen Ende des 3. Jahrhunderts die
Helden der thebdischen Legion, die in Agaunum, dem heu-
tigen St. Moritz im Schweizer Kanton Wallis, stand. Die gesamte
Mannschaft dieser Legion war aus der Thebais (Agypten) rekrutiert; sie
war christlich, und als der Mitregent Diokletians (Maximian, der iiber
den Grofien St. Bernhard nach Ritien gekommen war) sie zur Verfolgung
der Christen aufforderte, widerstanden sie diesem Befehl, worauf die ge-
samte Mannschaft, mit ihrem Obersten Mauritius und den Offizieren
Exsuperius und Kandidus an der Spitze, niedergemacht wurde.
Nach der Uberlieferung erlitten fast zur gleichen Zeit in Trier der
hl. Thyrsus mit seinen Genossen, in Bonn die hll. Cassius und
Florentius mit einer Anzahl Soldaten, in Xanten der hl. Viktor und
in K6ln der hl. Gereon fiir ihren Glauben den Martyrertod *.

In Lorch an der Enns (im heutigen Ober&sterreich) ist nach alter
Tradition schon gegen Ende des 3. Jahrhunderts der hl. Maximilian
von Celeia Bischof gewesen; er soll 284 in seiner Geburtsstadt, dem
heute slawischen Cilli, gemartert worden sein. Im gleichen Lorch (Lau-
riacum) starb im Jahre 304 der rémische Tribun Florian den Heldentod
fiir sein christliches Bekenntnis®. Ungefidhr um dieselbe Zeit predigte,

29 K. Rodenberg in seiner Einleitung zum ,Leben des hl, Severin“ 3—s.

30 Ebd. 5.

31 Eine griindliche Darstellung jener Heldenzeit des Christentums finden wir in
dem herrlichen Werke von Alb. Ehrhard, Die Kirche der Martyrer (Miinchen 1932).

32 Uber alle diese Soldaten-Martyrer viel wertvolles Material bei Neuf, Die An-
finge des Christentums im Rheinlande 26 ff,

38 Das heute noch blithende Chorherrenstift St. Florian fiihrt seinen Ursprung
auf das Grab und auf die Verehrung dieses volkstiimlichen Blutzeugen zuriick
(H. Ubell, Beitrige zur Landeskunde in Osterreich ober der Enns, Jahrg. 1904, 56).



562 Wilhelm Sieber

lehrte und starb, einer spiteren Legende zufolge, als Zeuge fiir den
christlichen Glauben der hl. Cassian, angeblich Bischof von Siben (siid-
lich von Brixen in Tirol). Aus dem rdmischen Militirlager Augusta
Vindelicorum (Augsburg) ist uns die Uberlieferung an die hl. Afra
erhalten geblieben, die im Jahre 304 dort ihren Glauben an Christus den
Herrn mit dem Martyrertod besiegelt haben soll; die Legende von der
hl. Afra und ihrer Mutter Hilaria weiBl zu berichten, daB zu Ende des
3. Jahrhunderts bereits eine zahlreiche Christengemeinde in Augsburg
gelebt habe und von frommen Priestern betreut worden sei?®*.

Als dann nach langer und blutiger Verfolgung durch die weltgeschicht-
lich bedeutsamen Mailinder Erlasse der Kaiser Constantin und Licinius
im Jahre 313 den Christen im ganzen Reichsgebiet freie Entfaltungs-
moglichkeit fiir Lehre und Kult gegeben worden war, sah die Kirche
iiberall dort die Grundlage zu blithendem Aufbau gesichert, wo rémische
Legionen standen und kaiserliche Verwaltungsbeamte titig waren. Be-
sonders in Gallien und in Noricum machte jetzt der Ausbau der kirch-
lichen Ordnung héochst erfreuliche Fortschritte. In Gallien sammelte sich
zuerst alles kirchliche Leben um den heiligen Bischof Hilarius von
Poitiers (f um 367)3; hauptsichlich seiner unermiidlichen Titigkeit
ist es zuzuschreiben, daB schon Ende des 4. Jahrhunderts an der Kiiste
des Mittelmeeres, am Rhein und an der Donau, das vom hl. Atha-
nasius aus den Wiisten Agyptens nach dem Westen (zuerst nach Trier)
verpflanzte Ménchtum festen Fulf falte. Diese ersten Monche des
Abendlandes bauten in den kommenden Jahrhunderten ein unzerstdrbares
Stahlgerippe sowohl der kiinftigen kirchlichen als auch der staatlichen
Verbundenheit aller germanischen Gebiete aus.

Zum Vater dieses Monchtums im westlichen Abendland wurde der
hl. Martin von Tours (} 397). Im heutigen Steinamanger an der
ungarisch-burgenléndischen Grenze als Sohn eines Tribunen geboren,
kam Martin schon in frither Jugend als Soldat der romischen Reiterei
nach Gallien. Zwanzig Jahre alt, erwirkte er seine Entlassung aus dem
Militdirdienste und begab sich nach kiirzerem Aufenthalt in Trier zu
Hilarius von Poitiers, in dessen Schule er zu seiner kiinftigen Bedeutung
heranwuchs. Im Jahre 360 griindete er auf Anraten des Bischofs Hilarius
das erste Kloster in Gallien, Ligugé, und schuf damit eine Heimstitte
fiir die Ausbildung von Sendboten des rémisch-katholischen Christentums.
Nach des Hilarius Tode wurde Martinus im Jahre 372 Bischof von Tours.
Als solcher bewohnte er das nahe der Stadt an der Loire gelegene und
ebenfalls von ihm errichtete Kloster Marmoutier, wo er unter den
strengen Regeln einer buchstéblich evangelischen Lebensweise eine klo-

34 A, Bigelmair im Archiv fiir die Geschichte des Hochstifts Augsburg I (1910)
130—221.

35 Besonders dem unermiidlichen Wirken des hl. Hilarius von Poitiers, den
man sehr zutrefiend ,den Athanasius des Abendlandes“ genannt hat, ist es zu
danken, daB der Arianismus in Gallien nicht FuB faBte, Die beste Einfiihrung in
sein Leben bei J. A. M&hler in dessen ,,Athanasius der GrofBe und die Kirche seiner
Zeit* 11 164—228.



Die ersten Christengemeinden unter germanischen Volkern 563

sterliche Genossenschaft um sich sammelte, die ihre Hauptaufgabe in der
Christianisierung von Hirten und Bauern sah. Mit seinen opfermutigen
Monchen eroberte der fromme Abt und Bischof Martin fast das ganze
Gebietvon Toursbiszur Mosel und zum Rhein fiir die Lehre
Christi; so zahlreich waren bereits bei seinem Tode Kirchen und Kloster
links des Rheines, daB ein Geleit von 2000 Monchen, vielen gottgeweihten
Jungfrauen und ungezihlten Scharen des Volkes ihn zu Grabe trug, als er
am 8. November 397 zu Candes gestorben war 36,

Ebenfalls gegen Ende des 4. Jahrhunderts war im siidlichen Noricum,
in dem heute zu Italien zihlenden Gebiete zwischen Gardasee
und Brenner, der hl. Vigilius titig; auch ihm war es hauptsichlich
um die Gewinnung des Bauernvolkes fiir Christi Reich zu tun. Er wurde
zum Apostel der unwirtlichen Alpentdler Siidtirols; ganze Ortschaften
nahmen von ihm Lehre und Taufe an, gegen dreiflig Kirchen versah er
mit frommen Priestern; der weite Landstrich von Trient bis iiber die
Hohen des Nonnsberges wurde durch ihn dem Evangelium gewonnen .

Mit der gleichen Tatkraft, wie der hl. Vigilius im Siiden, war Sankt
Kastor, der heutige Schutzheilige von Koblenz, an der Grenzscheide des
gallischen und frinkischen Volkstums am Rhein titig. In der Schule
des Bischofs Maximinus von Trier fiir sein apostolisches Amt ausgebildet,
hatte Kastor sich in die damals noch dden Landschaften unweit des Zu-
sammenflusses von Mosel und Rhein zuriickgezogen und hier, in Karden
an der Mosel, eine Christengemeinde gegriindet, die fiir lange Zeit Aus-
gangsort fiir unsagbare Miihen um die Verbreitung der Lehre Christi vor-
wiegend im rheinischen Grenzgebiet blieb 2,

Eine weitere Christengemeinde, von der zu jener Friihzeit des Christen-
tums in dem Gebiete zwischen dem Jura und den Vogesen viel
Segen ausging, wurde von den Heiligen Roman und seinem Bruder
Lupicinus gemeinsam geleitet. Zu diesen frommen Briidern und den
Mbnchen ihres Klosters, die sich weitab von allem Weltgetriebe in das
Dunkel von damals undurchdringlichen Wildern zuriickgezogen hatten,
sahen die heidnischen Bewohner jener Gegenden fast wie zu héheren
Wesen auf; ,,mancher der Aszeten erbarmte sich dann der geistigen' Ode
und grauenhaften Unwissenheit unter den Landleuten, léste sich von der
liebgewordenen Zelle, predigte, lehrte, mahnte und baute Gotteshduser® *°,
Neben dem gottlichen Gehalt der Lehre Christi war es vor allem immer
das vorbildlich-evangelische Leben solcher Glaubensboten, das ihnen in
stindig groBer werdender Zahl glaubensmutige Anhinger zufiihrte*°.

Alles das, was wir vorstehend von christ-katholischem Leben auf ger-
manisch-keltischem Boden berichten konnten, ist bis ins 5. Jahrhun-

36 Sulpicius Severus schrieb die ,,Vita noch zu St. Martins Lebzeiten; in einer
ausgezeichneten Ubertragung hat die ,Bibliothek der Kirchenviter”, Band 2o, sie
zugénglich gemacht.

37 Lorenz Ceev, Unsere deutschen Namenspatrone I 365.

38 Analecta Bollandiana (1882) 119.

39 Kar]l Koch, Geschichte der Christianisierung Deutschlands 13.

40 Hieriiber viele wertvolle Einzelheiten in dem ,Leben des hl. Severin®
besonders 30f. 47—50 69.



Umschau

564

dert hineinausden Grenzgebieten zu verzeichnen, die von
Siiden und Westen her die germanischen Kernlande umschlossen. Bis-
lang hatte das Christentum nur in den unter rémischer Gewaltherrschaft
stehenden Landschaften Fufl fassen kénnen; in das eigentliche Gebiet der
germanischen Volker selbst war nur hochst selten ein rémischer Handels-
mann oder gar ein christlicher Missionar eingedrungen. Die Absperrung
durch den Grenzwall (Limes), insbesondere auch durch die damals schwer
iiberbriickbaren Fliisse Donau und Rhein, war eine so vollstindige, daB
man von einer geregelten Missionierung der germanichen Volker
rechts des Rheines und nordlich der Donau zu jener Zeit noch nicht
sprechen kann, so viele Christen in den Grenzgebieten auch schon dem
Evangelium gewonnen waren.

Erst nachdem die Germanen mit immer groflerem Nachdruck, vielfach
auch schon unter geschulter Fiihrung, die Tore der rémischen Wachtiirme
und Kastelle berannt hatten, um sie schlieflich in dem unwiderstehlichen
Sturm der ,,Volkerwanderung” zu zerbrechen, wurde eine Christianisie-
rung der germanischen Vélker in gréfierem AusmaBe und in planvoller
Tatigkeit méglich.

Umschau

katholischen Ausgaben verwirklicht,

Wege zur Bibel

Die auf katholischer Seite festzustel-
lende Bewegung hin zum Buch der
Biicher, von der in diesen Spalten wie-
derholt die Rede war (Bd. 125 [1933]
269—271; Bd, 127 [1934] 415—418), geht
erfreulicherweise nicht nur zusehends
in die Breite, sondern auch in die Tiefe.
Von allen Seiten bahnt man Wege zur
Bibel, richtiger gesagt: baut man die
iiberlieferten und durch die Natur der
Sache gegebenen Wege aus, damit sie
immer weiteren Kreisen den Zugang
zu Gottes Wort eréffnen und die Su-
chenden sicher zu den Quellen gott-
licher Offenbarung leiten.

Der erste und unerléBliche Weg ist
naturgemdl die Lesung der Bibel
selbst. Es wurde bereits darauf hin-
gewiesen, wie leicht es die zahlreichen
heute vorliegenden und den verschieden-
sten Bediirfnissen angepaBiten Ausgaben
der Heiligen Schrift dem Freund der
Bibellesung machen, sich in die Text-
gestalt der Bibel einzuleben. Vieles von
dem, was Kardinal Faulhaber auf einer
Bibeltagung zu Miinchen in klassischer
Weise als wesentliche Forderungen an
eine deutsche Ubersetzung der Heiligen
Schrift aufstelltei, ist in den heutigen

1 Was wir von einer deutschen Bibel-
iibersetzung fordern, in: Seelsorgliche

wenn auch nicht geleugnet werden soll,
daB noch nicht alle in allem dem hier
aufgestellten Ideal entsprechen.

Auch die von uns beriihrte Fa-
milienlesung der Heiligen Schrift
hat von péddagogischer wie von theolo-
gischer Seite neue Anregung empfangen.
Friedrich Schneider stellt in seinem
prachtigen Werk , Katholische Familien-
erziehung® (vgl. die Besprechung in
dieser Zeitschrift 129 [1935] 349) die
Forderung auf: ,Die Heilige Schrift
sollte auch im katholischen Hause wer-
den, was sie friiher in der protestanti-
schen Familie war, ein wirkliches Haus-
buch” (199). Und Linus Bopp urteilt
vom seelsorglichen Standpunkt aus: ,,Ge-
rade auch die Bibellesungen in der Fa-
milie kdnnten dieser Filialkirche — der
Familie — wieder mehr Inhalt, Gehalt
und dadurch mehr Weihe und Zusam-
menhalt geben; denn nur das Heilige
bindet.“ 2 Freilich verwirft Bopp wie

Bibelarbeit, Vortrige auf drei Bibel-
tagungen in Miinchen und Freising
(Schriftenreihe des Klerusblattes, Heft 5).
80 (241 S.) Eichstdtt (Bayern) 1935,
Klerusblatt. Kart. M 2.50.

2 Die Bibel im Dienste der Seelsorge.
(Bibel und Volk, 1. Heft.) 8 (38 S.)
Kevelaer, Butzon & Bercker. Geh.
M. —.60,




