Bernhard Jansen S. J., Christliche Philosophie 31

Letzte Klarheit dariiber, warum Newman katholisch geworden ist und
Harnack nicht, ist mit alldem doch nicht gewonnen, nicht einmal soweit,
wie es durch genau untersuchte unmittelbare und mittelbare Selbstzeug-
nisse so reichbegabter, immer um die Religion kreisender Geister an und
fiir sich moglich wire. Beide scheuten sich, das tiefste Geheimnis ihrer
Seelen zu enthiillen. Als in der Religionspsychologie die Versuche auf-
kamen, durch Befragung Unterlagen zur Kenntnis des religidsen Erleb-
nisses zu gewinnen, wandte sich Harnack in einem Brief an Martin Rade
mit scharfen Worten gegen ,diese unkeuschen und unzarten Enthiil-
lungen; solche Dinge miiBiten ,,wie der Wissenschaft, so dem Austausch
ein Geheimnis bleiben“ (H 295). Und seine Tochter bezeugt ganz allge-
mein, daB er ,iiberhaupt nur héchst selten und immer mit duBlerster Zu-
riickhaltung iiber seine eigene Entwicklung® gesprochen habe (H 144).
Ebenso hat Newman zwar in seiner Apologie mit voller Aufrichtigkeit
iiber den Wandel seiner ,religiésen Meinungen Bericht erstattet, aber
doch die Warnung einflieBen lassen: ,,Wer kann sich selbst und die Un-
menge feiner Einfliisse kennen, unter denen er handelt?* ** Als kurz nach
seiner Aufnahme in die katholische Kirche Wiseman und Northcote ihn
aufforderten, 6ffentlich darzulegen, was ihn zum Ubertritt bewogen habe,
antwortete er: ,,Jch weiB nicht, wie ich auch mit noch so vielen Worten
die Griinde auseinandersetzen konnte, warum ich katholisch geworden
bin.... Die Leute sollen nicht sagen: Da haben wir seine Griinde und
wissen, was sie wert sind. Nein, ihr habt sie nicht, ihr konnt sie gar nicht
haben, wenn ihr nicht etwas von dem durchmacht, was ich durchgemacht
habe“ (P 20).

Christliche Philosophie
Von Bernhard Jansen S. J.

Seitdem in dieser Zeitschrift Januar 1935 zu der heiBumstrittenen
Frage iiber die Zuldssigkeit und den Sinn einer christlichen Philo-
sophie geschrieben wurde — vgl. die dort angefiihrte reiche Literatur —,
sind die Auseinandersetzungen nicht verstummt weder in Fachzeitschriften
noch in der Tagespresse: man sehe u. a. die Artikel von Professor J. M.
Bochenski O.P. in der Wissenschaftlichen Beilage zur Postzeitung (Nr. 14,
6. April 1935), von Dr. Hilckmann (ebd. Nr. 17 und 30, 27. April und
30. Juli 1935), vor allem die von Balduin Schwarz besorgte deutsche Uber-
tragung von J. Maritains Werk ,,Von der christlichen Philosophie® (1935)
und die Artikel von Professor Dr. G. M. Manser O. P. im Divus Thomas
(1936). Heinrich Finke wendet sich im ,,Jahresbericht der Gorresgesell-
schaft 1935“ gegen meine Darlegungen in dem Organ des Akademiker-
verbandes ,,Der katholische Gedanke® (1935). Joseph de Vries vertieft
und erklirt die Begriffe im Maiheft 1935 dieser Zeitschrift. Wenn ich
nach all diesen wertvollen Darlegungen mit ihrem Reichtum an philo-
sophischen und theologischen, metaphysischen und psychologisch-histori-

12 Apologia pro vita sua, 191.



32 : Bernhard Jansen S. J.

schen, theoretischen und praktischen Gesichtspunkten in den »Stimmen
der Zeit" noch einmal das Wort ergreife, dann nur, um moglichst kurz
und klar ein zusammenfassendes Urteil zu féllen.

Grundsitzlich sind die Philosophie und alle andern natiirlichen Wissen-
schaften vom Glauben oder von der positiven iibernatiirlichen Offenbarung
sowie von der Theologie unabhingig. Und das sowohl vom erkannten
Objekt wie vom erkennenden Subjekt her gesehen. Sie haben also einen
Gegenstand bzw. eine einheitliche Summe von Einzelobjekten, die unab-
héngig vom Glauben mit den diesen Wissenschaften eigentiimlichen Arbeits-
methoden erfaBbar und bestimmbar sind. Die natiirliche Erkenntniskraft
geniigt dazu. Dariiber sind sich die katholischen Wissenschaftler, Theo-
logen, Philosophen, Naturforscher, Geistestheoretiker einig. Ebenso die
verschiedenen katholischen Schulen, etwa, um die Anwilte der einen und
andern Richtung, Thomas und Bonaventura, Dominikaner und Franzis-
kaner herauszugreifen, Das kirchliche Lehramt hat zu dieser Frage for-
mell und unmittelbar keine autoritative Stellung genommen. Wohl aber
haben Pipste und Konzilien ganz im allgemeinen, gegeniiber falschem
Fideismus, Mystizismus, Skeptizismus, Traditionalismus, das natiirliche
Vernunfterkennen in Schutz genommen: die Vernunft kann die Unsterb-
lichkeit der Seele, das Dasein eines persénlichen Gottes beweisen. Das ist
ein iiberaus optimistisch gehaltenes Vertrauensvotum fiir das spekulative,
metaphysische Kénnen der bloBen Vernunft.

Es ist sehr wichtig, namentlich in Zeiten des Uberganges, groBer gei-
stiger, religidser, politischer, wirtschaftlicher Erschiitterungen, diese Seite
zu betonen. Wie einigermaBien kultursichere Perioden, etwa das vierte
vorchristliche Jahrhundert bei den Griechen, das dreizehnte im christlichen
Mittelalter, eine kréftige, gerade intellektuelle Linie aufweisen, so sturm-
bewegte, gidrende Zeiten, etwa der Hellenismus vor und nach Christi Ge-
burt, das vierzehnte und fiinfzehnte Jahrhundert ein Schwanken dieser
intellektuellen Geradlinigkeit. Lingst vor Kant haben die groBen Meister
der Wissenschaft, vor allem Aristoteles und Thomas, spiter Suarez, als
ein Haupterfordernis echter Wissenschaftlichkeit, sauberer, fruchtbarer in-
tellektueller Arbeitsweise gefordert,daB die Gegenstinde der verschiedenen
Wissensgebiete scharf umgrenzt und voneinander geschieden und mit der
ihnen angemessenen Methode bearbeitet werden miiBten. Schon aus dieser
Einstellung ergibt sich die grundsitzliche oder prinzipielle Unabhingig-
keit der Philosophie, der positiven Geistes- und Naturwissenschaften von
der Theologie und von der Offenbarung. Insofern betonen die Domini-
kaner im Geist des hl. Thomas mit vollem Recht, daBl man von einer christ-
lichen Philosophie iiberhaupt nicht reden kénne, daB dieser Begriff wider-
spruchsvoll sei.

Auch vom erkennenden Subjekt her gesehen, liegen die Dinge wesent-
lich nicht anders. Um von den Einzelwissenschaften, etwa den Natur-
wissenschaften, abzusehen, selbst in der Metaphysik, etwa in der Lehre
vom positiv Geistigen, vom Unendlichen und Absoluten, braucht der
Verstand nicht unbedingt eine Starkung durch ein iibernatiirliches,
die natiirliche Vorsehung und natiirlich-g6ttliche Mitwirkung iibersteigen-



Christliche Philosophie 33

des Eingreifen. Der beste geschichtliche Beweis dafiir diirfte die Gottes-
lehre der Heiden Platon, Aristoteles, Plotin sein. So nachdriicklich die
Heilige Schrift und die kirchliche Uberlieferung die Notwendigkeit der
tibernatiirlichen Gnade fiir das Erfassen der geringsten heilskriftigen
Wahrheit betonen, fiir das Erkennen der philosophischen Wahrheiten,
z.B. des Daseins Gottes, fordern sie nicht bloB nicht ein hdheres Ein-
greifen, sondern verweisen dieses Erkennen emphatisch an den reinen Ver-
nunftgebrauch,

Das ist die eine Seite.

Mit derselben schlichten, wohltuenden Sicherheit und Bestimmtheit hat
nun die gesamte katholische Vergangenheit die Beziehungen der natiirlichen
Wissenschaften, vorab der Philosophie als der Wissenschaft von den allge-
meinsten, letzten und tiefsten Griinden, zur Offenbarung herausgearbeitet.

Beginnen wir auch hier mit der Sicht des Objektes. Wenn heute, im
scharfen Gegensatz zu der aufklirerischen, positivistischen Zeit vor 1900,
die Utopie einer vollig voraussetzungslosen Wissenschaft abgelehnt wird,
dann ist unser geistiges Sehorgan fiir die Bedeutung der Offenbarung als
negativer Norm beim Vernunfterkennen wieder weit und hellsehend ge-
offnet. Bis hierher und nicht weiter, hier haltmachen, sagt der Glaube.
Es weisen Leuchttiirme und andere Fanale auf triigerische Phantome hin.
Kant spricht zu Beginn der Kritik der Reinen Vernunft von dem grofien
Dienst, den die Kritik als Polizei der Vernunft bei ihrem Suchen nach
Wabhrheit leistet. Ubersetzen wir dieses Bild ins Hohere! Vergleichen
wir die Irrgdnge, oft geniale Irrginge, der vom Christentum unberiihrten
Denker mit der ergebnisreichen Forschungsarbeit der im Licht der Offen-
barung arbeitenden Wissenschaftler: von wie weittragenden und von
wie vielen Irrtiimern sind sie dank der Warnungstafeln des Evangeliums
bewahrt geblieben, wie erfolgreich konnten sie deshalb sofort ihre, viel-
leicht weit geringere persdnliche Arbeitskraft der Aufhellung der Wahr-
heit widmen! Wenn die Philosophia perennis der katholischen Philosophen
als Ganzes eine organische, fortschreitende Entwicklung darstellt und
auf einen reichen Schatz sicherer, rational erarbeiteter Wahrheiten hin-
weisen kann, wihrend die abseits vom Christentum schaffenden groBen
Fiihrer zwar weit reicher an tiefbohrender Problematik, aber auch viel
drmer an allgemein anerkanntem idealem Besitz sind, so verdankt erstere
diese Aktiva nicht zuletzt der Offenbarung und den von ihr aufgestellten
Grenzpfihlen bzw. Warnungsfanalen.

Ein Zweites leistet das gottliche Wort dem menschlichen Wahrheits-
suchen. Es befruchtet, es spannt, es weitet, es vertieft die Enge, die Trég-
heit, die Oberflachlichkeit, die Alltdglichkeit menschlichen Banausentums.
Auf wie viele Fragen wire der schwerfillige, diirre Menschengeist ohne
den Glauben und die Theologie nie und nimmer gekommen! Der Glaube
als solcher stellt blof fest, gibt noch keine Einsicht in die innere, seins-
maéfige Struktur der auf Gottes Autoritdt hin angenommenen Wahrheiten.
Aber wie spornt er nun die vom Glauben erleuchtete Vernunft an, wie
entbindet er das augustinische fides quaerens intellectum, das scholastisch-
anselmische Credo ut intelligam! Gerade die demiitige Ehrfurcht, die dem
Stimmen der Zeit. 181, 1. 3



34 Bernhard Jansen S. J.

Glauben eigen ist, der assensus supra omnia firmus, d. h. die unerschiitter-
liche Beistimmung, die dem Glaubensakt wesentlich ist, entfacht den gan-
zen christlichen Wissenseros, spannt ihn in die Gotthingegebenheit ein,
auf daB er nunmehr mit dem ganzen Schwung, der ganzen Inbrunst, die
das Vernunfttun iiberhaupt entbinden kann, soweit als méglich die
Dunkelheiten der durch den Glauben verbiirgten und mit ihm im logisch-
natiirlichen Zusammenhang stehenden Sitze zu durchleuchten und auf-
zuhellen sich erkiihne. Anders ausgedriickt, dieses zweite Moment der
Befruchtung der Vernunft durch den Glauben von einer neuen Seite be-
trachtet: die Offenbarung gleicht den Wahrzeichen, die dem Verstand an-
zeigen, an welchem ideellen Ort die natiirliche Wahrheit, etwa der Be-
griff Gottes, der Person, liegt; mit diesem Hinweis ist die menschliche
Vernunft aber noch nicht im natiirlichen Besitz der Wahrheit, mit logi-
schen, methodisch geordneten Aktsetzungen muf sie sich nun mit eigener
Kraft zum ideellen Ort der Wahrheit hinbewegen, um sie sich anzueignen;
hiermit ist klar der Anteil der Ubernatur und Natur beim Erwerb der streng
vernunftgemilen Erkenntnisse abgegrenzt und ebenso klar die Bedeutung
der Offenbarung fiir den Neuerwerb rein natiirlicher Erkenntnisse erwiesen.
Nehmen wir zu kurzer Erlduterung die beiden bedeutendsten, geist-
vollsten Werke des hl. Augustinus. Die vielbewunderte introspektive
Psychologie der um vierhundert verfalten Bekenntnisse ist wesentlich
philosophisch gehalten, und ohne die feinen, scharfsinnigen Analysen
des Seelenlebens und ohne die phinomenologischen Beschreibungen der
mannigfachen psychischen Aktsetzungen wire Augustinus spiter der
rationale, wissenschaftliche, theologisch-mystische VorstoB in das trini-
tarische Innenleben Gottes, das neben der Gnadentheorie seine griofte
Geistestat ist, unmdoglich gewesen. Anderseits aber sind es gerade die
schlichten Gegebenheiten der Offenbarung iiber die drei géttlichen Per-
sonen, die nun ihrerseits seinen bohrenden Scharfsinn und sein konstruk-
tives, groBziigiges Zusammenschauen zu ganz neuen, schopferischen In-
tuitionen iiber das menschliche Seelenleben, iiber Gedichtnis, Verstand
und Willen fithrten. Ahnlich hat Thomas erst durch die Sicherheit, Ein-
heitlichkeit, Harmonie, Vielseitigkeit, die ihm der Glaube iiber die Wirk-
lichkeit der Leib-Seele-Verbundenheit gab, die klaffenden, unausgegliche-
nen Sdtze der platonischen-aristotelischen Psychologie zu der vielbewun-
derten, straffen, erfahrungsgesittigten und zugleich metaphysisch erhabe-
nen Theorie von der Geistigkeit und Information der Seele verarbeitet.
Noch eine dritte Objektsicht des Natiirlichen, die nur von der Héhe,
Tiefe und Weite der Offenbarung moglich ist. Wir wissen mit absoluter
Sicherheit, dafl es nach Gottes Plan und Schopfermacht tatsichlich nur eine
Wirklichkeitsordnung gibt: die Natur als Unterstufe der Ubernatur, die
Vernunft hin- und eingeordnet in die Gnade. Diese natiirlich-iibernatiir-
liche Metaphysik war vor dem Siindenfall Adams volle Verwirklichung und
sofort nach dessen Siindenfall im Hinblick auf die Erlosung durch den
Gottmenschen als den zweiten Adam das von Gott erstrebte, durch die
heilende und erhebende Erlosergnade zu verwirklichende ideale Ziel.
Theologisch, schulmifiig ausgedriickt, besagt diese streng einheitliche



Christliche Philosophie 35

Wirklichkeitsordnung, dafi in der Natur und Vernunft die Méglichkeit,
die potentia oboedientialis, angelegt ist, durch iibernatiirliches Eingreifen
Gottes zu ungeahnten, ihre Kriafte weit iibersteigenden Seins- und Wirk-
weisen erhoben zu werden. Diese Moglichkeiten, diese Beziehungen, diese
Verhalte sind selbstverstdndlich wiederum nur aus der Schau der Glau-
bensgegebenheiten dem natiirlichen Denken erkennbar.

Wir wollen an dieser Stelle nicht niher darauf eingehen, ob diese dritte
Objektsicht nicht eher vollig aus dem Bereich der natiirlichen Objekte
ausscheidet. Jedenfalls reizt ihre Betrachtung den christlichen Denker zur
Diskussion iiber die Zuldssigkeit des Begriffes ,christliche "Philosophie®
und iiber das Verhiltnis der Vernunft zur Ubernatur. Der Grund, warum
diese genannten Realbeziige, die erwidhnte potentia oboedientialis, nicht
Gegenstand der Philosophie zu sein scheinen und darum prinzipiell aus
ihr auszuscheiden sind, ist der, daB sie in keiner Weise mit dem natiir-
lichen Verstand, auch nach ihrem Feststehen durch den Glauben, aus der
Eigenart der natiirlichen Gegenstinde oder Gegebenheiten abzuleiten sind.
Das war moglich bei den Sachverhalten der beiden ersten Ordnungen.
Noch viel weniger gehoren die iibernatiirlichen ,,Tatsachen”, wie die
Menschwerdung des Logos, als Tatsachen zum Bereich der Philosophie. So
selbstverstdndlich das ist, so angebracht ist diese Verwahrung angesichts
der Haltung gewisser katholischer Denker, die behaupten, der Philosoph
habe es mit dem Gesamtbereich der Tatsachen und der Erfahrung zu
tun, wobei sie dann den wesentlichen Unterschied zwischen natiirlichen
und iibernatiirlichen Tatsachén iibersehen bzw. aufheben.

Soweit die Betrachtung vom Objekt her. Sie zeigt mit wohltuender
Klarheit die Uberlegenheit des von der Offenbarung befruchteten Denkens
gegeniiber dem hermetisch sich gegen alles Christliche absperrenden
Rationalismus. Die fortschreitende Loslésung der mit der Renaissance
einsetzenden Sdkularisation vom Glauben bestdtigt mit geschichtlicher
Evidenz die Verarmung der neuzeitlichen Philosophie.

Ebenso einleuchtend ist die Bedeutung der Offenbarung fiir die Ver-
nunftbetdtigung, wenn wir die Dinge vom denkenden Subjekt her be-
trachten. Die heutige Einstellung mit ihrer Ganzheitsbetrachtung, mit
ihrer Betonung des Existentialgedankens, mit ihrer Bewertung des Per-
sonlichkeits- und Gemeinschaftsmotivs gibt dieser Erwigung eine beson-
dere Gegenwartsnote, eine lebhaft, tief innerlich empfundene Wertseite.

Die beiden tiefsten, genialsten Metaphysiker und Religionsphilosophen
der Antike, Platon und Plotin, betonen immer wieder die Notwendigkeit
und Fruchtbarkeit der ethisch-religisen Haltung fiir das Erfassen des
tieferen, letzten Seins und der hochsten, allgemeinsten Werte. Sie ver-
langen immer wieder in ihren Schriften die Abkehr von der Sinnenwelt,
eine starke Willens- und Verstandeszucht, die methodisch gepflegte Hin-
wendung zum Geistigen, Ubersinnlichen, Ewigen, Absoluten. Noch stiir-
ker verlangt Augustinus, dem dann die christlichen Weltweisen, vor allem
der hl, Thomas, folgen, das redire in se ipsum, das noli exire foras, die
Weltflucht, die Einkehr in das Innere und Geistige, als Vorbedingung fiir
das Sehenkénnen der wahren Wirklichkeit, der Wahrheit, der Werte, der

3$



36 Bernhard Jansen S.J

Normen, nicht bloB fiir das mystische Schauen und Erleben des Reli-
giosen, Gottlichen. Selbst ein Descartes, Spinoza, Kant, Hegel leiten
stdndig methodisch zu dieser intellektuellen Selbstzucht an.

Es liegt nun erfahrungsmaBig auf der Hand und ergibt sich apriori mit
voller Tageshelle aus dem ganzen Geist des Christentums, wie sehr die
Forderungen und die Hilfsmittel der Ubernatur, die erhabene Reinheit der
christlichen Lehre und die Kraft der iibernatiirlichen Gnade dazu bei-
tragen, die Hemmungen und Bindungen der Vernunft durch das Niedere
freizulegen. Wenn darum, wie gesagt, die Ubernatur auch nicht seins-
maBig und innerlich den Verstand fiir das Erkennen der natiirlichen Wahr-
heiten erhoht, so hilft sie ihm doch mittelbar oder funktionell in einem
Grade, wie der christliche Denker es begrifflich kaum zu bestimmen oder
abzugrenzen vermag, aber doch erlebnismiBig begliickt ahnt und sicher
glaubt. Die Gnade erhoht weiterhin iibernatiirlich die Krifte des Men-
schen, vor allem die hoheren Erkenntnis- und Strebefihigkeiten, und das
nicht bloB moralisch, sondern auch physisch. Auch dieser Zuwachs kommt
mittelbar allen andern Teilen des menschlichen Personganzen, entspre-
chend den Gesetzen des Seins und der Titigkeit des lebendigen Organis-
mus, zugute, gibt also indirekt auch dem natiirlichen Erkenntnisvermégen
einen Zuwachs an Lebendigkeit, Kraft, Geistigkeit.

Wenn mithin ein streng logisches Denken den Ausdruck ,,christliche
Philosophie®, ,katholischer Wissenschaftsbegriff entschieden ablehnt, so
wird sich doch der tatsichliche Sprachgebrauch, der stets mehr von dem
Existentiellen ausgeht und sich denk- bzw. sprachckonomisch durch-
setzt, diese Redeweise nicht nehmen lassen und mit richtigem Einfiihlen
Sinn und Bedeutung dieses Begriffes zu deuten wissen.

Wir haben die Frage nach dem Sinn und der Berechtigung des Begriffes
»Christliche Philosophie® mit Bedacht systematisch, dialektisch-spekula-
tiv untersucht und nur nebenbei geschichtliche Betrachtungen einge-
flochten. Aus dieser Ebene gesehen, diirfte sie eindeutig klar und iiber-
zeugend beantwortet und ohne besondere Dunkelheiten sein. Und doch ist
damit vielleicht noch ldngst nicht jedem ehrlich ringenden, weltanschau-
lich interessierten, christlich eingestellten Leser, der sich in der diesbeziig-
lichen Literatur umgesehen hat, jeder Stachel genommen.

Die Einwinde diirften sich restlos aus der Sicht des Tatsichlichen, sei
es aus der Haltung des Existentiellen, sei es aus der Betrachtungsweise
des Historikers, ergeben. Man unterscheidet etwa mit Maritain und ver-
wandten Denkern — vgl. das genannte Buch ,,Von der christlichen Philo-
sophie” — zwischen ,,der Betrachtung der Philosophie in ihrer Natur
und in ihrem Bestand in der menschlichen Person (S. 83). Oder man
beruit sich auf Bonaventura, der, wie Gilson vortrefflich ausfiihrt — vgl.
»La philosophie de S. Bonaventure” (1924), 2. Kapitel: ,La critique de
la philosophie naturelle —, anerkennt, daB es abstrakt genommen wohl
eine natiirliche Philosophie gebe, daBl sich aber tatsichlich nie Denker
gefunden hitten, die unabhingig von der Offenbarung die volle natiirliche
Wahrheit irrtumslos erkannt hitten. Gerade die begriiBenswerte, aus-
sichtsreiche Verlebendigung des platonisch-augustinisch-franziskanischen



Christliche Philosophie 37

Denkgutes, das sehr zur Bereicherung und Vertiefung des weltanschau-
lichen Denkens sowie zur Uberwindung der von der Abstraktion und
dem einseitigen Intellektualismus drohenden Gefahren im Sinne der heu-
tigen Geistigkeit beitrigt, scheint den Begriff der christlichen Philosophie
im strengen, eigentlichen Sinne des Wortes zu fordern. Man weist weiter-
hin hochst eindrucksvoll auf den Niedergang und das Unvermégen in
echt philosophischen Belangen auBlerhalb der Scholastik hin, die man seit
der ,Auferstechung der Metaphysik“ um die Jahrhundertwende mit
vollem Recht wieder vorzugsweise der Erforschung und dem Ergriinden
der objektiv gegebenen Sachverhalte gleichsetzt: sind nicht die rationa-
listischen, kritizistischen Systeme der Neuzeit, eines Descartes, Spinoza,
Kant, Hegel, Heidegger, der beste geschichtliche Beweis fiir die Zuldssig-
keit, ja Notwendigkeit einer ,.christlichen Philosophie“? Man beruft sich
sogar auf den hl. Thomas, der, bei all seiner reinlichen Scheidung von
Natur und Ubernatur, Vernunft und Glauben, doch eindeutig hervorhebe,
die Ordnung der ,reinen Natur, also auch rein natiirlicher Gegenstind-
lichkeit und der darauf gehenden Erkenntnis, sei eine reine Abstraktion,
sei nie Wirklichkeit gewesen.

In der Tat haben weder die griechischen noch die neuzeitlichen un-
glaubigen Denker die volle philosophische Wahrheit gefunden. Jeder
Katholik aber, der folgerichtig denkt und eine logisch haltbare Abstufung
der Werte aufzubauen weiB, wird selbstverstindlich die philosophische
Erkenntnis der theologischen, aus der Offenbarung geschdpften unter-
ordnen; er wird sich auch mit psychologischer Notwendigkeit in seinem
natiirlichen Denken durch die Glaubensgegebenheiten befruchten, weiten
und vertiefen lassen. So wird es also im Tatsichlichen, Existentiellen nie
ein fruchtbares, irrtumsfreies Philosophieren aufierhalb des Ubernatiir-
lichen geben.

Daraus folgt aber in keiner Weise, da8 die ,,Abstraktion®, d. h. die be-
griffliche Scheidung und Umgrenzung einer selbstindigen Philosophie
oder reinen Vernunftwissenschaft, gegeniiber Glaube und Theologie un-
fruchtbar, wertlos, unniitz sei. Im Gegenteil, erst durch die bewufite, ge-
wollte Isolierung oder Abspaltung begrifflich umgrenzter Inhalte gegen-
iiber andern begrifflich begrenzten Seinsverhalten, mit denen sie in Wirk-
lichkeit eins sind, schreitet jede Wissenschaft voran: nicht bloB die Philo-
sophie und Mathematik, sondern auch Physik, Chemie, Astronomie, Ge-
schichte, Asthetik, iiberhaupt alle Geistes- und Naturwissenschaften.
Freilich muB letztlich das zusammenfassende Denken alle kiinstlich ge-
schiedenen Einzel- oder Formalobjekte entsprechend den Realbesténden
wieder einen. Durch begriffliche Trennung und Verbindung des in der
Natur Ungetrennten ist aller Fortschritt in der Wissenschaft bedingt.
Das ist der tiefste Sinn des genialen, bahnbrechenden metodo resolutivo
e compositivo Galileis: indem er die wirklichen Vorgénge der Natur ge-
danklich sondernd in ihre Bedingungen zerlegte, diese sodann quantitativ
und in ihrer gegenseitigen Abhingigkeit ,funktionell genau bestimmte,
um sie dann freilich wieder zusammenzufiigen, wurde er ein schopferischer
Begriinder der nunmehr methodisch exakt arbeitenden, auf der Me-



38 Erich Przywara S. J.

chanik aufbauenden Naturwissenschaften. Ahnlich verhilt es sich mit
Hegel und den Geisteswissenschaften: Hegel hat mit bewundernswertem
Scharf- und Tiefsinn zum ersten Mal den Dreiklang Thesis, Antithesis,
Synthesis beim Tun des menschlichen Geistes durchgefiihrt. Dieser Drei-
klang ist ebensosehr durch die Enge wie Weite, durch die Schwiche
und Kraft des Menschengeistes bedingt: er schafft ein eng umgrenztes
Formalobjekt, erforscht es, sieht aber weiter dessen Unzuldnglichkeit ein
und iiberholt es darum in der Antithesis, beider Unzulidnglichkeit iiber-
holt und ergénzt er in der Synthesis, die wiederum als Thesis den Aus-
gangspunkt einer neuen Synthesis bildet, und so in immer weiter fort-
schreitendem ProzeB.

Gerade dieser Vergleich der Philosophie mit Methode und Inhalt der
positiven Natur- und Geisteswissenschaften zeigt wohl deutlich die
Notwendigkeit, Berechtigung, Zweckdienlichkeit, die Philosophie als die
natiirliche Erkenntnis von den letzten, tiefsten, allgemeinsten Griinden
des natiirlichen Seins, in ihrer Eigenart, Selbstindigkeit und Unabhingig-
keit zu erweisen und in Schutz zu nehmen, sie mit dem gréBten Syste-
matiker unter allen christlichen Denkern, dem hl. Thomas, scharf von
der Theologie und Offenbarung zu trennen. Nur dadurch kann sie ihre
Aufgabe, als wissenschaftliche Erkenntnis von den letzten Seins- und Er-
kenntnisgriinden, als Welt- und Lebensanschauung die grofen, allgemein-
sten, umfassendsten Zusammenhinge der natiirlichen Wirklichkeit auf-
zudecken, erfiillen. Hat sie diese groBe, dringliche, ideale Aufgabe er-
fiillt, dann kann der gldubige Denker, der Theologe iiber dem natiirlichen
Seinsbereich die iibernatiirlichen Offenbarungsgegebenheiten sich wolben,
von diesen iiberirdischen Hohen neues Licht auf die natiirlichen Unter-
lagen und Untergriinde fallen lassen, die natiirliche Aufgabe und Ziel-
richtung der Vernunftobjekte in die hochste, umfassendste, iibernatiirliche
und gnadenhafte Bestimmung alles Seins einordnen, um anderseits gemal
dem augustinischen fides quaerens intellectum die bereits erschlossenen
Vernunftwahrheiten fiir die Durchleuchtung der vom Glauben erfaBten
Geheimnisse bzw. Dunkelheiten fruchtbar zu machen. Mithin stehen be-
griffliche Trennung oder Abstraktion und christliche Existenz oder Per-
sonlichkeit im schénsten, harmonischen Einvernehmen.

Ringen um Gott: Hans Fr. Blunck
Von Erich Przywara S.].

n zwei Trilogien baut Hans Friedrich Blunck® sein Bild des deutschen
Menschen auf. Die ,,Urvitersaga® ist der Mythus des deutschen
Menschen?: ,,Gewalt iiber das Feuer” (1928), ,,Kampf der Gestirne* (1926),
»otreit mit den Gottern” (1926). ,,Dies ist Sage vom Menschen®, hebt

1 Totentanz (Braunschweig 1915). Hein Hoyer (Miinchen 1920). Berend Fock
(Miinchen 1921). Stelling Rotkinnsohn (Miinchen 1923). Der Wanderer (Miinchen
1925). Streit mit den Gottern (Jena 1925), Kampf der Gestirne (Jena 1926). Gewalt
iiber das Feuer (Jena 1928). Die Weibsmiihle (Jena 1927). Land der Vulkane
(Berlin 1929). Volkswende (Bremen 1930). Erwartung (Jena 1930). Riickblick und
Ausschau (Chemnitz 1927). 2 Urvitersaga (Berlin 1933).



