Besprechungen

dem Wesen der christlichen, keine un-
l6sbaren Schwierigkeiten bieten. Das
Innerste der Mystik ist zwar iiberzeit-
lich und iibernational und kann deshalb
durch keine Landesgrenzen eingeengt
werden; wie aber diese innersten Erleb-
nisse von den einzelnen aufgefaBt und
im Leben ausgeprdgt werden, das ist
allerdings personlich, zeit- und volks-
bedingt.

So erschaut Lothar Schreyer in sei-
nem Buch: ,,Die Mystik der Deutschen.
Vom Reiche der Liebe* (Hamburg 1933),
Deutschtum und Christentum aufs in-
nigste verbunden und betont den tat-
kraftigen EinfluB der deutschen Mystiker
auf das innere und #uBere Werden des
Volkes. Wie die Erzbilder in der Inns-
brucker Hofkirche, so reihen sich die
Gestalten der fiihrenden Mystiker in sei-
nem Werke aneinander und bilden in
ihrer wuchtigen Mannigfaltigkeit eine
erzgegossene Einheit, Fiir ihn sind die
Mystiker jedoch nicht geschichtlich er-
starrte Gestalten, sie leben noch und
wirken noch auf uns in unsern neuen
Zeiten. ,,Wieder sind Volkstum und
Christentum die beiden Pfeiler, iiber
denen sich das Tor des Lebens wdlbt,
durch das der Mensch in die Zukunft
schreitet. Da klingen nun vertraut und
nah die Stimmen unserer grofen reli-
giosen Menschen, die wir die deutschen
Mystiker nennen. Wieder sind sie Lehr-
meister unter uns und sagen uns das,
was in unserem Herzen still geschrieben
steht (S. 218).

Wie weit die Auffassung in den beiden
Biichern auseinanderklafft, wird in der
Beurteilung Meister Eckharts deutlich
sichtbar, Wahrend fiir Muschg Meister
Eckhart ein Neuplatoniker ist, dessen
EinfluB im praktischen Leben bald véllig
versandet, ist er fiir Schreyer ,der
deutsche Meister, dem eine Jiingerschar

203

in Liebe folgt, weil er nicht nur ein
Lehrmeister, sondern vor allem ein Lebe-
meister ist“ (8. 67). Dem Lebensbild
des Meisters ist ein Anhang iiber ,die
Gottesgeburt im Menschen* angefiigt, in
dem die diesbeziiglichen Stellen aus dem
filhrenden Werk von O. Karrer: , Mei-
ster Eckehart* (Miinchen, Verlag Jos.
Miiller), zusammengestellt sind. Diesen
Anhang hat der Verfasser in einer her-
vorragend schonen Schrift zum Gegen-
stand eingehender Darstellung gemacht?2.
Hier wird dieser schwierigste Gedanke
des Meisters in tiefem Eindringen und
in schwungvoller, ans Herz greifender
Sprache behandelt, ,Der Jubel einer
Menschenseele, die um Gottes Wunder
an der ,armen Kreatur’ wei, um das
Hochste, Unbegreifliche: hier ergreift
es uns.” Diese Worte Karrers machen
wir uns gerne zu eigen. Freilich finden
wir hier nicht eine endgiiltige L8sung
dieser tiefen, geheimnisvollen Frage, die
schon die Kirchenviter so ernstlich be-
schaftigt hat3. Aber Schreyer zeigt uns
da, wie man aus Eckharts Gedankengut
Schonstes und ErsprieBlichstes fiir Er-
kennen und Leben entnehmen kann, ohne
erst die letzte Antwort in dem Streit
um ihn abzuwarten. Wer sich einen Be-
griff von der Gedankentiefe und Aus-
druckskiihnheit des mittelalterlichen
Meisters machen will, der greife zu die-
ser prachtigen Schrift!
Anton Pummerer S.]J.

2 ,,Die Gottesgeburt im Menschen, Ge-
sprich um Meister Eckehart,* Von
Lothar Schreyer. Regensburg 1935,
F. Pustet. Kart. M 2.50.

3 ,,Die Gottesgeburt. Die Lehre der
Kirchenviter von der Geburt Christi im
Herzen der Gliubigen. Von Hugo
Rahner S. J. Zeitschrift fiir kath. Theo-
logie 50, Innsbruck 1935, S. 333 ff.

Besprechungen

Theologie

Fiinfzehn Biicheriiber die Drei-

einigkeit des heiligen Kirchenleh--

rers Aurelius Augustinus, Aus dem
Lateinischen iibersetzt und mit Ein-
leitung versehen von Dr. Michael
Schmaus. 1. Band (Buch I—VII)
kl. 8 (LXVI u. 260 S.) II. Band

(Buch VIII—XV) kl. 8 (364 S.)
Miinchen 1935 u. 1936, Kosel u. Pustet.
Subskr.-Pr. geb. M 10—

DaB nunmehr auch das genialste,
spekulativste, gedankenreichste Werk
des unvergleichlichen Gottsuchers und
Gottliebhabers Augustinus, sein Werk
iiber die heilige Dreieinigkeit, in der



204

bekannten Sammlung der Kirchenviter
deutsch erschienen ist, wird jeder Freund
der theologischen und philosophischen
Wissenschaften und der Aszese aufs
wirmste begriiBen. Nirgends verbindet
der groBe Denker so harmonisch Theo-
logie und Philosophie miteinander wie
in diesen Biichern. Nirgends verrdt sich
seine geniale Schopferkraft verschwen-
derischer als in der Trinitétslehre: die
introspektive Psychologie des mensch-
lichen Seelenlebens wird in den Dienst
der Erahnung des gottlichen Innenlebens
gestellt und erdffnet ganz neue Hori-
zonte, Tiefen und Hohen iiber das Ver-
héltnis der drei Personen zueinander,
iiber den Ausgang des Logos und des
Pneuma.

Kaum ein Gelehrter im Geistesleben
deutscher Zunge war berufener als Mi-
chael Schmaus, die schwierige Uber-
tragung vorzunehmen, die sehr hohe
Anforderungen an das spekulativ-histo-
rische Verstéindnis des erhabenen Inhalts
wieSprachgewandtheiterfordert.Schmaus
hat sich durch sein Buch ,Die psy-
chologische Trinitétslehre des hl. Au-
gustinus® (1927) als einen souveridnen
Kenner dieses Lehrstiickes erwiesen und
auflerdem in seinem monumentalen
Werke ,Der Liber propugnatorius des
Thomas Anglicus* (1930) einen blei-
benden Beitrag zu den Dreieinigkeits-
theorien der mittelalterlichen Hoch-
scholastik gegeben. Hier wie in ande-
ren Verdffentlichungen bekundet sich
Schmaus auch als Meister der Sprache,
und so ist denn der lateinische Text der 15
Biicher iiber die Dreifaltigkeit zugleich
getreu und echt deutsch wiedergegeben,
der gedankliche Inhalt findet in der Dar-
stellung das ihm passende Gewand. Die
weitausgreifende Einleitung fiihrt den
Leser sowohl dogmatisch-philosophisch
wie ideengeschichtlich in das Verstind-
nis des Werkes ein.

B. Jansen S.]J.

Die alte afrikanische Kirche im
Lichte der Kirchenrechtsfor-
schung nach kulturhistori-
scher Methode. Von DDr. Robert
Héslinger, 8 (78 S8.) Wien 1935,
Augustinus - Druckerei Stift Kloster-
neuburg, Kart. S 10.—, M 5.20

Gegenstand der Abhandlung sind
die hauptsichlichsten kirchenrechtlichen
Einrichtungen der nordafrikanischen

Besprechungen

Kirche bis etwa ins 9. Jahrhundert. Die-
ser Stoff, der an sich nicht neu ist, wird
dargestellt nach einer, wenigstens teil-
weise, neuen Methode. Der Verfasser
nennt sie kulturhistorisch. Ob er damit
das Eigentiimliche und Neuartige seiner
Behandlungsart wiedergibt, erscheint
uns sehr fraglich. Denn wie er in der
Einleitung (S. 7) selber zugibt, besteht
in der darstellenden Rechtsgeschichte
lingst die Ubung, Rechtsformen einer
bestimmten Epoche aus Raum und Zeit
und der Denkart des Volkes zu erklidren,
also aus der Kulturgeschichte, Auch im
katholischen Kirchenrecht hat diese Art
seit langem mit grofem Nutzen Anwen-
dung gefunden, wenn sie auch leider
noch nicht zu einer abschlieBenden Gro8-
arbeit gefiihrt hat. Das kanonische Recht
zeigt neben einem gottgegebenen, daher
unverdnderlichen wund unwandelbaren
Kern eine reiche Fiille von Formen, die
ihr Entstehen dem EinfluB r&misch-
griechischer, bzw. keltischer und germa-
nischer Nationalkultur verdankent?,

Aber wihrend die Rechtsgeschichte
sich begniigte, die tatsichliche Ab-
héingigkeit kanonischer Bestimmungen
von weltlichen Rechtsformen der Um-
welt festzustellen und irgendwie in ein
Gesamtbild zu ordnen, dringt Hoslinger
in Anlehnung an moderne Wissenschafts-
zweige einen Schritt tiefer: er sucht die
Formen aus der Psychologie und rassi-
schen Eigenart jener Volker zu erkléren.
Er h#tte also seine Methode deutlicher
eine rassenpsychologische nennen
diirfen.

Das Unternehmen ist dankenswert,
sein Ergebnis jedoch stellt, von einigen
Stiicken abgesehen, wenig zufrieden.
Neues Licht bringen wohl die Kapitel
iiber die afrikanische Kirche und den
romischen Primat (S. 48ff.) und iiber
die Ehegesetze (S. 64 ff.), doch sind die
wertvollen Ansitze leider nur skizzen-
haft behandelt und nicht zu iiberzeugen-
der Kraft entwickelt. In andern Kapiteln
hat die methodische Absicht, méglichst
alles aus der Rasseneigenart der nord-
afrikanischen  Bevélkerung  (Berber,
Phonizier, Romer, Griechen) zu erkli-
ren, entweder dem Verfasser den freien
Blick verschlossen fiir nichstliegende

1 Vgl. diese Zeitschr. 125 (1933) 379
bis 387.



