58 Besprechungen

machen. Ob die Zeit einem solchen
Verlangen entgegenkommt? Eine Zei-
tungsbesprechung gelegentlich einer Auf-
fiihrung der Messe duflerte ihr Befrem-
den, daB Kiinstler solchen Formats sich
heute noch mit , konfessioneller Musik
befassen. Das ist nicht nur eine zuféllige
Stimme. Ob man sich dabei bewuBt ist,
was die Musikgeschichte der ,,konfessio-
nellen” Musik eigentlich verdankt? Um
nur eines zu nennen: daB man bei jedem
Absingen des Deutschlandliedes ein
Choralzitat in den Mund nimmt? War
es doch so gut wie sicher der Anfang
unserer gregorianischen Pater-noster-
Melodie, die dem in ganz katholischer,
also , konfessioneller* Luft aufgewachse-
nen Josef Haydn bei seiner Gott-erhalte-
Melodie vorschwebte, Wollte man kon-
sequent sein, so miiBte man erst recht
Beethovens Missa sollemnis mit dem
Minderwertigkeitsmal ,konfessioneller
Gebundenheit”“ belasten, da sie ja fiir
einen bestimmten gottesdienstlichen Ge-
brauch geschrieben wurde; ebenso Bachs
Matthduspassion auf protestantischer
Seite,

Es ist fiir einen Komponisten nicht
tragisch, wenn man ihm den guten Rat
gibt, die Konzertoffentlichkeit mit , kon-
fessionell gebundener” Musik zu ver-
schonen, denn der Kirchenmusiker hat
noch Mbglichkeiten genug, sich inner-
halb des gottesdienstlichen Rahmens zu
betdtigen. Die ,,Messe* hat nicht den

Konzertsaal notig; wohl aber kdnnte es
sein, daf der Konzertsaal dann und wann
etwas Besinnung und religiose Vertie-
fung noétig hat, und zwar nicht in ver-
schwommener, weltbiirgerlicher Form
irgend einer aufklérerischen Kantate oder
eines unklar philosophischen Oratorien-
textes zum ,,Unaufhorlichen®, sondern in
klar bekenntnism#Big geformter Art:
seien das nun Oratorien iiber ,konfes-
sionelle” Personlichkeiten, wie Judas
Makkabius, Paulus, Elisabeth, oder jener
jahrhundertealte Text, der die Anregung
zu dem musikalischen Wunderwerk einer
h-moll-Messe gegeben hat. Wir wollen
nicht den Konzertsaal zur Kirche machen;
aber auch dem Konzertsaal konnte
manchmal ein wenig Beriihrung nicht
schaden mit jener Kunst, der er iiber-
haupt sein Dasein verdankt, die Jahr-
hunderte vor ihm war: denn lange bevor
es Konzertsile gab, war die Kirche, und
zwar die Kirche eines bestimmt und
klar ausgeprigten Bekenntnisses, die
musikalische Bildungs- und Erhebungs-
stitte fiir das ganze Volk. Sie war und
ist natiirlich ungleich mehr, aber das
steht hier nicht zur Sprache, Es sollte
nie vergessen werden, dafl eine , Konzert-
messe” nur moglich ist, wo es vorher
und gleichzeitig eine , Kultmesse“ gibt,
einen Opfergottesdienst, dem ihre Hilfe
zu leihen, die Musik noch immer als
eine ihrer vornehmsten Aufgaben be-
trachtet hat.
Georg StraBenberger S.].

Besprechungen

Literaturwissenschaft

Trutznachtigall Von Friedrich
Spee. Sonderdruck aus den Neu-
drucken deutscher Literaturwerke des
16, u. 17. Jahrh, Hrsg. von Gustav
Otto Arlt. Halle 1936, Niemeyer. Geb.
M 4.80.

»Aus drei Bereichen steigt die Dich-
tung der ,Trutznachtigall® empor, aus
Frommigkeit, Naturnihe und Volks-
empfinden, Die Frommigkeit gibt ihr
den Gehalt, die Natur die Bilderwelt,
das Volk die Innigkeit der Sprache’:
SchluBworte der kurzen Vorrede, die
der Herausgeber mit warmem Herzen
geschrieben hat; er will damit hindeuten
auf die Zeitgem#Bheit der Neuausgabe.

Aber das Hirtenkostiim, die Verkleine-
rungsformen, die Metaphern, die Reihen-
gebilde von 60 und mehr Strophen: ver-
sperren sie heutigen Menschen nicht
den Zugang zu dieser friihbarocken
Lieddichtung? Paul Hankamer gibt in
seinem grofen Barockwerk (Stuttgart
1936) gerade der befremdlichen Form
dieser Lieder einen tieferen Sinn: Die
Reihengebilde sind Ausdruck unerfiill-
barer Inbrunst des Gefiihls, das einem
unendlich fernen Ziel zustrebt, Aus-
druck der ungeheuren erlebten Ferne
und Jenseitigkeit Gottes. Die Verkleine-
rungen sind der gemiBe sprachliche
Name fiir die Dinge, die der Dichter
liebend sieht als Werk und Zeichen der
gottlichen Schopferliebe (Kosenamen



Besprechungen 59

darf man vielleicht sagen). Die Ver-
gleiche sind nicht leere Metaphern, son-
dern Versuche, die erfahrene sinnlich-
geistige Einheit menschlichen Daseins
ins Wort zu bringen. Die ,,Hirtenmaske*
ist zeitbedingt, aber durch sie hindurch
wird eine inbriinstige Jesusliebe sicht-
bar, die nicht allein den Logos verehrt,
sondern das hohe und schdne mensch-
liche Bild Christi. Wer mit solch tiefe-
ren Einsichten an die ,,Trutznachtigall®
herangeht, der wird sich langsam in
diese priesterlich-religivse Kunst ein-
leben. Er wird dann auch nicht stol-
pern iiber kleinere Schwierigkeiten: die
alte Schreibweise (warum hat man sie
beibehalten?), die alte Sprache: manche
Worter haben ihr Geschlecht, ihre Be-
deutung gewandelt, andere sind unter-
gegangen oder heute nur noch in Mund-
arten lebendig. Wer also geistige Arbeit
nicht scheut und unter dem befremd-
lichen Schein das tiefere Sein sucht und
findet, dem wird Spees Lieddichtung
auch in unserer Zeit Treiberin und Tro-
sterin werden.
J. B. Schoemann S.]J.

Goethes ,Faust® und das Chri-
stentum, Von Karlernst W.
WeiBleder. gr. 8 (39 S.) Leipzig
1936, S. Hirzel. Geh. M 1.40

Wie der Verfasser im Vorwort betont,
ist diese Arbeit ,eigentlich nur die
fliichtigste Skizze, das vielfach verklei-
nerte Abbild eines hochst umfang-
reichen Stoffkomplexes®. Weifileder ver-
weilt verhiltnismiBig lang bei dem, wie
ihm scheint, ,prinzipiellen Gegensatz
zwischen Dichtung und Religion als
metaphysischen Instanzen“ (Diesseits-
richtung der Kunst — Jenseitsrichtung
der Religion u. a.), untersucht dann ,die
Faustdichtung unter metaphysisch neu-
tralem Aspekt (Aporetische Situation)*
und schlieBt mit einer umsténdlichen
Erorterung der ,metaphysischen Aus-
richtung der Faustthematik®, die nach
seiner Ansicht zu einer annehmbaren
,Auflosung” der vorhandenen, storend
wirkenden ,,Aporien“ fiihrt,
kurzes Sach- und Namenregister und ein
etwas umfangreicheres Verzeichnis der
Schriften zum Thema ,Goethe und die
Religion“ sind der fesselnd geschrie-
benen, scharfsinnigen Studie beigegeben.

Auf die vom Verfasser vorgeschlagene
Uberwindung des metaphysischen Bru-

Ein sehr -

ches in der Dichtung kann hier nicht
eingegangen werden., Sie diirfte die
Mehrzahl der Goethe-Kenner wohl kaum
befriedigen. Aber selbst wer ihr zu-
stimmt, muB immer noch mit W. eine
Grundverschiedenheit in der Struktur
der in Frage kommenden beiden For-
men von Religiositit zugeben: ,Zwar
ist es (bei Goethe) eine Religiositit, die
an ein Jenseits und an eine Ewigkeit
glaubt, aber eine anspruchslose Religio-
sitit im Gegensatz zu der christlichen,
welche iiber den, der sich ihr nicht ver-
pflichtet, erkennt, daB er sein Dasein ver-
fehle. Beide Formen sind im Glauben an
ein Jenseits einig, nur daf das Christen-
tum den Menschen auf Kosten des
Diesseits an das Jenseits verpflichtet,
wihrend Goethe, ohne das Jenseits auf-
zugeben, an das Diesseits verpflichtet®
(31). Und wenn schlieBlich durch das
von Goethe mit dichterischer Meister-
schaft eingefiihrte ,,charismatische Mo-
ment der Liebe* nun doch eine engere
Beriihrung mit dem Christentum statt-
findet, so ist auch das kein Beweis fiir
Goethespersénliche christliche Auf-
fassung. Seinem Glauben an die All-
macht der Liebeschlechthin Aus-
druck zu geben, schienen ihm die Sym-
bole und Tatsachen der christlichen Re-
ligiositdt vorbildlich. ,So griff er zu
ihnen, obgleich sie ihm in ihrer Totali-
tit fremd blieben” (33).
A.Stockmann S. J.

Der christliche Erldsungs-
gedanke. Seine Lebensform in der
germanisch-deutschen Dichtung. Von
Ferdinand Hammerschmidt.
[Die religitse Entscheidung, Hefte
katholischer Selbstbesinnung, hrsg.
von P. C. Schroder O.F.M., Heft 9.]
8" (72 8.) Warendorf 1936, Schnell.
M 1.50
Die kurze Schrift ist eine der tiefsin-

nigsten, die wir iiber diesen Gegenstand

gelesen haben. Der weltanschaulich-
religiose Gehalt der altgermanischen

Dichtung ist mit einer Klarheit und

Umsicht behandelt, die mit aller Un-

sicherheit aufriumt, die Fehlerquellen

anderer Deutungen aufdeckt und die

Wahrheit, d. h. den hohen sittlichen

Wert, aber auch die Grenzen ruhig und

bestimmt hervorhebt. Hochstens wire

zu wiinschen, daB das Dumpfe der is-
lindischen Sagas und Edden noch ein



