Flucht aus der «Sorge»
Religiése Not im Spiegel einer Dichtung
‘Von Joh. Bapt. Schoemann S.]J.

icht die Sorge um Haus und Hof, um Weib und Kind ist hier ge-
meint, nicht die Sorge, die unter den Masken Feuer, Wasser, Dolch,
Gift Faust im Studierzimmer erscheint; eher schon die Sorge, die den
ergrauten Faust verwirren will, die nicht Reichtum, nicht Ruhm bannen
kann, deutlicher noch die Sorge, der die Klagen der ,,Duineser Elegien*
R. M. Rilkes entstiegen, die Klage, daBl wir verfliichtigen, daB uns die
Fluten der Herkunft bedrohen, dall uns Blithn und Verdorren zugleich
bewult ist, daB die Nacht dem einzelnen Herzen miihsam bevorsteht, die
Sorge, die Heidegger als den ,Lastcharakter des Daseins® umschreibt,
als Gesetz des Verfalls, als den Absturz in das ,,Nichts®, :
Zu allen Zeiten bedriingte solche Sorge tiefere Menschen; in Wende-
zeiten, wenn die Sensation, der Erlebnisersatz verarmender Seelen, die
Lebensleere nicht mehr auszufiillen vermag, begegnet sie selbst ober-
flichlichen Geistern, doch als Gespenst, das sie dngstigt, dem sie auf den
verschiedensten Wegen zu entfliechen suchen. Mannigfaltig sind auch
heute solche ,,Fluchtversuche”. Eine Dichtung aus dem Anfang des
19. Jahrhunderts soll uns diese ,,Sorge” und die Fluchtversuche sichtbar
machen, die Dichtung Jean Pauls (J. P. Friedrich Richters). Stefan
George nennt ihn einen der grofiten und am meisten vergessenen Dichter;
sein reiches Lebenswerk sei von iiberraschender Neuheit und auffallender
Verwandtschaft mit uns von heute; seine Wesen seien nur die kdmpfen-
den und sich verséhnenden Teile unserer eigenen Seele (Tage und
Taten 60). Im Spiegel seiner Dichtung soll darum zun&chst verdeutlicht
werden, was ,,Sorge” ist; dann soll gezeigt werden, wie der Dichter der
»Sorge’ zu entfliehen suchte; endlich haben wir uns zu fragen, warum
seine Fluchtversuche unzulidnglich blieben. So viel wie mdglich soll Jean
Paul selber sprechen, ein Dichter, der ,,unserer Sprache die gliihendsten
Farben und die tiefsten Klinge gegeben (St. George a.a.0.), der Worte
gesprochen hat, die zu den herrlichsten gehoren, die je ein Menschenmund
sagte (P. Hankamer, Deutsche Literaturgesch. 210) .

Die ,,Sorge®.

»Sorge“ ist der Gedanke der Erden-Eitelkeit, der auf dem Men-
schen liegt und seinen Atem driickt; wenn einer unser aller Nichts fiihlt
und schwért, ein so unbedeutendes, dies zerrissene Bausch- und Bogen-

1 Die hier versuchte Deutung griindet sich auf folgende Dichtungen Jean Pauls:
Schulmeisterlein Wuz (W) (1793); Quintus Fixlein (Qu) (1795); Hesperus (H)
(1795); Siebenkds (8) (1796/97); Titan (T) (1800f03); Flegeljahre (F1) {1804/05) ;
Komet (K) (1820/22). — Kampaner Tal (Ka) (1797). — Sie sind in fast alle euro-
péischen Sprachen iibersetzt.

Stimmen der Zeit. 132. 6 . 24



342 Joh. Bapt. Schoemann S. J.

leben zu verachten (W). Was ist unsere Erde? Schaut ein hoherer Geist
auf sie herab, so sieht er sie unten auf dem Totenmeere schwimmen mit
ihrem engen Friihling, klein und hinabgesenkt, und nur der Widerschein
eines Widerscheins, diister beschienen und jeder Welle nachirrend (8S).
Ja, die ganze Welt ist wahrlich hohl und matt, nur der fallende Schaum
eines Lebens, ein Sprung durch den Reif der Ewigkeit (8). Und die Zeit
brockelt sich in einem Strom von Moder in den Abgrund hinab (W).

Der ganze Schauer der Vergédnglichkeit weht den ,besorgten®
Menschen an, wenn er im Herbst mit schwerer Brust eine Hohe besteigt
und sich in der Schépfung wie ein letztes Wesen umsieht. Weder im
Blau des Himmels noch auf dem Griin der Erde findet er eine Stimme.
Nur eine verlorene Grille schwatzt noch einsilbig in den aufgedeckten
Furchen aus den Stoppeln der abgefahrenen Ahren. Die Viégel scharen
sich unter bloBen MifBlauten zusammen und fliehen in die hdufigen griinen
Garnwinde statt in den entlegenen griinen Friihling; iiber die Auen ohne
Blumen, iiber die Fluren ohne Ahren schweifen blasse Gespenstergebilde
der Verginglichkeit, und iiber den groBen ewigen Gegenstdnden, iiber
Wildern und Bergen, hingt ein nagender Nebel, als wenn sich in seinen
Rauch die erschiitterte, stiubende Natur aufldste (S).

Wie schnell vergeht das Menschenleben! Sich verlingernd und aus-
streckend klettert der Mensch die Ameisenpyramide hinauf, blickt sich
droben drei Minuten um und fihrt einkriechend auf der andern Seite
nieder und kugelt abgekiirzt um auf die um diese Schédelstdtte liegende
Vorwelt... Das junge Rosengesicht voll Friihlinge und voll Durst, einen
Himmel auszutrinken, dorren nicht Jahrtausende sondern Jahrzehnte aus
in ein zerkniilltes Gesicht voll iiberlebter Hoffnungen (W). Was soll man
erst sagen von Menschen, die der Herbstzeitlose gleichen auf abgeernteten
Auen, die ihre Bliiten auf den Nachsommer verschiebt und die ohne
Frucht der Winter iiberschneit (S), oder von den frith Gestorbenen, diesen
abgeschnittenen Laubknospen der Erde, den Blumen, die sich schon in
den Morgenstunden zum Schlafe schliefen (S). Und wenn der Mensch
auch ein hohes Alter erreicht, dann ergreift ihn die ,,Sorge* der Hoffnungs-
losigkeit. Wie eine Blume legt er seine Blumenbldtter zusammen und
wird unkenntlich. Er steht wie die Sonne unten am Horizont im Westen.
Wenn er sich umwendet und den kurzen, mit zertretenen Hoffnungen be-
deckten Weg iiberschaut, blickt ihn der Garten der Kindheit, der im
Osten, tief am Aufgang des Menschenlebens und noch unter einem alten,
blassen Rote liegt, hold an und macht ihn weich. Darauf legt er sich
nicht weit vom Grabe nieder auf die Erde und hofft hienieden nicht
mehr (H).

Noch fliichtiger als das Leben selbst ist die Freude, das Gliick des
Lebens. An allen unsern Freudeblumen hingt eine kleine Erdentrine (S).
Die brennende Sonne des Entziickens wird unserm schwachen Auge nur
in den siebzig Spiegeln unserer siebzig Lebensjahre gezeigt — jeder
Spiegel wirft ihr Bild dem andern milder und bleicher zu — und aus dem
siebzigsten Spiegel schimmert sie uns erfroren an (S). Der Mensch ist
gar nicht gewohnt, in einer von aller Zukunft und Vergangenheit ab-



Flucht aus der ,,Sorge“ 343

gelosten reinen Gegenwart gliicklich zu sein (T). In groem Gliick schlidgt
ihn die entfernteste, noch unter dem Horizont stehende Minute triibe
nieder. Die bange Seele sicht schon iiber die heitere, stille Neujahrsnacht
die Toten des kiinftigen Jahres. Sie will schon jetzt die fliegenden Flam-
men der Feuersbriinste sehen und alles diistere Getiimmel des neu-
geborenen Jammers, der noch keine Zunge hat, vernehmen. Auf die
Sirge, die im kiinftigen Jahr noch ohne Aufschrift stehen, sollen jetzt
schon die Namen kommen (S).

,Sorge* steigt auch empor aus der Erfahrung der Widersinnig-
keiten des Erdenlebens, das dem Dichter erscheint unter dem Bilde
einer Irrenanstalt, worin einer um den andern als Irrenprediger auf-
tritt (S); oder unter dem Bild eines dreistiindigen weinerlichen Lust-
spieles; worin das rote Kind des ersten Akts im flinften zum Jubelgreis
ermattet und dann gebiickt hinter dem herablaufenden Vorhang ver-
schwindet (T); oder unter dem Bild des vielstimmigen Getiimmels eines
Jahrmarkts mit seinen hinab- und hinauflaufenden Menschenbédchen, mit
dem Vor- und Zuriickspringen der Gestalten wie an einer Bilderuhr, mit
der fortsummenden Luft, in der Gegengeschrei und Menschengezink und
Viehgeblok zu einem einzigen betdubenden Brausen zusammenflieBen,
mit Buden-Warenlagern, die ein musivisches Bild des kleinen aus Be-
diirfnissen zusammengeflickten Lebens reichen. Der Anblick dieses Trei-
bens senkt die Seele in humorisch-melancholische Betrachtungen iiber
unser aus farbigen Minuten, Stdubchen, Tropfen, Diinsten und Punkten
zusammengestoppeltes Mosaik-Gemiilde des Lebens.... Er lacht und hért
mit einer nur tieferen Menschen begreiflichen Riihrung einen Binkel-
sianger an (S u. H). :

Noch schwerer (driickt die ,,Sorge‘, die aus dem Wissen um die Be-
drohtheit menschlichen Daseins stammt. Sie verdichtet sich in
Jean Paul zu mannigfaltigen Bildern, zu dem Bild eines Stromes der in
der Stille der Kindheit noch in seiner kleinen Ebene schweigend und als
ein Spiegel des Himmels seinen Abgriinden entgegenzieht (8), spéter aber
zu einem unbindigen, stiirzenden Strome wird, der uns auf seinen Kata-
rakten und Strudeln zerstBt und schiittelt und rédert (W), der schliefilich
anwichst zu einer um uns brausenden Siindflut und uns und alle schim-
mernden Tage unter vier-, fiinffachen Bodensatz begribt (W). Die Erde
schaut der Dichter als eine aus tausendjihriger Asche gegriindete, stiir-
mende Kugel, auf der sich die Winde in unsere kleinen Blumen wiihlen
(W u. S). Das Leben erscheint ihm als ein wildverwachsener Garten, in
dem kein Schritt, sogar in den blilhenden Lustgingen, ganz sicher ist;
mitten in der Fiille dieses Gartens erwartet dich ein fremder, finsterer
Giftbaum und haucht kalte Gifte in das Leben (T). In den dunklen,
labyrinthischen Irrkliiften dieser geistigen Landschaft wird der Ariadne-
Faden selber zur Schlinge. Fanggruben lauern auf uns; die Qualen des
Erdenlebens schieBen wie Vipern in den Tiefen, und Klapperschlangen
biumen sich mit ihren Zdhnen auf; Sorgen sitzen wie Blutigel auf unsrer
blutenden Brust; der blaue Kohlendampf unserer erstickenden Lage um-
wogt uns (8). Irrlichter und Johanniswiirmchen treffen uns in jeder

24*



344 Joh. Bapt. Schoemann 8. J.

Stunde an und wollen uns irrefiihren in der Finsternis des Herzens, in
den Nebeln des Lebens (T). Zuletzt bedroht uns der Tod, der den
Menschen und seine Freuden k#ut, der uns immer unter den Rasen- und
Blumenstiicken des Lebens die schwarze Gottesacker-Erde sehen lafit;
sein beerdigender Niederschlag steigt an uns immer hoéher auf, und in
drei Minuten erreicht er das Herz und iiberschichtet uns (W). Darum
schmeckt das Leben bitter wie Meerwasser oder wie ein miirber, stduben-
der Sodomsapfel, dessen Geschmack man nicht aus dem Munde bringen
kann, man mag gurgeln, soviel man will (S).

Endlich ergreift jedes tiefere Herz einmal die unheimlichste Sorge, die
Sorge um die eigene Seele, die Sorge um Gott. Dann kommt zu
ihm ,,die schwarze Stunde®, die Mitternacht bricht an, in der er Gott
nicht mehr sieht; auf Gottes Thron liegt der Tod und miht um sich
und wirft bis ans Nichts seine Frostschatten und seine Sensenblitze. Dann
steigt der Mensch in der Nacht mit Jammer auf einen Hiigel, und er-
grimmt blickt er in die sanften Sterne und ruft: Wo ist die Ewigkeit?
Wo ist der Unendliche? Das verhiillte Ich greift nach sich selber umher
und st68t an seine kalte Gestalt. Und wieder ruft er zum zweiten Sternen-
gefild empor: Schimmere mich nicht an, du bist nur das Gemailde an
einem unendlichen Gottesacker-Tore, das vor der Wiiste des unter dem
Raume begrabenen Lebens steht. Hohnet mich nicht, Gestalten auf hoheren
Sternen; denn zerrinne ich, zerrinnt ihr auch.... O Hoffnung, wo bleibst
du? (H)

Flucht aus der ,,Sorge™.

Was Jean Paul eine seiner Gestalten aussprechen 14B8t, klingt wie ein
personliches Bekenntnis: Mit den Oberfliigeln der Phantasie und den
Unterfliigeln der Laune suche ich iiber alle Fanggruben des Lebens hin-
wegzufliegen (S, IX). Mit der Einbildungskraft also und dem Humor
sucht er der ,,Sorge* zu entflichen. Die geradezu zauberische Verwand-
lungskraft seiner Phantasie sei verdeutlicht an einem Beispiel aus dem
,Titan*: Da schildert er einen Jiingling, der oft im Mai bei heftigem
Wind in einen Apfelbaum steigt und sich in die Arme seines Gezweiges
legt. Wenn ihn nun die schwankenden Zweige zwischen dem Gaukeln der
Schmetterlinge und dem Summen der Bienen und Miicken und den Nebeln
der Bliiten schaukeln, und wenn ihn die Wipfel bald unter fettes Griin
versenken, bald vor tiefes Blau und bald vor Sonnenblitze drehen, dann
zieht seine Phantasie den Baum riesenhaft empor; ‘er wichst allein im
All, gleichsam als sei er der Baum des unendlichen Lebens, als stiegen
seine Wurzeln in den Abgrund, als hingen die weiBlen und roten Wolken
als Bliiten in ihm und der Mond als eine Frucht, als blitzten die kleinen
Sterne wie Tau, und der Mensch ruhe in seinem unendlichen Gipfel, und
ein Sturm biege den Gipfel aus dem Tag in die Nacht und aus der Nacht
in den Tag (IV). Mit dieser zauberischen Einbildungskraft sucht sich
der Dichter aus den Angsten des Daseins zu befreien.

Sie verzaubert ihm die Natur in eine Trosterin. In der Friihe eilt er
hinaus und steigt auf einen Berg und schaut sich um und sucht rund im



Flucht aus der »oorge" 345

Himmel das, was den beklommenen Menschen triéstet, was die Nebel des
Lebens niederschligt. Wenn sich dann die Morgenrte unter dem Hori-
zont klimmend heraufhebt, liegen die Qualen des Erdenlebens drunten,
und keine Klapperschlange kann sich mit ihren Zihnen aufbdumen bis
an seinen Berg. Da im Freien, vor dem Meere des uniibersehlichen Lebens
zieht der blaue Kohlendampf unserer erstickenden Lage tief unter uns,
da breitet der erhobene Mensch die wundgedriickten, losgeketteten Arme
wie fliegend im reinen Ather aus und will mit ihnen alles umfassen, was
iiber ihm ruht, und streckt sie nach dem unendlichen, unsichtbaren Vater,
nach Gott, hin und nach der sichtbaren Mutter, nach der Natur, und sagt:
»Nimm nur diese Linderung nicht zuriick, wenn ich drunten wieder in
den Schmerzen und in dem Nebel bin*“ (S). Aber noch hoher trigt ihn
die Einbildungskraft empor: Dann ist ihm, als werde sein Herz und
sogar sein Kérper wie der eines betenden Heiligen iiber die Laufbahnen
einer gierigen, kriechenden Zeit emporgehoben. Die groBen Menschen
einer groBeren Zeit treten unter ihre Triumphbogen und winken ihm,
niher zu ihnen zu kommen (T). Wenn ihn die Gespenster der Einsamkeit
umschleichen, wenn die Erde ihn anekelt, wenn er lacht iiber die weiner-
liche Komédie des Lebens, erblickt das Seelenauge der Phantasie den
hoheren Freund. Er umfaBt ihn, den Baum des hdheren Lebens, er um-
strickt ihn mit tausend Kriften und Zweigen, damit er aufsteige aus dem
zertretenen Kot um ihn, hoffend, von einem grofen Menschen geheilt,
gestillt, erquickt, erhoben zu werden (H).

Ja die michtige Einbildungskraft tréigt ihn empor bis zu den h6heren
Geistern, denen unsere Erdkugel sein mag wie ein Erdball fiir Kinder,
den der Hofmeister dreht und erklirt, die Kiigelchen der Milchstrafie wie
eine Paternosterschnur aus Weltkugeln (S). Vor der Sphiarenmusik des
Universums sind ihm menschliche Kunst und menschliche Einfalt gleich
groBf (T). Wenn er aus dieser Hohe auf die Menschen sieht, wird er Miihe
haben, einen Unterschied zu erkennen zwischen Kant und seinen Rasier-
spiegeln, den Kantianern, zwischen Goethe und seinen Nachahmern. Denn
kleine Stufen laufen vor einem, der auf der héheren Stufe steht, vollig ein.
Dann aber tut er plétzlich mit seiner Phantasie aus der Hohe einen Sprung
in die Tiefe, in das ganz kleine und enge Menschenleben. Denn das Kleine
ist seinen Augen ein zerrbildnerischer Verkleinerungsspiegel alles grofien
biirgerlichen Pompes. Das Menschliche kann ihm nicht klein genug sein;
denn die Kleinheit der Menschenwerke verkleinert sich durch ihr Ver-
groBern. ... So entflieht er auf den Fliigeln der Einbildungskraft den Wider-
sinnigkeiten und Widerwirtigkeiten des menschlichen Getriebes.

Aber noch bleibt die driickendste ,,Sorge* zu bannen, die ,,Sorge* um
die eigene Seele und die ,,Sorge” um Gott. Wie rettet sich der Dichter
aus der ,,schwarzen Stunde“? Durch Erschiitterung des Herzens!
Der grausame, schneidende Blitz einer grofien Minute, dessen Widerschein
iiber den ganzen Strom des Lebens leuchtet, soll ihn blind machen gegen
Irrlichter. Er braucht eine heftige Erschiitterung gegen die immerfort
nagenden Leidenschaften, die geborenen Gottesleugner und Ungldubigen (S).
Und die Einbildungskraft verhilft ihm zu einer solchen Erschiitterung.



346 Joh. Bapt. Schoemann S. J.

Denn folgenden Vorsatz faBt er fiir eine Stunde, in der einmal sein Herz
so ungliicklich und ausgestorben wire, dafl in ihm alle Gefiihle, die das
Dasein Gottes bejahen, ausgestorben wiren: Ich will mich dann mit fol-
genden Gedanken erschiittern und — sie werden mich heilen und mir
meine Gefithle wiedergeben: Gibt es keinen Gott, so ist das ganze
geistige Universum zersprengt und zerschlagen in zahllose quecksilberne
Punkte von Ichs, die blinken, irren, zusammen- und auseinanderflichen
ohne Einheit und Bestand. Niemand ist im All so sehr allein wie ein
Gottesleugner — er trauert mit einem verwaisten Herzen, das den gréften
Vater verloren, neben dem unermeBlichen Leichnam der Natur, den kein
Weltgeist regt und zusammenhilt, und der im Grabe wéchst; und er
trauert so lange, bis er sich selber abbrockelt von der Leiche. Die ganze
Welt ruht vor ihm wie die groBe, halb im Sande liegende dgyptische
Sphinx aus Stein; und das All ist die kalte eiserne Maske der gestaltlosen
Ewigkeit (S)2. Diese Vorstellung erschiittert das Herz so stark, daf} die
dunklen Schatten der Zweifel fliechen. Die Seele weint vor Freude, dafi
sie wieder Gott anbeten kann — und zwischen dem Himmel und der Erde
streckt eine frohe vergingliche Welt ihre kurzen Fliigel aus und lebt wie
der Mensch vor dem unendlichen Vater; und von der ganzen Natur
flieBen friedliche Tone aus wie von fernen Abendglocken. Aber solche
Erschiitterung des Herzens verscheucht nicht nur die dunklen Zweifel am
Dasein Gottes, die Einbildungskraft ruft Gott an mit gewaltigen Be-
schworungen. Am strahlendsten zeigt er sich dem Herzen in der Sternen-
nacht; dann geht der grofite Gedanke des Menschen am Himmel auf wie
eine Sonne®. Sein emporgehobener Geist hért den Sturmwind, der die
Erde um die Sonne treibt, und den gréften Sturmwind, der hinter den
Sonnen weht und sie um ein verhiilltes All fiihrt, das mit Sonnenflammen
im Abgrund liegt. Dann tritt er von der Erde in den leeren Ather; hier
schwebt er und sieht die Erde zu einem fliegenden Gebirge einschwinden
und mit sechs andern Sonnenstiubchen (Planeten) um die Sonne spielen.
Dann schaut er umher im runden, blitzenden, hohen, aus Sonnen erbauten
Gewdlbe, durch dessen Ritzen die unermefliche Nacht schaut, in der das
funkelnde Gewdlbe hingt. Er fliegt Jahrtausende, aber er trifft nicht auf
die letzte Sonne und in die groBe Nacht hinaus. Er schlieft das Auge
zu und wirft sich mit einem Gedanken iiber den Abgrund und iiber die
ganze Sichtbarkeit, und wenn er es wieder 6ffnet, so umkreisen ihn, wie
die Seele Gedanken umkreisen, neue hinauf- und hinabstiirmende Strome
aus lichten Wellen und Sonnen, und das Feuerrad einer neuen Milch-
straBe wilzt sich um im Strom der Zeit. Da riickt ihn eine unendliche
Hand aus dem ganzen Himmel; er sieht zuriick und heftet sein Auge auf

2 Im ,,Titan® heiBt es: ,,Die Welt ohne Gott hitte ein Sinnbild in einem Masken-
ball, auf dem sich eine Gesellschaft in Spielkarten verkleidet, sich selber mischt
und ausspielt und sticht® (50. Zeile).

3 Wenn man sieht, wie Jean Paul hier in hohen und immer hoheren Spiralen
sich emporschraubt bis zur hochsten Hohe, so ist man versucht, an seinen Lands-
mann Meister Eckhart zu denken (vgl. diese Zeitschr. 129 [1935] 7). Doch wenn
bei Eckhart die emportreibende Kraft der spekulative Intellekt ist, so bei Jean Paul
die schopferische Phantasie.



Flucht aus der ,,Sorge® 347

das erblassende, eintrocknende Sonnenmeer; endlich schwebt die entfernte
Schépfung nur noch als ein bleiches, stilles Wolkchen tief in der Nacht;
er diinkt sich allein und schaut sich um und — ebensoviel Sonnen- und
MilchstraBen flammen herunter und hinauf, und das bleiche W&lkchen
hingt noch zwischen ihnen bleicher, und auien umden ganzen blendenden
Abgrund ziehen sich lauter bleiche, stille Wélkchen, — — Zwischen den
wandelnden Feuerbogen, zwischen den von einem in den andern Abgrund
geschleuderten Milchstrafien — da flattert ein Stdubchen, aus sechs Jahr-
tausenden und dem Menschengeschlecht gemacht, die Erde. Wer erblickt
und versorgt das flatternde Stdubchen mitten im gérenden, verwitternden
Chaos? Du, Allgiitiger, erhiltst uns, Du, Unendlicher, Du, o Gott, Du
bildest uns, Du siehst uns, Du liebst uns.... Da, wo die Ewigkeit ist, da,
wo die UnermeBlichkeit ist und wo die Nacht anfingt, da breitet ein un-
endlicher Geist seine Arme aus und legt sie um das groBe fallende Welten-
all und trigt es und wirmt es. Gott ist die Ewigkeit, Gott ist die Wahr-
heit, Gott ist die Heiligkeit — er hat nichts, er ist alles — das ganze
Herz faft ihn, aber kein Gedanke. ... Alles Unendliche und Unbegreifliche
im Menschen ist sein Widerschein; aber weiter denke nicht! Die Schop-
fung hingt als Schleier, der aus Sonnen und Geistern gewebt ist, {iber
dem Unendlichen; und die Ewigkeiten gehen vor dem Schleier vorbei und
ziehen ihn nicht weg von dem Glanze, den er verhiillt (H 25).

Durch Erschiitterung des Herzens sucht er auch der sSorge” um die
eigene Seele, den Zweifeln an der persdnlichen Unsterblichkeit
zu entfliehen. Wiederum 1Bt er das Herz entscheiden: Der Leugner der
Unsterblichkeit stelle sich einmal vor, statt sechzig Jahre lebe der Mensch
nur sechzig Minuten; dann sehe er zu, ob er den Anblick geliebter und
weiser Menschen als zweckloser, stundenlanger Lufterscheinungen, als
hohler, diinner Schatten, die dem Lichte nachflattern und im Lichte so-
gleich zerfliefen und die ohne Spur und ohne Weg und Ziel nach einem
kurzen Schwanken hinaus in die kalte Nacht verrinnen, ob er diesen An-
blick ertragen kénnte; nein, auch ihn iiberschleicht die Voraussetzung
der Unverginglichkeit; sonst hinge immer iiber seiner Seele eine schwere
Wolke, und unter der Erde liefe iiberall mit ihm ein ewiges Beben....
Ja, dann, wenn alle Wilder dieser Erde Lusthaine wiren, alle Inseln selige,
alle Felder elysische und alle Augen heiter, ja, dann — nein, auch dann
hitte der Unendliche unserem Geist durch diese Seligkeit den Eid ihrer
Dauer getan, — aber jetzt, o Gott, da so viele Hiuser Trauerhduser, so
viele Felder Schlachtfelder, so viele Wangen bleich sind, da wir vor so
vielen roten, zerrissenen und geschlossenen Augen voriibergehen: o! konnte
jetzt das Grab bloB der letzte einschlingende Strudel sein? Und wenn
endlich die Erde nach tausend Tausend Jahren an der néheren Sonnenglut
ausgestorben und jeder lebendige Laut auf ihr begraben wire, konnte
da ein unsterblicher Geist auf die stille Kugel niederschauen und den
leeren Leichenwagen ziehen sehen und sagen: Drunten flieht der Kirchhof
des armen Menschengeschlechts in den Krater der Sonne — auf dieser
Brandstitte haben einmal viele Schatten und Trdume geweint und ge-
blutet, aber nun sind sie lingst alle zerschmolzen und verraucht — fliehe



348 Joh. Bapt. Schoemann 8. J.

hin in die Sonne, die auch dich auflést, stumme Wiiste mit deinen ein-
gesogenen Trinen und mit dem vertrockneten Blute! — Nein, der zer-
stochene Wurm diirfte sich emporkriimmen gegen den Schépfer und
sagen: Du hast mich nicht zum Leiden schaffen diirfen! (Ka) Aber die
Seele ist ja unsterblich! Der Mensch sieht empor und schldgt die Fliigel
seiner Seele auf; und wenn die sechzig Minuten, die wir sechzig Jahre
nennen, ausgeschlagen haben, so erhebt er sich und entziindet sich stei-
gend, und die Asche seines Gefieders fillt zuriick, und die enthiillte Seele
kommt allein, ohne Erde und rein wie ein Ton, in der Héhe an (Qu).
Funkelnd blickt das alte Auge eines glidubigen Greises unter den spar-
samen Augenbrauen in den Himmel, und Herz und Zunge erhebt sich
ihm, wenn er von dem lichten Himmel iiber der schwarzen, tiefen Erde
spricht und von der Hoffnung auf den Sternenhimmel nach dem Tode,
den dann keine Erdscheibe wie jetzt durchschneidet, sondern der sich
um sich selber ohne Anfang und Ende wélbt (T).

Unzuldngliche Fluchtversuche.

Dafl es Jean Paul nicht gelungen ist, die ,,Sorge" ganz aus seinem
Herzen zu bannen, haben alle, von Eichendorff (1857) bis Kommerell
(1933), gespiirt, die tiefer in seine Dichtung eingedrungen sind. Eichen-
dorff nennt seine ,,Herzenshimmelfahrt*, seine Lehre von ,,dem allein-
seligmachenden Herzen* eine ,,gutmiitige Tduschung®. Daher komme die
trostlose Wehmut in allen seinen Schriften, daher stammten die ver-
zweifelten Luftspriinge seines Humors (Gesch. der poet. Lit. Deutsch-
lands). Johanes Alt (Jean Paul, Miinchen 1925) bekennt, er finde bei Jean
Paul immer wieder eine qualvolle Leere, das furchtbare Gefiihl einer un-
erhorten Einsamkeit, ein unerklirliches Grauen (157). Max Kommerell
(Jean Paul, Frankfurt a. M. 1933) sagt dhnliches durch einen Vergleich aus
der Musik: Gerade weil die Scherzi (seines Humors) von so ungeziigeltem
Ubermut poltern und kichern, fallen die Téne der Schwermut untrostlich
und unversieglich in die Seele (367). Und Jean Paul verteidigt sich selber,
wenn er im ,Siebenkids“ den grimmigen Humor seines Leibgeber mit
folgenden Worten verteidigt: Solchen Lesern, denen diese Scherze nicht
ernsthaft genug sind, will ich irgendwo dartun, dal sie es zu sehr sind,
daB nur eine beklommene Brust so lachen, daB nur ein zu fieberhaftes
Auge, um das die Feuerwerke des Lebens wie fliegende Funken schweifen,
die dem schwarzen Star voranflattern, solche Fieberbilder sehen konne
(XI). Wie wir gerade aus dem hellen Gel4chter der griechischen Komoadie
den dunklen Ton heraushoren, dafl die Traumwelt der Tragtdie dem
griechischen Menschen das Gleichgewicht zwischen Schuld und Schicksal
nicht ganz herzustellen vermochte, so spricht gerade der grimmige Humor
Jean Pauls am deutlichsten von seinen miflungenen Fluchtversuchen.

Nun die entscheidende Frage: Warum blieben seine Versuche unzu-
ldanglich? Gibt Fr. Knorr die richtige Antwort, wenn er schreibt: ,,Weil
er um den Menschen als Ich eindringlicher wuBte als um die Krifte, die
ihn im Miteinander binden, weil er im Kampf gegen die Gefdhrdungen
des bloBen Ichseins allein blieb; weil er diesen Kampf zwar mit dem Blick



Flucht aus der ,,Sorge" 349

auf die Gemeinschaft (bes. im Titan), aber ohne die wahren und leben-
digen Krifte des Miteinanderseins gefiihrt hat (Neue Jahrbiicher fiir
Wissenschaft und Jugendbildung 1936, 545 ff.)? Mit andern Worten: Weil
er nicht aus der ,Sorge” in die Geborgenheit der Gemeinschaft floh?
Heute fiihlen sich viele im Mythus der Gemeinschaft, des Volkes gesichert
und geborgen; er ldBt ihnen einen metaphysischen Sinn des Lebens auf-
leuchten. Denn durch das Volk, dem sie angehoren, durch Blut und
Boden, ist ihnen in der UnermeBlichkeit des Raumes und der Zeit ein be-
stimmter Ort als Heimat zugewiesen, fiir die zu leben und zu sterben ihr
Schicksal und Vorrecht ist. Ja sie glauben, alles, was sie sind und haben,
durch das Erbe des Volkes, durch die Bejahung seines Schicksals zu sein
und zu haben. Ihnen wird also ein Endliches, eine endliche Schicksals-
gemeinschaft zum Urquell aller Werte. Sind aber alle endlichen Werte
bis in ihre letzte Tiefe hinein gesichert, wenn nicht ein Unendliches, ein
Ewiges sie hilt iiber dem Abgrund des Nichts?* Vélker sind nicht ohne
Ende, Volker sind nicht ewig. Wohl brausen sie ein in die Zeit mit eher-
nem Auftrag, wohl wogen sie wie Strome durch das Weltland, menschen-
vergieBend, geschlechterverschiumend (G.v. Le Fort, Hymnen an Deutsch-
land), aber eine Zeit kann kommen, in der die Schuld der Vélker grofl
wird wie die Nacht und mit sternloser Krone die Linder umgreift, bis
sie endlich als finstere Herrin der Vidlker ganze Vilker unter endlosen
Griberbogen begrdbt. Dann iiberrauschen nichtlich fliehende Engel-
geschwader das gottlos gewordene Licht der flimmernden Stéddte, und im
seichten Gewisser ihrer fliichtigen Wohltage segeln verlorene Vdolker
(a.a.0. 33 37). Wie kann also das Volk, mag es noch so urspriinglich
reich und tief gegriindet sein, die letzte metaphysische Sicherung geben?
Nur der ewige Gott hilt den Menschen und alles Menschenwerk gesichert
und geborgen iiber dem Abgrund metaphysischer Nichtigkeit.

Aber ist denn Jean Paul nicht aus der ,,Sorge” in die Arme des un-
endlichen Vaters geflohen? (Siehe oben.) Und doch blieb sein Flucht-
versuch unzulinglich? Ein tiefsinniger Vergleich im 10. Kapitel des
»Siebenkids” scheint die Losung dieses Ritsels zu enthalten. Dort sagt
der Dichter den Lesern: Sprecht hier nichts gegen das diinne Spinnen-
gewebe, das uns und unser Gliick trigt; haben wir es aus unserem Innern
gesponnen und herausgezogen wie die Spinne ihres, so hilt es uns auch
ziemlich, und gleich dieser hiingen wir sicher und mitten darin, und der
Sturmwind weht uns und das Gewebe unbeschidigt hin und her. Den Dichter
und sein Gliick trigt, d. h. ihn bewahrt vor dem Sturz in den Abgrund der
Verzweiflung, ein diinnes Spinnengewebe, eine Traumwelt, die er aus
seinem Innern herausgesponnen hat; sie sichert ihn gegen die gewdhn-
lichen Lebensstiirme, aber sichert sie ihn auch gegen die gewaltigen Or-
kane, die aus den dunkelsten Tiefen der Menschenseele heraufbrausen?
So leidenschaftlich Jean Paul z. B. in der ,,Clavis Fichtiana“ (1800) den
Idealismus Fichtes bekimpft, so sehr er fordert: Auf ein ewiges Ich in
uns, auf ein ewiges Du iiber uns miissen wir hoffen, uns sei das lichte
Ich keine selbstschaffende Sonne, sondern nur eine lichte Ritze am irdi-

4 Vgl. O. Bauhofer, Die Heimholung der Welt (1937) go ff.



350 Ludwig Kosters S. J.

schen Gewolbe, durch die der ferne ausgebreitete Feuerhimmel in einem
sanften und vollendeten Kreise bricht und brennt, es scheint ihm dennoch
nicht gelungen zu sein, die geheimste Verkrampfung des Ichs in das
»Selbstschaffenwollen zu 16sen; dem von sich aus sich neigenden, die
Menschen zu Horchen und Gehorchen emporstreckenden géttlichen Du’
scheint er nicht begegnet zu sein. Statt sich eine Traum-Sicherung zu
bauen, hitte er besser den Rat des Buches der Weisheit (13, 1) und des
hl. Paulus (Rom. 1, 20) befolgt, mit wachem Denken und demiitigem
Beten aus den sichtbaren Geschépfen zu dem unsichtbaren Schépfer auf-
zusteigen. Wire ihm dann in der Geschichte die Gestalt Christi entgegen-
getreten, dann hitte sich ihm der Weg gedffnet in die tiefste Geborgen-
heit, die auf Erden erreichbar ist. Denn kein Mensch hat bisher zu sagen
gewagt, und in Ewigkeit wird keiner, der bei Sinnen ist, zu sagen wagen,
was Jesus Christus gesagt hat: ,Niemand wird sie meiner Hand ent-
reilen. Mein Vater, der sie mir gegeben hat, ist michtiger als alle; nie-
mand kann sie der Hand meines Vaters entreifen. Ich und der Vater sind
eins“ (Joh. 10, 29).

Oder hat Jean Paul am Ende seines Lebens die Traumsicherung ver-
lassen? Darf man aus seiner letzten, unvollendeten Dichtung, dem ,,Ko-
meten®, in der er wie Shakespeare im ,,Sturm‘ und Cervantes im letzten
Teil des ,,Don Quijote” Gericht hilt iiber seine Triume, darf man aus
dieser Dichtung herauslesen, dall er nun endgiiltig verzichtet auf die
fritheren ,,Fluchtversuche” und demiitig horcht, was das gottliche Du
sagt, und einfdltig gehorcht dem heiligen Willen, der ihn emporschreckt?
Hat sich das ,,Kind“, das Jean Paul sein Leben lang war, endlich dem
allgiitigen Vater ergeben, um gesichert und geborgen auszuruhen in
seinen Armen?

Der Christusglaube eine Tatsache
Von Ludwig Kosters S.].

Von vielen Menschen unserer Tage wird der Christusglaube bekimpft,
nicht selten leidenschaftlich bekdmpft. Der Christusglaube lebt
also, ist eine Tatsache.

Er ist eine Tatsache, zu der man Stellung nehmen muB. Entweder
schliefle ich mich diesem Glauben an oder ich lehne ihn ab; entweder
ist Jesus Christus wirklich der wesensgleiche Gottessohn oder er ist
es nicht. Ist er es wirklich, dann ist das Christentum die einzig wahre,
von Gott geoffenbarte Religion, dann ist Christi Wort die héchste Norm,
vor der jede andere Auffassung zu schweigen hat; dann ist der christliche
Glaube, der Christen Hoffnung fiir Zeit und Ewigkeit, auf Felsengrund
gebaut. Oder Christus ist nicht wahrer Gott: dann ist er nur ein Mensch

5 Vgl. Th. Steinbiichel, Der Umbruch des Denkens. Die Frage nach der christ-
lichen Existenz erldutert an F. Ebners Menschdeutung (Regensburg 1936), wo
manch Treffendes gesagt ist iiber die Begegnung des menschlichen Ich mit dem
gottlichen Du.



