216 Irene Behn

odber feiner Arbeitemeile entgegengebracht mird., Wenn vollends die Frage
nach der Berechtigung oder dem Umfang der Kafuiftik zu einer Parteifache
geftempelt wird, dann ift jedes Bemiihen um Verftindigung faft ausfichtslos.

Nichts kénnte mir fernerliegen, als das Recht einer ernften, fachlichen Kritik
auch an den Methoden Oer Moraltheologie zu beftreiten oder zu erfchieren.
Man mag daher in aller Offenheit riigen, was an der Kafuiftik zu beanftanden
ift, und man mag beffere Wege zum Ziele der fittlichen Vervollkommnung und
zur wiirdigen, heilfamen Vermaltung des BuBfakramentes erproben. Der Unter=
fchied oder auch Gegenfat in der Methode und Darbietung des moraltheologifchen
Stoffes ift an fich nicht tragifch zu nehmen; er kann fogar anregend und be=
lebend mwirken. Wer immer alfo zum zeitgemiBen Ausbau, zur tieferen Be=
griindung und lichtvolleren Darftellung der Moraltheologie - mit oder ohne
Kafuiltik - beizutragen vermag, er foll willkommen fein. Doch dagegen ware
wohl Einfpruch zu erheben erlaubt und geboten, wenn jeder neue Verfuch
AuslichlieBlichkeit fiir fich forderte und andere, in die gleiche Richtung gehende
Beftrebungen herabfietite. Man pflege das Eigene, ohne das Fremde zu ent-
werten.  Aile Methoden haben ihre Grenzen und Gefahren, alle haben nur
eine dienende Aufgabe fiir das grofe Ganze und miiffen fich ihrer Erginzungs=
bediirftigheit ftets berulit fein und bleiben. Wenn die Kafuiftik als ein Teil der
Moraltheologie nicht alles leiftet, was die Moraltheologie als Ganzes leiften
foll, fo ift deshaib nicht das zu tadeln, was fie wirklich leiftet. Je mehr aber die
einzelnen Zmeige der Moraltheologie, die fpekulative, die afzetifch=myftifche
und die haluiftifche Methode, in friedlichem Wetteifer zufammenmirken, defto
gréBer wird der Gewinn und Segen nicht nur fiir die Wiffenfchaft, fondern auch
fir die Kirche und die Seelen fein.

San Juan Oe la Cruz
Von Irene Behn

ee ift ein tragender Rhythmus in der »Subida«? von Juan de la Cruz, in

jenem nichtigen Aufftiege; es ift die Durchdringung einer Eigenbemegung
mit einer iibernatiirlichen Bervegung: Liebe, Glaube, Hoffnung, im Grunde nur
eines, verichmelzen mit den Orei einzelnen Seelenhriften und doch mit dem ganzen
Gemiite - fchon Deutet fich in der entbldBten Seele an, was fie fpiter ganz ausfiillen
foll, Das myftifche Leben des Dreifaltig=Einen?. Die Haltung, in der fich die

1 Vgl. diefe Zeitichrift BO. 131 (1937) S. 381 ff.

2 Zeigte San Juan de la Cruz in feiner »Subida« die Seele als Anfingerin auf ihrem
Wege zu Gott, in der aktiven Nacht der Ashele, fo enthiillt er in der »Noche Oscurac,
der »palfiven Nacht<, die Erhebung der entbldBten Seele bis zur Hohe des »myitifchen
VerlSbniffes«. Das vollkommenfte Werk des Heiligen, die »Llama de amor viva«, zeugt
von dem erhabenften Leben, mit dem nur die vollkommen gemwordene Seele begnadet
wird - von dem Gnadenleben in »myitifcher Ehe«, Wer voreingenommen ift gegen die
Kennzeichnung h&chfter Heiligkeit und ihrer geiftlichen Fruchtbarkeit als eines »Ver=



San Juan Oe la Cruz 217

fo gefiihrte Seele dem hochften Ziele nihert, ift die Des Gebetes, eines Gebetes,
das an Reinheit und Ganzheit ihm gleicht, der Ein und Alles ift. Die entledigte
Seele foll »eingezogen fein bis in ihren Kern«3; und fo in ihrer Ganzheit - mit
cinem Gediichtnis, das die Vergangenheit zufammenfaBt, mit einem Willen, der
nichts Zukiinftiges erftrebt auBer dem Emwigen, mit einem Geifte, der nichts
vergegenmwiirtigt als den Geliebten - nicht anders foll fie Gott anrufen und ver=
herrlichen. Weilelos fucht fie den Weifelofen, damit er fich ihr auf feine Weile
offenbare. Wann kommt durch das Dunkel vom Ziele her die Ermiderung?
Wann oandelt fich das Gebet folcher Sammlung in das »eingegoffene« Gebet der
Rube? Wann endlich werden in der Nacht Géottliches und Menfchliches vereinigt?

»Nicht deshalb darf die geiftige Seele fich abmiihen; denn Gott wird nicht
unterlaffen, zu feiner Zeit zu Hilfe zu eilen. Und fiir ein fo groBes Gut 148t fich
vieles dberftehen und erleiden in Hoffnung und Geduld.« Aber dies gottliche
Einmirken gehort, wie der Heilige fchreibt, mefentlich zur »paffiven Nacht«, die
fich zur aktiven verbilt wie Myftik zur Ashefe. Die myftifche Seele verldht nicht
Oie Hohe Der Ashefe; aber fie hilt fich in »Ruhe« auf ihr, wie auf einem fchroffen
Gipfel, wo jeder Schritt nur Abftieg bedeuten kann; Ashele tritt nicht mehr in den
Kreis der Aufgaben und des BewuBtieins fiir die myftifch begnadete Seele, die
nach Héhen trachtet, in die fie nur noch getragen roerden kann.

In der »Dunkeln Nacht« mird Gott felber als der Handelnde offenbar. Mit dem
Innewerden feiner Einwirkung beginnt das myftifche Leben, das nichts anderes
ift als das wahre Leben Gottes, gewil gemworden in der Seele. Es gibt ein erftes
Merkmal, daB Géttliches in die Seele einflieBt und keine Selbftbeeinfluffung fie
narrt: Das einzige, movon die Seele fich nicht felbfttitig entbldBen foll?, die Be=

[5bniffes« und einer »Ehe«, wer ferner annimmit, daB fich die Liebesmyltik von der
tragfihigen Lehre eines hl. Thomas in den Flugland des Individualismus verliert, der
greife zu dem Werke Deffen, Der als erfter Thomift Frankreichs gilt, zu »Distinguer pour
unir ou les degrés Du savoir« von Jacques Maritain. Diefes Buch gipfelt in Der Lehre
Oes hattilifchen Heiligen und mweil den VerkRennern myftifcher Sprache und myftifchen
Zieles wirkfam zu begegnen:

»Wihrend die fpehulative Sprache wefentlich ontologifch ift, weil fie dem reinen Ob=
jekt Oer Erkenntnis zugemwandt ift, hat Oie praktifche und myftifche Sprache, weil fie die
Dinge in ihrer Bezichung zu dem mwirkenden Subjekt wie ihm einverleibt betrachtet,

Dagegen notwendig und felbft als Bedingung ihrer Exaktheit pfychologifche und ge=

fiilhlsmédBige Dominanten. Was aber im befondern Oie Bezichung Dder Seele zu Gott
und ihre Einigung mit ihm angeht, fo 3Bt fich aufzeigen, daB gemwiffe Ausdrucksioeilen
Oer Myftiker, die, theologifch genommen, iiberaus gemwagt ericheinen, erft dann ihren
wahren Sinn empfangen, wenn Oer_ Liebe eine autonome Ausdruchsioeile zugeftanden
wird« (S. 666/7).

Und nach einem Vergleiche Oes angelifchen Doktors mit Oem Kirchenlehrer Oer
Myftik kommt Maritain zu dem Ergebnis:

Wir ftehen bei San Juan de la Cruz »mwie Antipoden zu dem neuplatoniichen Intellek=
fualismus., Und wir ftehen bei ihm mitten in Oer Theologie des hl. Thomas, recht
eigentlich in ihrem Herzen. Und wir ftehen gleichfalls -~ wie hinzugefiigt werden mub -
fehr weit entfernt von gemwiffen neuzeitlichen Auslegern Oes hl. Juan 0e la Cruz« (S. 643).

3 Obras del mistico Doctor San Juan Oe la Cruz, ed. Fray Gerardo Oe San Juan De
la Cruz (Toledo 1912/14), Subida, S. 384,

4 A. a. 0. Avisos S, 47,




218 Irene Behn

trachtung Oes Menichenfohnes, zumal feiner Paifion, es trocknet ihr aus, ohne
irgend einen Saft geiftlicher Troftung zu fpenden. Mit der lesten Eigenbemegung,
Oer dishurfiven Meditation, ift der Aufftieg vorbei. Dank der Durchdringung von
Leben und Heilslehre eignet der Seele nun jene Einheitlichkeit, die allen, auch des
myftifchen Lebens, Kernbedingung ift. Nicht gleich, nach aller Anfpannung,
tiberlidBt fie fich empfianglicher Geldftheit, und faft unmerklich fetit ein, was keine
Aktivitat geben hann: ein intenfives Innererden ftatt extenfiven Erkennens - das
Gebet der Ruhe, und in ihm jene »noticia amorosa«, kein ldhmend Raltes Be=
rouitroerden Oes eigenen Selbftes, fondern ein »liebevolles Sichkundgeben«. In
diefem Gebet Der Ruhe gleicht die Seele der Luft: je dunftlofer fie ift, »je unberveg=
ter und Ourchfichtiger, um fo mehr wird fie von der Sonne ermdrmt und er=
leuchtet«5,

Aber da die Seele in diefer Phafe erft eine Fortgefchrittene, noch keine voll=
kommen Gelduterte ift, fo ericheint ihrer Erkenntniskraft die iiberirdifche Leucht=
kraft jener Sonne als dunkelfte Nacht, Blendung als Blindheit. »Die lebendige
Weisheit voll lebendiger Liebe«?® fenkt fich zoar unteilbar in die Tiefe des Ge=
miites, ermeckt aber noch nicht die helle »empfangende Leidenichaft in der Er=
kenntniskraft«7?, fondern erft eine dunkle Leidenfchaft in der Willenshraft - ein
»Entbrennen in Liebe«. Die Seele erlebt ein »Nichtwiderfichenkonnen« - tief=
finnig verbinden unfere Sprachen Leidenfchaft mit der Leideform. »Sofern diefe
Liebe eingegofien ift, ift fie mehr leidend als titig; und fo erzeugt fie in der Seele
eine gemaltige Leidenfchaft - Paffion® - der Liebe.«® Kann es fortan noch be=
fremden, daB aus den Dichtungen diefes Meifters der Sprache wie der Seelen die
Flamme einer reinen Leidenichaft hervorlodert? Was fo belchaulich »Gebet der
Ruhe« genannt wird, ift die beginnende Vereinigung - noch nicht der »lebendigen
Weisheit« mit dem lebendigen Nous - die Vereinigung der »lebendigen Liebe«
mit der liebenden Seele; und fie erzeugt mit der Kraft erwigen Lebens unendlich
mebr als das erfte Innewerden vorausfaffen konnte. Nur ift es fiir folche Ent=
faltung unerldBlich, daB die entbrannte Seele nicht aufhort, vermdoge ihrer leg=
ten Aktivitdt allem Erleiden voll zuzuftimmen. »Mehr leidend als titige, fagt der
myftifche Lehrer von der »fortgefchrittenen« Seele; nicht fagt er - gleich quietifti=
fchen Irrlehrern - »nur leidend«. Noverim me, ut noverim te. Der Licbesmyftiker
gibt diefem auguftinifchen Sa, dem Leitfats Oer Erkenntnismyftik, eine bezeich=
nende Abmwandlung: die Seele, mit der fich Gott zu vereinigen beginnt, ermift
unmittelbar ein Extrem am andern; wie mit einem »Schlage« ift fie durchdrungen
»von Oer unvergleichlichen Grofe Gottes und ihrer eigenen jammerlichen
Niedrigheit«<®. In der furchtbaren Seligheit diefer Durchdringung ift die fprengende
Kraft eines Keimes. Eingeprigt mourde der Seele in einem mit Gottes Vollhoms=
menheit jede ihrer Unvollkommenheiten, ihre verderbte Natur. Sie, tiefer als alle
Kreaturen, kann nicht laffen, das hdchfte Gut zu lieben, fo fehr fie auch zerriffen

4. O, Llama de amor viva S. 447.
. O. Noche Oscura S. 90. 7 N.O. S.92. 8 N. O. S.ss.

5 A,
6 A.a
9 A.a. 0. Noche Oscura S. 40ff.



San Juan e la Cruz 219

wird von dem Gefiibl ihrer Vermorfenheit und dem fcheinbar vermeffenen Drange
ihrer Leidenichaft. In ihrer Verlorenheit hilt fie ihr einziges Gut fiir verloren;
und auslichlieBlich, wie fie liebt, haBt fie fich felber als ihren einzigen Feind. »Alles
wird eng fiir folche Seele - weder fie felber, noch der Himmel, noch die Erde kén=
nen fie mehr faffen«<%; »aufs duBerfte entfernt und entfremdet von allen Krea=
turen«t, »erleidet fie eine Enthebung von jedem natiirlichen Halt«, »wie einer,
der aufgehidingt ift und nicht atmen Kann«2. Sie hat den Gefchmach des ewigen
Lebens verkoftet, und in der Ohnmacht ihrer Leidenichaft nimmt auch ihre Qual
die Form Oer Emwighkeit an: ervig bleibt fie des Geliebten unmwert, und nie wird
er fich in Liebe ihr zuwenden. Ewig roerden ihre Qualen fein, und nie wird ein
irdifcher Trofter, ein himmlifcher Erifer fie erreichen. Ift fo nicht die Holle?
»Gleich den Sturmfluten, fo ift mein Briillen.« 2

Worte des Hiob, Klagen des Jeremias und der Plalmen, StShnen aus der Gott=
ferne -~ uns vielleicht am tiefften vertraut aus Hophing »blutigen Sonetten« - fie
offenbaren ihren geheimften Sinn erft durch ihre Eingliederung in diefe »palfive
Nacht«. »Das reinfte Leiden bringt und bietet das reinfte Wiffen.«** Wodurch
auch kénnten die Seelen in diefer Nacht der Erkenntnishkrifte lernen, roenn nicht
durch Leiden?

Es find Diefe Seelen, »die wirklich als Lebende zu der Holle hinabfteigen« s,
Wollten die zum Aufftieg fich Drangenden nicht gleich - im Diesfeits - das Fege=
feuer? »Das ift fchon die Lauterung, die fonft dem Jenfeits vorbehalten mar.« 8
»Q geiftliche Seele - auf! Und findeflt du deine Begierden verdunkelt, Oeine Nei=
gungen vertrocknet und ausgepreft und Oeine Fihigheiten abgeftorben fiir jede
innere Ubung, hdrme dich darum nicht ab, halte dich vielmehr fiir gefegnet: denn
es ift Gott, Oer dich von Oir felber erldft und dir dies Werk aus Oer Hand
nimmt«*?, die es niemals fo vollenden kénnte. Entfremdet bift du von allen
Dingen und fo in flammender Schivebe zmwifchen Himmel und Erde, damit dir
Augenluft und Sinnenluft bis in die geheimften Wurzeln der Gemwohnheiten und
Inftinkte vertrocknen. Brauchft du noch Abtétung gegen Selbftlicbe, nun du den
Feind in dir erfiblff? Nur wer fo gedemiitigt ift, wird-in der gréBten Erhebung
nicht tiberheblich.

Ledig aller Unvollkommenheiten, dem geiftlichen Kindesalter entroachfen, wird
Oie ledige Seele von Liebe emporgetragen »zu ihrem Gott, auf der Bahn der Ein=
famheit, ohne Wiflen von Weg und Weile.« Dies {ind die leten Worte, die uns
von der »Dunklen Nacht« aufbeahrt blieben. Erfcheint fie unvollendet - ver=
ftiimmelt? Nein, fo enig wie unvollendete, gotifche Dome: diefe Tiirme, jenleits
von Stein und Wort, tibernatiirliche Tiirme, fteigen von dem natiirlichen Rumpfe
bis zum Himmel empor und riihren mit ihrer Spite - apex mentis - an das Ge=
heimnis Des lebendigen Gottes.

10 N, O. S. 87. 1 N.O. S.168. 12 N, O. S. 64
13 N, O, S.79. 14 Apisos S. 50. 15 N. O. S. é5.
18 N, O. S. 65. 17 N. O. S. 101,



|

220 Irene Behn

Die liebende Seele ftrebt nur zu einem Ziele, aber entfprechend ihrem myfti=
fchen Wachstum bildet fich der eine Gott zugleich inniger und wefensgemiBer in
fie hinein. Nicht mehr quailt fie fich als Anfingerin empor durch die Wiifte der
Ashefe zum Weilelofen; nicht mehr verzehrt fie fich nach unerreichbarer Maje=
ftit, gleich dem verlorenen Sohne umgahnt von ihrer Niedrigheit wie von einem
Abgrund, den nur allerbarmende Vaterliebe iiberminden kann. Als vollkommen
Ledige ift fie gerodrtig des gottlichen Briutigams. Das »geiftliche VerlSbnis« er=
Icheint ibr auf diefer Stufe als hochfte Erdenfeligheit - und auch dem Heiligen
erichien es noch fo beim AblchluB feiner »Dunklen Nacht« - hdchfte Seligheit in
Oer irdifchen Nacht, »die mich Geminnte zum Geminnten machte«. Aber da Oer
Vereinigung auf folcher Stufe der BerouBtfeinszuftand der Ehftafe zugeordnet ift,
Rann fie nicht diber die Frift der Ekftafe andauern.

Der »Geiftliche Gelang« des Heiligen, eine myftifche Deutung des Hohenliedes,
enthiillt uns feine eigene Seele, wie fie den Briutigam fucht, wiederfindet und
nach Oen allesverheifenden Gaben des »VerlGbniffes« von ihm zur hdchften
diesfeitigen Gnade emporgehoben wird, zur myftifchen Vermihlung, einer Ver=
einigung, Oie fich allen Ekftafen, allem Zeitlichen entwachfen zeigt. Diefer
»Wechfelgefang zifchen der Seele und dem Briutigamc ift das inbriinftigfte und
lichtefte Oer Liebesgedichte, wie es fo keiner fingen konnte auBer diefem »Seraph
im Fleifche,

Der Geiftliche Gefangs
(Wechfelgefang zmifchen der Seele und ihrem Briutigam)

Wohin - Geliebter - fchmangft du?

Verlaffen, hab ich Seufzer nur gefunden.

Gleich einem Hirfch entiprangft du

und Ourftelt mich vermunden;

ich drang dir nach, ich rief - du bliebft entfchrounden.

O Dichichte und Wilder,

gepflanzt von des Geliebten Hand ins Leben -
o frifchentfprofite Felder

voll feltner Kelche Beben,

fahet ibr ihn - o fagt! - durch euch enticheben?

Du klarkriftaline Quelle,

ach, daB dein Silberipiegel heller gliffe

und formte - jetst! in Schnelle! -

Oie Augen, die ich miffe

und die mein Innres hegt in fchatt’'sem Riffe!

LaB fie nicht, Liebfter, offen -
fonft flieg ich auf...

18 Raummangel geftattet hier nur Bruchitiicke wiederzugeben.



San Juan de la Cruz ‘o2t
(Briautigam)

O Taube, kehre wieder!
Der Hirlch, wie du getroffen,
wittert vom Hiigel nieder
Zum Facheln deines Flugs und Kihlt die Glieder.

(Braut)

Mein Geliebter, die Bergesriefen,

Oie nie beriihrten Tiler, aldumichoollen,
Oie Infeln, nie gemwielen,

Oer Stréme tSnend Rollen,

Oas Fliifterlied der Luft, der liebevollen.

Die Nacht, zur Ruh gekommen,

Die Morgenrdten, die ins Dunkel miinden,
Oie Weilen, nic vernommen,

Oie Einfamheit voll Kiinden,

Oes Abendmahls Erfrifchen und Entziinden.

Die Fiichfe fcheucht, die lofen,

von unfers Weinbergs aufgebliithten Reben,
indeffen wir uns Rofen

wie Schuppen felt verweben -

und auf den Berg foll fich kein Laufcher heben.

(Gatte)

Euch, Vogel, gaukelfrohe,

euch, Léwen - Hinden - Hiriche, liftern jache,
Gemwaffer, Luft und Lohe,

Anhéhe, Abgrund, Blache,

euch, ungeheure Nichte, immer ache,

beichwdre ich beim Klange

lieblicher Leier, beim Sirenenhalle:

laBt ab vom wilden Drange -

bleibt ferne unferem Walle,

OaB meine Gattin fanft in Schlummer falle.

(Gattin)

O unfer Brautbett bliihend,
von Léwenhdhlen brefchelos umbdichtet,
vom Purpurhimmel gliihend, -
auf Frieden hochgerichtet,
von goldnen Schilden kronengleich umlichtet.
Stimmen der Zeit. 133. 4. 17




£98

Irene Behn

Smaragdner Blitter Glinzen

und Bliiten, frifch vom Tau der Dimmerungen,
verflechten wir zu Krianzen -

viel Bliiten, dir entfprungen,

von einem meiner Haare ftark umichlungen.

Dank deiner Augen Kofen

mward mir ibr Schein, Holdfeligheit zu eigen
und ward zur Glut dein Glofen;

dank deiner Augen Neigen ;
{ind meine wert, anftaunend hochzufteigen.

(Gatte)

Schon mit dem Friedenslaube

zur Arche kam das Taubchen, fchneeig helle;
fchon ward die Turteltaube

und ihrer Brunit Gefelle

vereinigt an dem griinen Saum der Quelle.

In Einfamkeit bereitet

hat fie ihr Neft, die Einfamkeit begehrte;
in Einfamkeit geleitet

fie heimlich ihr Gefihrte,

Oen Licbe auch in Einfamkeit verfehrte.

(Gattin)

LaB kofen uns, Gefelle,

LaB eins im andern deine Schénheit finden,
LaB uns zum Heim der Quelle,

71 Berg und Hiigel fchwinden -

bis in das Herz von griinen Irrgervinden.

Gleich werden wir in hohe,

abgriind’ge FelfenhShlen uns verfenken,

fern von des Tages Lohe

uns tief und tiefer lenken;

und der Granatfrucht Feuchte wird unsg tranken.

Dott wirft du weifen kénnen,

roas ich erlechzte, dort in deinem Scheine;
und gleich wirft du vergénnen,

o Leben, du das meine,

gleich, was du vordem génnteft, dieles eine:



San Juan e la Cruz 223

Der wachen Luft Umfangen,

oer Nachtigall frohlockendes Begehren,

Des Hains einhellig Prangen

in Nacht, der heiter=hehren,

mit Flammen, die wie Ballam lind verzehren.

»Des Abendmahls Erfrifchen und Entziinden« - das bleibt haften in unferem
$inn. Es gibt Lefer, die fich nur entziinden rollen; aber aus leidenichaftlichiten
Wendungen eht ftatt dOumpfer Schiviile etroas Erfrifchendes wie Kindergezivit=
fcher und Lerchengefang. Wer hier unmittelbares Leben fpiirt ftatt blutlofer
Allegorie, er irrt fich nicht. Nur muB er nicht glauben, wenn er fich iiber das
Gedicht neigt, er neige fich iiber das Element der Venus Anadyomene. Das ir=
Oifche Element ift nur Oer Spiegel fiir einen diberirdifchen Wolkenzug, defien an=
mutige Gefchmeidigheit erft des Himmels majeftitifche Hohe und unverftérbare
SiiBe, erft die Kraft des Wehens fiir uns enthillt. Nur wenige Wendungen der
Dichtung, die teilhat an jener den Heiligen eigenen »Berveglichkeit und Leichtig=
keit«, fie laffen uns vom irdifchen Spiegelbild emporfchauen zum Urbild: »O
Dickichte und Wilder, gepflanzt von des Geliebten Hand« ... Wenn diefe Seele
von der Vollkommenheit ihres Geliebten iiberfirémt, von der demiitigen Liebe
des Allmichtigen, von der klaren Schénheit des Unergriindlichen, nur dann
entfchmillt fie den Ufern ihrer Dichtung. Und wiederum fcheint die unendliche
Vollkommenheit auf das liebende Gelchdpf tiberzuftrdmen und im Hin= und
Wideripiel innigfter Vereinigung auf deffen kleine und vollkommene Schépfung,
fo dah beide bekennen miiffen: »Dank dciner Augen Kofen ward mir ihr Schein,
Holdfeligheit zu eigen.«

»Wohin, Geliebter, fchmangft dul« Gib dich »ganz in meine ganze Seele«;
fo fleht die Ermwihlte, die nur noch das Leben ihres Geliebten lebt. »Und alle,
die entfchmwdrmens, alle Gefchdpfe in ihrem Einzelfein, in ihrer EinzelfchSnheit
find nicht das unendliche Sein, dem fie entftammen, und nicht die emwige Schdn=
heit, von der fie glinzen. Der Widerftreit erhebt fich nicht mehr zwifchen ihrer
Unvollkommenheit und der hdchiten Vollkommenheit, fondern zwifchen ihrem
natiirlichen Leben im zeitoerhafteten Leibe und ihrem geiftlichen Leben im
Ervigen. »Der Hirfch, wie du getroffen«, der Gelicbte, von erbarmender Liebe
vermoundet, wie die Seele von bediirftiger Licbe, hebt die fanft Klagende aus
dem Nebeneinander der natiirlichen und iibernatiirlichen Krifte in das myftifche
VerlSbnis.

»Mein Geliebter« - nun folgen, iiber zei Strophen hin, Worte, die den Atem
rauben, um den tiefen Herzichlag des Geiftes hdrbar zu machen. Es beginnt der
BerouBtleingzuftand, an deffen Unzuginglichkeit die Gier nach Neuem und Ein=
maligem vergeblich herumtaftet: die heilige Ekftafe, durch die Gemalt der Dichtung
faft zuginglich gemacht. »Gott, in der Allgemalt feiner abgrindigen Liebe«1®,
urde Wort, mitten aus der Verziichkung einer Seele heraus. Wo finden wir ein

19 &, a, O., Cantico Espiritual S, 3¢5,
17



204 Irene Behn

Gleiches? Die ehitatifchen Dichtungen der hl. Terefa und des feligen Jacopone
find oie auf der Schiwelle ziveier Zuftande gelchrieben, zmwilchen Tod und Leben,
Verziichung und Ermachen. »Mein Geliebter, die Bergesriefen, / die nie beriihrten
Téler, maldumichollen ...« In jenen Strophen fehlt das Zeitmwort, was Liebs
habern Oer Korrehtheit einen Mangel, Liebhabern Oichterifcher Verivegenheit
einen Vorzug bedeuten mag. Solche Weife, nie vernommen, klang fchon einmal
zart und ftark ins innere Ohr: »O Nacht, du holdgefinnte«; und in einer pi=
_ teren Dichtung, der »Lebendigen Liebesflammec, follte fie noch an eindringlicher
Zartheit und durchgliedernder Kraft gewinnen. »Er verfchioeigt das Wortchen
»ifte, fagt Meifter Echehart iiber Jefus Sirach; »er ermdhnt es nicht regen der
Wandelbarkeit und der Flucht der Zeitlichkeit, iiber die das Welen, welches Oes
Wortes eigentlicher Inhalt ift, fo hoch erhaben ift«. Die myftiiche Braut kann von
dem Emwigen nur noch in der Form Oer Ewigheit kiinden, nun er fich »ganz« in
ihre »ganze Seele« gegeben hat, nun er das hemmende Nebeneinander aufgehoben
hat - nun, wo das mwache natiirliche Leben als folches, Das einzige, was ein dies=
feitiges Fegefeuer beftehen laffen muBte, und das mwache dbernatiirliche Leben
nicht mehr gleich zivei Herzen Ourcheinanderichlagen. Und nun erft, in der
Gegenfaslofigheit und geiftigen Stille ihrer Ganzheit urde fie empfinglich und
reif fiir das myftifche Kernerlebnis, von Oeffen treibender Fiille fie vordem zer=
fprengt worden wire: als eines bekunden fich und eines {ind der Allmichtige und
der Allerbarmer; und gerade diefe Einheit, erlebt als coincidentia oppositorum,
ift das innergdttliche Leben - unteilbar eines find Vater und Sohn. Es ift der An-=
fang Oes trinitarifchen Lebens in Oer Seele: »fie empfindet in Gott eine furcht=
bare Gemalt und Kraft, die alle andere Gemwalt und Kraft zernichtet, und fie
genieBt zugleich eine wunderfame Sanftmut?°, Sie fihlt die lebendige Kraft, die
zugleich Gemwalt und Liebe ilt, die Kraft, die alles erzeugte. Der Geliebte hat das
Weltall entduBert, die verziichte Geliebte erinnert es ihm. Sie fagt nicht wie Der
hl. Franz: »Mein Gott und alle Dinge!« - fie hat die »Gabe der Sprache«, und un=
teilbar eines {ind in ihr Wefen und Werk, die Gemwalt des Ashketen der Wiifte
und die Sanftmut des Lieblingsjiingers; fie reibt nicht nur das Zeitwort von dem
Eroigen hinmweg, fie tilgt auch jedes Bindemwort, das zugleich Trennungswort ift:
Oenn eines find der Unbedingte und feine Dinge. Wie in ihr, fo verklirt fich in
des Geliebten Schopfung das triibe Durcheinander: durchliffig zeigt fie in ibhrer
Gefamtheit die Hochfte Weisheit, fie ift in harmonifcher Einheit die Hochfte
Schénheit.

Der Geliebte ift ihr dies alles; »des Abendmahls Erfrifchen und Entziindenc
ift er, der nicht mit den Brofamen irdifcher und nicht allein mit dem Manna
himmlifcher Weisheit {peifen will, fondern mit dem Ganzen - feinem Fleifch und
Blut. Jesit ift es nicht mehr fie felbft - fie ift verzehrt roie ein Tropfen Tau von Oer
Sonne - es ift die unendliche Liebe felber, die im Erfrifchen enfziindet, es ift der
Geift, der ihre flchenden Worte fanft woie Rofen und feft wie Schuppen zufammen=

20 Cant. Esp. S. 234,



San Juan de la Cruz 295

fiigt. Was foll, was kann der Geliebte im Diesfeits noch gerodhren? Die »My=
ftifche Ehe«, als innigfte diesleitige, als unicheidbare Vereinigung: keine Schlich=
tung zifchen Natur und Ubernatur in der Seele, fondern den Sieg des Geiftes
bis zum Nie=Verftummen der »Weilen, nie vernommenc, ein Inneroohnen iiber
Oie Ehftafe hinaus - zu dem Rindlichen Leben durch ihn, zu dem hochzeitlichen
Leben in ihm auch das Leben der Gattin mit ihm, - »Gleich!« Und der Geliebte
befchiodrt mit befdnftigender und bannender Kraft jeden mwilden Drang und
vorab die unruhig ichiveifende Phantafie - »euch, Vogel, gaukelfrohe«; mit ge=
heimer Kraft muB wohl in diefem »immer Vollkommenen« das Blut des Kiinft=
lers gegen den Frieden Oer Seele gebrandet haben. »DaB meine Gattin fanft in
Schiummer falle.« »Gattine - nun und fortan ift die Seele von der Liebe, mit
Oer Gott fich felber liebt, wefenhaft vergottet, unicheidbar, »mwie fich das Licht
einer Kerze mit Dem Licht der Sonne vereinigt« i,

Unicheidbar! Sie kann nicht zoeifeln an ihrem Gnadenftande, fo enig wie
fie der unendlichen Liebe zu widerftehen vermag. Keine Verfuchung und - mas
heilige Seelen am tiefften fchmerzt - Kein Riickblick auf frijhere Verfehlungen
ftort ihren Engelsfrieden. Sie muB eine hohere, die héchfte Vereinigung gefun=
Oen haben, Oenn ihr urde eine hShere, die hdchite Kraft zuteil - »von Lémwen=
hobhlen brefchelos umbdichtet«. Unicheidbar, wie die erhabene Reinheit und
Schénheit des Geliebten, ift von der myiftifchen Gattin feine Lowenftirke. Wenn
fchon der Teufel ftark ift, »Oefien Bosheiten in fich nur Schiviiche find, wie macht=
voll muf folche Seele fein, ganz gepanzert mit ftarken Tugenden!«* In der
Léwenkraft Oiefer gebenden Liebe mwird fie inne: der allmichtige Gott bedarf
ihrer; kann er doch Tugenden nur wirken mit Hilfe der Seele?® - wie Eckehart,
ing Spehulative gerendet, verhiindete: »Gott ift allein in der Seele gottlich.«
Wir - »gleich werden wir in hohe / abgriind’ge Felfenhdhlen uns verfenkenl« -
Oas eheliche »tvir«, dDas alle Formen des Gebetes fprengt, es wire Vermefienheit,
toenn es nicht von eingegebener Liebe gefprochen mwiirde. Diefe gebende und
nehmende Liebe ift es, die den eingeborenen Sohn und den Vater eint; nur fie
tragt die myftifche Gattin in Oas Leben Oer heiligen Dreifaltigheit, als Hauch des
Geiftes, der vom Vater zum Sohn und hin und wider von ihnen zu der Seele
roeht und ibr, zoar nicht Welenseinheit, aber Vereinigung mit Oer lebendigen
Gottheit fchenkt.

Kaum auszudenken -~ und doch, es ift noch nicht der Stillftand. Wer mit einem
Abnen wenigftens dem »Vollkommenen« auf feinem Fluge in die abgriindige
Liebe gefolgt ift, taftet nun doch nach dem feften Boden einer Definition. »My-=
ftifch« — »geiftlich« - »vollkommen« {ind dem Heiligen gleichbedeutend. Dies ift
Reine Aufklirung des wefentlich Dunklen; es deutet auf das geheimnisvollfte
alles geheimnisvollen Lebens: auf ein tibernatirliches Leben, das hdchfte Be=
rouBtheit innig mit zeitlofer Unmittelbarkeit vereint. Es ift fchroer, einer Defini=
tion der »Myftik« zuzuftimmen, ohne fich als jene Frau zu fiihlen, die vor Salomo

21 Cant. Esp. S.279. 22 Cant, Esp. S. 323, 23 Cant. Esp. S. 321,



T T T

226 Irene Behn

in Oie Teilung des unteilbar lebendigen Kindes willigte. In der welentlich unteil=
baren »Subftanz der Seele« entfaltet fich das mwefentlich »undefinierbare«, das
grenzenlofe Leben. »Lebendige - fo pulft es iiberall in des Heiligen Schriften:
»lebendiger Glaube«, »lebendige Licbesflamme«. Gott gibt fich in die Seele »mit
entriickendem Hauche voll Liebe und Leben«?*; und die »myftifche Theologie« ift
ihm ein geheimes Wiffen von Gott, eine »Lehre durch Liebe«, faftvoll dem ganzen
Gemiit, dem Willen wie der Erkenntnishraft.

Kann es eine Gelchichte der Myftik, des emwigen Lebens geben? In der myfti=
fchen Seele erneuert fich die Gelchichte Oes Heiles bis zur AusgieBung Oes Geiftes,
ja, bis zu einem neuen Eden, da wiedergewonnene Reinheit fich kreisldufig mit
Adams urlpriinglicher Unfchuld »in gewiffer Weife« beriihrt. Und mwas von der
Gelchichte einer fchichtenlofen Metamorphofe durch heilige Kunft und heilige
Weisheit feftgehalten roerden kann, das hielt ung Oer Kirchenlehrer der Myftik
feft. Mit der gebiindigten, nicht mehr »gaukelfrohen« Phantafie feines geheiligten
Kiinftlertums befreit Oer Kiinder der »Dunklen Nacht« mwie hein anderer die
Sprachbilder von der Vorherrichaft des Optifch=Apollinifchen. Wohl waren ihm
Oie Augen cines Malers verlichen, aber zugleich die Kraft, »nicht zu fehenc;
dunkel die Diifte, dunkel aus Uberhelle der durchzuchende Strahl - und felbft
tiber dem »Geiftlichen Gefang« 1061bt es fich wie eine umdimmerte Mitfommer=
nacht. Mit diefen Kriften fchenkt er uns die Vorausfebungen, um Odie Liebes=
myftik, die nichts anderes fein kann als die Kirchliche Myftik, fcharf abzufondern
von einer gnoftifchen Myftik, die beim Ausgangspunkt Oer natiirlichen Myftik
anhebt, dem Dalein Gottes in allen Gelchdpfen, und beim Uber=Einen endet,
wenn fie nicht zuvor auf ithrem gefdhrlichen, roeil nicht das ganze Gemiit er=
faffenden Aufftieg in SelbftvergStterung abftiirzt. Innerhalb der Licbesmyiftik
fchenken uns feine Phafen erft die Mdglichkeit Oes Vergleichens, des Aufdechens
von Einhelligheiten, o bislang nur Gegenfie behauptet ourden. Freilich darf
man nicht tiefere Phafen hier mit hSheren dort vergleichen; fonft hénnten die
Unterfchiede, die zwilchen Puppe und Schmetterling klaffen, in Trugfchliiffe
ftiirzen. :

Die Plychologie ratfelt gern an dem Geheimnis der Myftik und gleitet zumeift
in Plychopathologie ab. Fiir echte Myftik gilt das Wort des Heiligen: »ganz
veroundet und ganz gelund«?%, Eine Experimentalpfychologie kdnnte hochftens
die virtuofe Ehkftafe des Yogatums zum Gegenftand haben, da die heilige ihrem
Welen nach nicht »erzeugt« erden kann.

Myftik ift undefinierbar. Myftilches Leben it unerzeugbar; es ift das Leben
des Allerfchaffers in der Seele. Myftifches Erleben, es 1aBt fich nicht verdeutlichen
ohne jenes dem Verftande vorwiffenfchaftliche Wortchen, jenes dem Geifte iiber=
wiffenfchaftliche Wort: Liebe. Myftilches Erleben ift die Steigerung von dem
»licbevollen Sichkundgeben« eines unendlichen »Du« bis zu dem »Wir«, das
Oer liebevolle Geift in die Seele einhaucht und rieder hervorhaucht,

24 Llama S. 450. 25 Llama S. 413.



San Juan e la Cruz 227

Myftiker find »der lebendige Mittelpunkt und Kern der Liebe«?®, Sie find im
Corpus mysticum das unfichtbare Blut, ftrémend zu dem Herzen und von dem
Herzen, das Weg, Wahrheit und Leben ift; und durch ihn, in ihm und mit
ihm find fie immer auf dem Weg, immer am Ziel und immer Triger des Lebens.
ihrer ift nicht das Anteilhaben der Zellen, fondern ein Innewohnen, indivisa uni=
tas, unteilbar im Herzen und in allen Gliedern. Ihre vollkommene Liebe, mie fie
die Mutter Kirche zmar nicht fordert, aber hront, fie begegnet fich mit jener
myftifchen Gnade, Oer »ergreifenden Gegenmart« eines »unermeBlichen, uners
griindlichen Seins«. Empfingt vollkommene Liebe immer diefe Gnade? Der
Heilige zroeifelt nicht: Sind wir nur »leer vom Irdifchenc, »gleich gieft fich das
Gottliche ein«??, Jedoch, es ift ein gemwaltiges »nur« und ein gewaltiges »gleiche,
ertriglich allein fiir die duBerfte Kraft und innigfte Zartheit der Hingabe zufam=
men mit der groBeren dibernatiirlichen Kraft einer vollkommenen Hinnahme. Ift
¢s doch der lebendige Gott, dem die ganze Secle ermacht; fie vergegenirtigt fich
nicht den Gefiebten in einem feiner Attribute, etia als den Vergelter in einem
Augenblicke, wo fie mehrlos ein Unrecht erleidet, oder als Erbarmenden, roenn
fie ein eigenes Vergehen nicht wieder gutmachen kann. Es darf demnach nicht
wundernehmen, dab eine Vereinigung, die durch jene zioei furchtbaren Nichte
vorbereitet wird, dem Aubern Auge das Zeichen heiligen Erfterbens, der ERftale
bietet, und dab durch die leiblich=feelifchen Erfchiitterungen viele Anfangende zu=
riickgeroorfen werden, mitunter auf immer. Eine fchon von der hl. Terefa ge=
wonnene Einficht wird von dem Heiligen gefeftigt bis zu grundlegender Un=
erichiitterlichkeit: der BeuBtfeinsinhalt der Vereinigung ift nicht notroendig ge=
bunden an den Berwubtfeinszuftand der Ekftafe. Es ift die unvollkommene Ver=
cinigung bei den Ungelduterten, die mit den Wehen des Todes und der Geburt
iiber fie hereinbricht. Bei der Ekftafe der weiter Fortgelchrittenen wirkt Der Friede
des verkldrten Herrn, der durch verfchloffene Tiiren dringt, bis in die Leibfeele
hinein. Fiir die Vollkommenen bedeutet das Ende einer der nun feltener werden=
den Ekftafen nicht das Ende der Vereinigung, die anders keine vollkommene
wire. Als Zugang jedoch zu dem hSheren myftifchen Leben zeigt uns Oer
myftifche Kirchenlehrer kein anderes Tor als das dunkle der Ekftafe. So bleibt
denn diefe Verziichung das Stigma der Auserroihlten, fchroerer zu verdecken vor
Neugier und Verehrung, als es ibrer Demut lieb ift. ‘Gleich einem Wunder mwill
es Icheinen, daB die fo wache myftiiche Seele diefes Tor offen findet; denn ie ¢in
wacher Gedanke die Entriichung ins Unterache, in den Traum oder auch in die
Hypnofe verhindert, fo riirde hier ein einziger abfchmeifender Gedanke, ein
fliichtiger Winfch, der auf die eigene Heiligung oder gar auf die Ehre Oer Altare
abirrte, eine einzige Regung, die nicht der felbftoergeffenen Vereinigung gilte,
diefes Tor verfchlieBen. So antroortete der Heilige einem Novizen, der nach dem
Zuftand der Ehkftale forfchte ftatt nach dem Inhalt, der den gefdhrlichen Griff
nach der Glorie tat ftatt nach dem vereinigenden Kreuze: Was zu Gott verziicht?

26 Llama S. 413, 27 Subida S. 165.



228 Irene Behn

Nichts macht uns leicht genug Oafiir als die Demut. - Der Heilige bietet uns hier
oie diberall den farblofen und fruchtbaren Kern und zieht nur dann die Hand
zurtick, enn wir allein nach der bunten Schale verlangen. Seine Schriften be=
antoorten uns jede Frage, die fein irdifcher Mund beantwortet hitte.

Religion und Kunft ericheinen in ihren Urfpriingen einander fo nah, wie der
Mytitiker und der Kiinftler in ihrem Leben einander fern erfcheinen. Wenn jemand
einen mittelbaren oder unmittelbaren Einblick in ihre Zufammenhiinge gemwah-
_ ren kann, dann muB er es fein, deffen Lyrik die Hohe myftifcher Dichtung bedeu=
tet. Nichts ift refensenthiillender als Oie abmweichenden Verhaltungsioeifen
gegeniiber einem geheimnisvoll in fich ruhenden Leben: ein Triebhafter, der die
myftifche Blume, die Chriftrofe, findet, ird fiec brechen, im Wahne, ihre Schén=
heit fich anzueignen; ein Botaniker wird fie preffen, um der Wiffenichaft mwillen;
ein Dritter faugt ihren Giberfinnlichen Duft tief in fich ein und atmet ihn derart
wieder aus: »So duftete, beriithrt von Engelshand, / Der benedeiten Mutter Braut=
gemwand« (Morike). Welchen aus den Dreien wiirde der Myftiker zum Novizen
wdhlen? Nicht den, deffen Eigenmwille verroelkenden Befis fucht - nicht den, der
Oas Leben zu verftandiger Formel d&rrt; ihn, fiir den die myftifche Blume nicht
bloB Da ift oder etwas bedeutet, ihn, der das Leben der Chriftrofe mitlebt, wird er
wihlen - falls jener mehr ift als ein Kiinftler. Denn nichts ift niher am myfti=
fchen, »infpirierten« Leben als die liebende Vermandlungsfihigheit des Kinft=
lers ~ nichts ift ihm ferner als deffen finnliche Leidenichaft fiir endliches Leben.
Er aber, der mebr ift als ein Kiinftler, {finkt von dem ihm vorbehaltenen BemwuBt=
feinszuftand der Ekftafe in die angrenzenden fchopferifchen Zuftinde zuriick, zu=
ndchft in jenen, der auBer thm nur dem Kiinftler erreichbar ift, den Oder »Exal=
tation«. Diefer hochichépferifche Zuftand Oringt mwie hkein anderer zu Ent=
auBerungen des lebendig Erinnerten: mit hdchfter Quellkraft entftromen diefe
beim Kiinftler aus der Vollkommenheit feiner Leibfeele, mit tibernatiirlicher, aus
Oer Vollkommenheit der Geiftleele, beim Myftiker.

Vielleicht A6t fich von diefem héchiten Drange, der aus hdchfter Vereinigung
keimt, fo viel nachempfinden, wie ein elektrifcher Funke von einem Blitfchlag
fchmechen liBt: Jede erlebte Vereinigung erhebt in einen hoheren BemuBtfeins=
zuftand, und oft mit folcher Gemwalt, daB die friiheren und tieferen im Vergleich
als untermwach, nur als Traum erfcheinen. »Wie liebreich und verftohlen / Er=
mwachft du in Gehegen...« Ein Ermachen nennt der Heilige mit dem unmittel=
barften Wort den Auftrieb in die Ekftafe und ibre Vereinigung. Schon das all=
tigliche -Ermachen 3Bt etas von diefem vitalen Auftrieb des Verfchmelzens
empfinden: mein beuBtes Leben und das mir entfremdete des Traumes ver=
fchmelzen - in den Tag hinein! Und nun das zeugende Ermachen: mein Leben
und dein Leben verfchmelzen - in ein neues Leben hinein! Und hoher, das
fchdpferifche Ermachen: mein mwirkendes Leben und ein mir bereites, nur ent=
fremdetes Leben verichmelzen - in eine Schopfung hinein! Und die heilige Ek=
ftafe: mein bemwuBtes und mein entfremodetes Leben, mein gefchSpiliches und des
Weltichopfers Leben, mein liebendes Leben und dein liebendes Leben verfchmel=



San Juan Oe la Cruz 229

zen - in Das heilige Leben hinein, deffen myftifche Siie unausfagbar, Oeffen
Kraft unerfchopilich und deffen Drang keimkriftiger ift und {prengender alg aller
irdifche Drang. Der Zuftand Oer Exaltation; zu Oem Oer Verziickte abfinkt, wird
von den Myftikern, befonders deutlich von Jacopone, als Jubilatio gekennzeich=
net. Kann fchon der Kiinftler in diefem Zuftand feinen endlichen BemwuBtfeins=
inhalt nicht in fich bergen, wie entauBert fich Oer Heilige eines Unendlichen? Auch
Johannes vom Kreuz, der demiitige, beherrichte, fteigert in Der Exaltation die
Worte zum Sang, ja, Oen Sang zum heiligen Tanz. Es lebt alles in ihm, was er
eben in dem Geliebten erlebte: »die nie beriibrten Taler, waldumichioollen, die
Infeln, nie gewiefen, der Stréme tSnend Rollen, das Flifterlied der Luft, der
liebevollen« - alles in einem. Es ift der heilige Zuftand, in dem Kunft - Wort,
Klang, Gebirde - efentlich eines ift mit Religion, in ibhrer »liturgifchen« Ver=
fchmelzung auch dem fchneidendften Verftande unicheidbar, In diefem Zuftande
ift der Myftiker, enn er die »Gabe der Zunge« befitt, als Myftiker ein Dichter.
In diefem Zuftande betete der Heilige: Gib mir ein groBeres Herz, Gott, oder laB
mich fterben! Gott gab ithm diefes gréBere Herz ~ all feine heiligen Werke und als
unmittelbarftes feine Dichtung. Urfpriinglich, mie »der Nachtigall frohlockendes
Begehren, ift Der Gefang Oer Seele, die »in threr Erldftheit neuen Friihling« ver=
koftet, urfpriinglich ift diefer »Jubelgefang zu Gott im fruchtbaren Genulfe
Gottes«?%, Die myftifche Seele jubelt in ihrer uripriinglichen Sprache, in Oer
Sprache ihrer natiirlichen, nicht ihrer iibernatiirlichen Mutter. Aber da fie »Gott
mit Gott felber«2® lobt, ift auch ihre Sprache [chépferifches Leben. Der Liebes=
myftiker Raimundus Lullus rourde Begriinder der Catalanifchen Schriftfprache.
Und auch in dem angrenzenden tieferen BerouBtfeinszuftand der fchdpferifchen
Exzitation, aus dem die groBen myftilchen Profalchriften, gleich denen Meilter
Eckeharts, hervormachfen, bleibt die Mutterfprache als lebensnéchite, als Sprache
der docta ignorantia in Kraft,

Es gibt hein urfpriinglicheres Zeugnis fiir das myftifche Urereignis als die
Gedichte des myftifchen Kirchenlehrers. Selbft die riickgervandten wiffen von
heinem Horer auBer dem, Der fie eingab. Das unmittelbare »Ich« der Gedichte
verfchmindet, fobald er als Mittler formt, - an feine Stelle tritt »die Seele«
tchlechthin, und fie kann es, weil das Einzelne und das Allgemeine, die fubjek=
tive GeroiBheit und die objektive Wahrheit im myftifchen Erlebnis eines find.
Nachdem fich diefe heilige Seele in ihren Dichtungen von einem Drange erldft
hatte, deffen Gemwalt jeden Riinftlerifchen EntiuBerungsdrang oeit hinter fich
136¢, 1oird fie in ihren Profaerken unfichtbar als eigene Geftalt; nur fo - und
nicht auf fich reflektiert - wirkt fie mit ftrafffter Geifteskraft fiir die Briider, zu=
fammen mit ihm, Oer »Noli me tangere« fprach.

Nicht »kleine Blumen, hleine Blitter« find die Gedichte des Heiligen, ausge=
ftreut in einer der feltenen MuBeftunden. Diefe holdfeligen find Friichte; und ehe
er fic Oen Diirftenden bieten honnte, mubte fich das Wort erfiillen: »Du wirft

28 Cant. Esp. S. 362. 29 Cant. Esp. S. 356.



230 Irene Behn

Martyrer fein.« Die fchénften unter ihnen find in dunkelfter Nacht gepfliickt -
in der Kerhernacht von Toledo. Die Geburtsitadt feiner Eltern, Toledo, deffen
heilkraftige Luft miteingeftromt ift in Oie »Seelenburg« der hl. Terefa, deffen be=
raufchende Nichte noch in Meilter Lopes »Nichten von Toledo« pricheln, es hatte
fiir Oen Heiligen nichts als wiirgende Luft in mwirgender Nacht. »O Nacht, du
holdgefinnte ...« - aus Toledos Kerker klang es empor: »O Nacht, die holder
als Das Friibrot wachte . . . die mich Geminnte zum Geminnten machte«; - »Steig
_bernieder, Nacht der Liebe«, fang ein Kinftler, der nichts anderes als feidene
Wiliche zu tragen vermochte. »Die Bergesriefen, / die nie beriihrten Tiler, mald=
umichollen, die Infeln, nie gewiefen. . .«, das alles webte in ihm und trieb her=
vor aus ihm, Der auf dDem zergeifelten Leibe das eine, blutverkruftete Hemo trug.
»Smaragdner Blitter Glinzen / und Bliiten, frifch vom Tau der Dammerungen,
verflechten wir zu Krinzen ...« Wer mollte noch das umfaffende »wir« als ver=
meffen tadeln, das die myftifche Gattin aus fo gekreuzigtem Leibe zu dem blutig
und unblutig fich opfernden Brautigam haucht?

Uberrafchende Bliiten und Friichte fchioellen im Kerker, auch bei Unheiligen,
Oie tlippig in Holz und Laubmwerk rauichten und nun ein gewaltfames Zuriick=
fchneiden erdulden. Dort entfaltete fich Verlaines inbriinftige »Sageffe«, ¢ine ge=
fiilite Bliite, die nie im Leben Frucht bringen folite. Dort, gleich einer erftauns=
lichen Orchidee, die Epiftola Oscar Wildes, darin er - als ein Heroe des
Afthetentums - an den Worten des Heilandes nichts beroundert als die Phantafie
ohnegleichen. Dort feste Benvenuto Cellini ein langatmiges Gedicht iiber feine
Kerherleiden zufammen. Die »Vifionen« diefes Naturkindes und Augenmenichen
zielten auf nichts als den Anblick Oer ihm entzogenen Sonne; fein Griff galt der
Glorie und nicht dem Kreuz: feit feiner Kerkerhaft rithmt er fich, einen Heiligen=
fchein zu tragen. Es mwar die Scheinfrucht eines Gallapfels. Aus dem gleichen
Gefingnis murden die leidensfrohen Gefinge Des fel. Jacopone da Todi empor=
gelchmettert, des Spielmannes Goftes: »Gliickielig fei, gliickielig fei im Leiden.«
Aber er verichioeigt Oiefe Leiden nicht: »Meine Kndchel {ind in Eifen, find ver=
ftrickt in fchivere Kettenl« Und in feine Bitten milcht fich der Zorn gegen feinen
ungerechten Richter: »Mich ftach mit gift’'gem Schiwunge / tief deine Schlangen=
zunge.« Von Fray Juan murde nie eine Klage oder Anklage vernommen, auch
nicht in den Gedichten, die von keinem irdilchen Empfinger mubten. Wer wiirde
feinen Dichtungen entnehmen, dalh die befeligende Einfamkeit, in Oer diefe Taube
Das Singen lernte, ein Kerker mwar?

»Eine einzige der Gnaden, die Gott mir dort vergdnnte, kann nicht mit vielen
Jahren engften Kerkers bezahlt werden.« Noch auf der Flucht, bei den unbe=
fchuhten Schiveftern von Toledo diktierte er, was von jenen Tréftungen dichte=
rifche Geftalt geroonnen hatte. Die Verfolger mwaren ihm nahe, waren eine Zeit
lang unter dem gleichen Dache und durchiuchten auBerhalb der Klaufur nur nicht
Oen Krankenfaal, fein Verfteck; und er lieB durch Schiveftern - die Hande mochten
von der Flucht ihm bluten - fefthalten, was Gott ihm gegeben hatte - fefthalten,
ehe er vielleicht wiedergefangen und fiir die Erde verfftummen miirde. - Infpira=



San Juan Oe la Cruz 231

tionen {ind feine Dichtungen, die nach der Weife Gottes mit »einer Bewegung«
mehr fchenkten, als die Scele »mit allen Beregungen« erforichen konnte. Um
mit den »Erklirungen« in ihr myftifches Leben hineinleuchten zu konnen, mubte
Oer Heilige warten, bis ihm die Gnade einer zioeiten Infpiration zuteil rourde -~
fo bezeugt das Vormwort zur »Lebendigen Liebesflamme«. Aber gegen Ende diefer
Erklirungen, die Erleuchtungen find, bricht er gleichiohl da ab, wo fein Lied
noch roeiterichmingt: fagen lieB fich das Unausfagbare nicht, wohl noch fingen.
Niher an dem feligen Erfiiblen Gottes, das »gleich« fein kann, ift das Gedicht -
niher ift die Erklarung an dem feligen Erichauen, das fich im Jenfeits erft voll=
endef.

Wer nicht zunimmt, nimmt ab! Als der Heilige im Kerker feinen »Geiftlichen
Gelang« formte, und als er fpdter zu deffen erfter Anordnung die erften Erkli=
rungen fchrieb, hielt er die myftifche Ehe noch fiir eine fo lebenfprengende Gnade,
OaB er fie als Grenzerlebnis gegen das Ende ftellite. Doch ieder rourde er inne:
»Die myftifche Weisheit hat nicht not, im einzelnen begriffen zu erden, um Liebe
7u erzeugen.« Mehr war verlichen, als er auf einmal faffen konnte: Erroeiterung
feiner Natur und die Kraft einer dibernatiirlichen Fruchtbarkeit. Nun riickte
er, in Oer zioeiten, hier wiedergegebenen Faffung, die myitifche Vermihlung als
Kernerlebnis in die fruchtbare Mitte und iiberbriickte, as dadurch in den Er-
klarungen zu klaffen begann, durch Vorbemerkungen. »Gleich«, fagt die myftifche
Seele zum Engel des Todes - und gleich empfingt fie ein reicheres Leben im
irdifchen Leibe. Fiihrt uns die leste und erhabenfte Schrift des Kirchenlehrers
nicht doch in die Schauer der Hohe, unfern der Eishathedrale des »Brand«?

Lebendige Liebesflamme
O regfie Liebeslohe,
die zdrtlich mich verroundet
bis in der Seele unergriindet Leben!
Gefinftigte, Ou hohe -
tilg, daB mein Herz gefundet,
dem fiiBen Treffen tilg die Trennungioeben.

O Flamme, mild umleckend!

O Wunde, lind zu dulden!

O holde Hand! O liebliches Durchdringen,
nach ew’gem Leben fchmechkend,

vergiitend alle Schulden!

Todbringend willft du hochftes Leben bringen!
Q Leuchten voll von Briinften,

Oank deren Widericheine

des Sinns abgriind’ge Hohlen ohne Enden,
nicht linger blind von Diinften,

in fremder Himmelsreine

Oem Liebften beides, Licht und Warme fpenden!



232 Irene Behn

Wie liebreich und verftohlen

ermachit du in Gehegen,

tief im Gemiit mir, o du fieghaft griindeft:
mit wiirz’gem Atemholen

voll fonnenholdem Segen

wie unberiibrbar zart du mich entziindeft!

Dem »Geiftlichen Gefange« voraus ging ein Gebet der entflammten Seele em=
" por zu Gott. Die »Liébesflamme« nennt der Heilige »Gefiinge der Seele in der
innigften Vereinigung mit Gotte. Hier fingt die Seele im Zuftand der Eraltation
und dennoch in der Vereinigung; hier hebt es fich heraus, daB fie als myftifche
Gattin ibr hochites Gut auch auBerbalb der Ekftafe innebehalt.

Aus dem »Aufftieg« klang es wie Steinfchlag: »EntbldBungl« In der »Dunklen
Nacht« fengte das Wort »Paffion«. »Schdnheit« fchivebte, alle Eigenfchaften des
Geliebten harmonilch in fich begreifend, iiber dem »Geiftlichen Gefang«. In den
Erklirungen zur »Lebendigen Liebesflamme« wdlbt fich uns immer wieder das
Wort der Gattin entgegen: »Fiille!« Wurde doch die Seele nun »ein Paradies unter
gottlicher Durchrielelung«®%, Was 1Bt fich wiedergeben? Von einer Blume allen=
falls etmas Bliitenftaub; eine reife Frucht ift nur als Ganzes zu 15fen.

Und doch, bei diefern Heiligen ift auch die Fiille niemals ftatifch; fie ftrdmt er=
fillend in alle Fragen ein, die noch offen blicben. Wie roeitgehend, hieB eine
verbliebene Frage, untericheiden fich Liebesmyftik und Erkenntnismyftik von=
einander, und wodurch ift eine vor der andern ausgezeichnet? Getrennt {ind fie
um fo mweniger, je mehr fie fich der gemeinfamen Mitte annidhern. Wie Oem
hl. Auguftin auch die Entoicklungsftufen der Liebe nicht fehlen, fo hennt mwig=
derum der Deuter der »Liebesflamme« auch jenen Lichtblich in die Seligkeit, mwie
Ourch eine roeichende Kdnigspforte. »In einem einzigen Nu« fieht er »die Maje=
ftit Oes Herrfchenden und zugleich fein Walten«®.. Selbft als Erfchauter ift der
Geliebte fiir den fpanifchen Heiligen ein dynamifch Gebender: »Gottliche Weis=
heit ift wirkfamer als alles Wirken.«% Mag auch fiir die nicht mehr geblendete
Erkenntniskraft, fiir ihre »helle, empfangende Leidenichaft« folche Schau in einem
Nu gemiibrt werden - Geben ift feliger als dies Empfangen. Ein Empfangen ift
auch die Visio beatifica im Jenfeits, und fchon im Diesfeits ift vollkommene
Gottesliebe ein freies Zuriickgeben - menn diefe Liebe fich auch erft im Jenfeits,
Oank der vollkommenen Erkenntnis, ganz vollenden kann. »Denn mit der Liebe
zahlt die Seele an Gott, was fie ihm fchuldet; mit der Erkenntnis empfingt fie
Dagegen von ihm.«2* Geben ift das Auszeichnende der Liebesmyiftik; Geben ift
Oie feligfte Erdenfreude der myftifchen Gattin. Erft feitdem fie ungeteilt Gottes
ungeteilte Liebe mwiedergab, gleich einem lebendigen Einatmen und Ausatmen,
wie es uns fo unverfiegbar aus der »Liebesflamme« entgegenfichelt - feitdem erft
wurde ihr das Wehen des Heiligen Geiftes unmittelbare GewiBheit. Nicht eher
als bis die dritte Perfon der Gottheit fiir diefe Seele myftifches Erlebnis murde,

30 Llama S. 4392, 31 Llama S. 478. 32 Llama S. 478. 33 Cant. Esp. S. 356.



San Juan de la Cruz 233

honnte fie die »Licbesflamme« des Heiligen Geiftes fingen, lebendige Flamme in
lebendiger Flamme, unfcheidbar in feierlichftem, tiberftrémendem »Liebesipiel«.
Je ldnger die myitifche Gattin fich der Gnade und Wiirde erfreut, zugleich mit
Rindlicher Vertrautheit durch ihn, mit brautlicher Selbftvergeffenheit in ithm zu
fein und mit thm zu fein in ehelicher GemwiBheit, um fo lodernder vermag fie Oen
Geliebten mit géttlicher Macht aus goéttlichem Erkennen zu lieben, zu genieBen
und zu loben. Wohin nichts drang, »bis in der Seele unergriindet Leben«, Oringt
fieghaft Oie Liebe, mit Oer Gott fich felber liebt. In diefer triumphalens Herrichaft
Oes reinen Geiftes, Oer wohl Leben, aber kein Oben und Unten kennt®, erfihrt
fich die Geiftlfeele nicht mehr rdumlich=0ualiftifch als »aper mentis«: fie kreift
gleich Sphdaren um ihren Kraftkern, die g&ttliche Mitte®® - eiter, »fie kreift fich
zufammenc«®® - je ftarker Oie Liebe, um fo einigender«<®’ - RKreift fich immer
Oichter zufammen um ihren fruchtbaren Kern, bis fie wie in einen Punkt ins
Innerfte hineingetrieben ift.

Die myftifche Gattin erlebt die reinfte Freude aller Fruchtbaren, »Die groBe
Genugtuung«, mehr zu geben, »als fie in fich ift und wert ift«®. Es ift eine
miitterliche Freude; und es ift die Freude eines Konigs, der als einzelner Linder
mit ungezihlten Menichen meggeben kann. Doch diefe Gliickfeligheit der Fiille
ift Oer Seele nur befchieden, weil die Faffungshkraft ihrer Vermogen eine unend=
liche ift, nur, weil alles von dem herben Meer der SelbftentiuBerung heraus=
gefpiilt wourde, was nicht der unendliche Gott ift, nur, weil fie »durch nichts
anderes als Unendliches Erfiillung findet«2®, Gott liebt fie mit allen Eigenfchaften
vereint; denn auch als Gerechter kann er die gerechte Seele lieben. Davon zeugt
Oie erhabenfte Strophe der myftifchen Dichtung: »O Leuchten voll von Briinften!«
Gottes Eigenfchaften, unendlich wie er, find der Seele nicht mehr in verwirrender
Vielfalt ein oarmes Dunkel, nur »Briinfte«; und feine Einheit ift ihr nicht mehr die
feere, weifelofe, ein Raltes Licht: Gottes Einfachheit und Fille, fein unendliches
Licht und feine unendliche Glut erden von der Seele, Der entAammten ie er=
leuchteten, in einem »Zugleich« umfangen; jede einzelne der unendlichen Eigen=
fchaften, jede brunftoolle Leuchte und alle zufammen werden nicht empfinglich
aufgenommen, fondern mwiederentflammend und wiedererleuchtend zugleich zu=
riichgegeben, wie von einem unermeBlichen Hohlfpiegel. Jene Leuchten ohne
Enden in »0es Sinng abgriind’gen Hohlen ohne Endenc, fie find nur ein Gleich=
nis, gebannt in die Einheit eines Ausrufes; aber auch in diefer Einheit Ipielt fich
ein Unendliches ab - ein glutvolles Hin=und=Widerlpiegeln, Oeffen Wechfel=
mwirken fich ins Grenzenlofe fteigert.

»Wenige Seelen gelangen dahin.«* Es folgen Worte von gréBter Tragmeite:
»Aber einige find dahingelangt - vor allem jene, deren Geift und heroifche Tu=
gend fich fruchtbar ausbreiten follten in ihrer geiftlichen Nachkommenfchaft.«
Nun ift es gekldrt. Die Werkliebenden, jene, die Ichnell in das duBiere Apoftolat
oringen, diirfen fragen: Was hilft myftifches Leben dem Nichften? Wozu diefes

34 Llama S. 392. 35 Llama S. 394. 38 Llama S. 393. 37 Llama S. 394.
38 Llama S. 473. 39 Llama S. 439. 40 Llama S. 414.




234 Irene Behn

Emportreiben in die afoziale Einfamkeit von Ekftafen, vollends bis zur myftifchen
Ehe? Der Kirchenlehrer der Myftik ermwidert: Die Stufe der myftifchen Ehe ift die
Stufe der hochiten geiftlichen Fruchtbarkeit, die Stufe der Apoftel wie der Ordens=
griinder. Aus ihnen nur wirke das trinitarifche Leben in feiner ewigen Einheit
und unendlichen Fiille. Das Tagebuch des hl. Ignatius, der zu Unrecht vielfach
nur als Ashet gilt, erhidrtet in feiner myftifchen Enticklung die Lebren des hafti=
lifchen Heiligen. »Ein Jammer ift es«, daB ihrer fo wenige find. »Kronen Chrifti
feid ihr«, in dDem Vorbeiftreifen der zerfchleiBenden Jahrhunderte nur heller iiber
~ die Erde ftrahlend, zu feiner Verherrlichung - wenn ihr aushaltet in den Hohlen
von Subiaco und Manrefa, in Oer fruchtbaren Eindde mit eurem Gott! »Ein
Jammer ift es«, daB jene fruchtbaren Bliiten, die das iibergemwaltige Wehen des
Geiftes ungebrochen ertrugen, unreif abgeriffen werden follen - fie, »die Erften
unter den Erftlingsiriichten Oes Geiftes«. Die »Feuermeere der Liebe«?:, die aus
dem Schofe diefer heiligen Seele tiberfchioellen und »bae/ganze Weltall erfiillenc,
fie braufen mit apokalyptifcher Wucht gegen die Schiinder der Liebe, die »gleich
Grobichmieden loshammern«*2 guf ein Antlis, das der Heilige Geift mit ounder=
fam zarter Pinfelfiihrung zu vollenden trachtet, gegen die falfchen Seelenfiihrer,
jene blinden Blindenfihrer, die nicht mwahrhaben wollen, daB nur aus ftille=
haltendem Innewerden fich fruchtbarfte Aktivitdt entfaltet, jene, die zu vorzeitiger
Aktivitdt antreiben und fo des Herrn nichfte Helfer aus feinem Weinberge ver=
jagen. Mit fo beiligen GeiBelhieben kann allein eine Seele ziirnen, die in gnaden=
vollfter Erfiilitheit faft nur noch fiir andere hofft, faft nur noch fiir andere bangt
und leidet. ;

Unter den Fellen Pefiuelas erroeiterte der Heilige feine »Liebesflamme«, und
Das bedeutete keine Unterbrechung feiner Gebete. - Nein, das Gebet diefer Hohe
bleibt unferem ehrfiirchtigen Verlangen nicht vorenthalten. Wie aus dem Ge=
dichte, fo flammt es uns aus den »Erklirungenc« entgegen, als lodernder Atem
einer einzigen Feuerzunge. Es ift Das Gebet einer Seele, die aus »dem ewigen
Erinnern Gottes« heraus das Wort enthaucht, einen einzigen Ausruf der Einkehr,
ohne das Nacheinander der Zeit, ein untrennbares und unerichdpfliches »Zu=
gleich«: »O feurige Liebe, die du mich iberftrdmend mit deinen inbriinftigen Re=
gungen befeligft, fo reich wie meine Seele es irgend bergen, fo ftark wie meine
Seele es irgend faffen kann!*3 O verklirende Wunde, von ihm gefchlagen, der
nur zu heilen weif** O Hand, um fo fanftmiitiger fiir diefe meine Seele, als dein
Gewicht, ein wenig [chioverer nur auferlegt, die ganze Welt zerbrechen lieBe*s! O
zarteftes Anichlagen des ervigen Wortes, unkiindbar die Seele durchldutend! O
Schlag, vollfiihrt mit deinem einhelligften Wefen und innerften Sein, und gleich
Oiefem unendlichen unendlich zartl«*e

Diefe reife Seele fpricht nicht mehr das Wort des Dranges, des Bliihens:
»Gleich.« »Zugleich« ift ihr umfriedendes Wort voll matronaler Majeftit. Zu=
gleich fiihlt fich der Heilige durchmallt von der einhelligen Kraft fonft widerfirei=

41 llama S. 414, 42 Llama S. 451. 43 Llama S. 396.
44 Llama S. 413. 45 Llama S. 416, 46 Llama S. 419,




San Juan de la Cruz 235

tender Elemente - aber nicht durchmallt in feinem irdifchen Leibe, der fich zi=
fchen Pefiuelas gliihenden Felfen in glithenden Gebeten verzehrt; in den »Adern
feiner Seele« roallt das Feuer Des Geiltes, ehemals fengend, nun fo baltamifch und
erquickend, daB es jenem lebendigen Wailer gleicht, von dem der Diirftende auf
immer geftillt ird*,

Zugleich bemwegt fich im Herzen Oiefer Seele die heiligfte Dreifaltigheit, die
hochfte Majeftat mit allem, was in ihr lebt und ebt - »in der Weife« - es
folgen Worte, die jene unterdriickten und gefliigelten Worte Galileis vormeg=
nehmen - »in der Weife, wie fich bei der Bervegung der Erde alles auf ihr mit=
beegt, als wire es nichts« 3, Das ift der Weg diefer Seele von vollkommenem
EntblSBtlein zu vollkommener Fiille. »Alles Sein Oer Kreaturen«, es mwar ihr
»ein Nichts«, dDamit alles in Gott und mit Gott in ihr zufammenmwebe, in rei-
bungslofer Harmonie, »als wire e¢s nichtse«,

Diefe Seele kreift mit allen Schichten oie mit tSnenden Sphiren um den Un-
beroeglichen; und diefer Leib zieht fich in Ubeda an einem Stricke hoch, um fich
von einer eiternden Wunde auf eine andere umzubetten. In diefer Seele regen fich
insgeheim Gott und feine Welt und iiberfchiitten fie »mit allem Balfam, allen
Spezereien und Bliitendiften zugleich« 2,

Nur ein »Gleich«, nur eine Bitte ift geblieben: »Dem [iien Treffen tilg Oie
Trennungioebenl« Zmwei Gemwebe mubten fchon vor einer Vereinigung in zmwei
Néchten zerreiBen; heine Fafer verkniipfte die Seele mehr mit Kreaturen, mit nur
natiirlichen Neigungen. Aber nicht reifen wollte ihre Verbindung mit dem
Leibe, - war auch diefer Leib »vergeiftigt« bis zu einem »Spinngemebe«, war dies
Gemebe auch bis zum ZerreiBen behangt mit durchfonntem Tau, zitterten auch
alle Faden in den holden St6Ben des gottlichen Wehens. Es ift das legte Eigen=
leid Des Heiligen, dem die Erdennacht die letzte Vollendung der Liebe durch felige
Schau vorenthilt - aber ein Leid ohne Herbheit, dank der Uberfiille kéniglicher
Gaben. Dies Spinnmweb ift fo durchicheinend, »daB es unaufhdrlich die Gottheit
hindurchichimmern ldBt«%°, Das ift die leite Eigennot des Heiligen, daB er die
Glorie, die ihm Verehrung zuzieht, nicht mehr hehlen kann. Sein Freund ift
jener, Oer die Glorie iiberfieht - der Prior von Ubeda. Der gutmeinende Trofter
Fray Antonio und jener, der ihm die Hand kiite, alle Verehrungsvollen, die den
Blick des Sterbenden hinlenken wollen auf diefes Spinnmweb und die ithm eigen=
tiimlich fcheinende Glorie, fie miffen mit leter Kraft der Hand und des Atems
abgemehrt werden -~ fie {ind Feinde feines Heiles. Wie toenig fcheidet hochfte
Liebe von hochftem Stolz: beide mwollen Gott gleichen - aber die eine, um alles
zu geben, Oer andere, um alles zu nehmen. Die leifefte Regung, die fich Ehre
nehmen will ftatt Ehre zu geben, ein einziger Fehlblick auf Das eigene Selbft
brichte der auservdhlten Seele auf ihrer einfamen Hohe den luziferifchen Sturz
von der Vergottung in die Selbltvergdtterung! }

Als fie in Ubeda die Matutin lduteten, als zugreifende Verehrung die Fiden

47 Llama S. 434. 48 Llama S. 476.
49 Llama S. 476. 50 Llama S, 405/6.




236 Irene Behn

feiner Kutte und Ipéter das Spinnmeb feines Leibes verteilte, da war es dem Hei-
ligen, jenfeits alles Eiteln, jenfeits der Zeit und ihres »Gleich«, nicht linger not,
mit lester Kraft die Glorie zu verdechen. Sie fingerten an der ftofflichen Armut
Oes Leibes, und in der Seele maren »alle Schiige vereinigt, vom erften bis zum
leiten«®, fie war erfiillt von dem unendlichen »Zugleich« der Emwigheit; Denn
hier, in dem Tode des Heiligen, »ftirémen in eines zufammen fimtliche Reich=
tiimer Oer Seele; und hinein in das Meer miinden ihre Liebesitréme, fie alle auf-
geftaut und ausgedehnt zu Meeren«®,
" Die Wat der Verfolgungen handelte noch nach dem Tode Fray Juans in feinem
Oemiitigen Sinne und zerftSrte die Bilder, die ihm in einer Ekftafe abgeftohlen
worden waren. Sollen wir es beklagen? Vor dem geiftigen Auge erfteht das Bild
eines Heiligen, Das der Spanier Mena fchuf; es trigt den Namen des hl. Franz,
aber es ift wie eine VerkGrperung der feltenen Seele, die myftifche Gattin murde.
Der Mun0 Iprach fein brautliches »Ja« zu allem Leiden, das dem Geliebten an=
gleicht, und fchiweigt nun wie atemlos. Alles atmende Leben ift in den Augen:
mit ashetifcher Gemwalt heben fich die Blicke empor zu Gott, dem reifelofen; mit
myftifcher Sanftmut ziehen fie in die Tiefe der Seele, wo Gott, der Geliebte, lebt.
Umfonft verirrt fich unfer Blick bis zum FuB, umfonft fucht er die Hande, die iiber
Oer Bruft in den weiten Kuttendrmeln das Geheimnis ihres Betens und Blutens ver-
bergen, jene Hande, von denen die Linke nicht oeiB, wie ftark die Rechte fegnet,
und die Rechte nicht, oie heilig die Linke leuchtet. »Heilig«, beginnt unfere Ver=
ehrung zu diefem Gefas des Heiligften zu fagen; aber das GefiB ift klar und durch=
fcheinend bis zur Unfichtbarkeit - wir kénnen nur vollenden: Heilig ift der Herr.
Aus feinen Schriften aber tritt uns Juan de la Cruz entgegen alg ein verklarter
Gartner: {ind auch alle Knofpen am Baume der Kirche zu einem chriftlichen Leben
berufen, erfterben und erftehen auch alle in der Taufe, die braune Hiille abrer=
fend - des Gartners Sorgfalt gilt meniger den Bliittern, die gleichioohl zum
atmenden Leben des Ganzen notendig find, fie gilt den zur Frucht Berufenen.
Nur diefe Knofpen, die eine Bliite erbringen, erfahren einen zroeiten Tod, ein
zveites Leben: gleich einer Dornenkrone haftet die erftorbene Bliitenkrone auf der
Frucht, vom Volkemund »Tod« genannt. Alle Bliiten {ind berufen - mwelcher
gute Girtner wiirde eine vorzeitig herausbrechen? Aber ie viele ertragen den
Froft der Goftferne - 1ie viele fenken fich demiitig und unfichtbar in das Laub?
Bei den gereiften Friichten birgt fich im tiefften Innern ein Geheimnis, jenes Ge=
heimnis Oer Myltik: Der lebendige, Demiitig verborgene Kern, mit feiner Innig=
keit keimhkriftig genug, um die ganze Erde zu tiberichatten. Jedoch abfeits vom
Stamm kdnnte keine der Friichte reifen. Den belebenden Saft, der alle Glieder
odurchpulft, San Juan hért ihn raufchen, wie im Kerker von Toledo, fo fort und
fort in »diefes Dafeins Nacht« - bis endlich der Unfichtbare dem feligen Auge
aufgeht und die letste Hoffnung des Heiligen iibergeht in leste Erfiillung: in feiner
Liebe Vollendung.

51 Llama S. 405. 52 Llama S. 405.



San Juan de la Cruz

DerUr=Born

(Der Seele Jubellied iiber die GottesgewiBheit durch den Glauben)

Wie eiB ich roohl den Born, Oer flieit und feuchtet,
enn es auch Nacht ift. :

Den Blicken bleibt der emige Born entzogen,
voch weiB ich wohl die Heimat feiner Wogen,
wenn es auch Nacht ift.

In diefes Dafeing Nacht, die nichts durchleuchtet,
roeif wohl mein Glaube, wo er raufcht und feuchtet,
mwenn es auch Nacht ift.

Nicht mweiB ich einen Urfprung feinem Wallen,
ich oeiB, er felber ift Oer Urfprung allen,
enn es auch Nacht ift.

Ich 1oeiB, dab nichts fo fchdén ift und erhaben,
oeil, daB fich Welt und Himmel an ihm laben,
wenn es auch Nacht ift,

Ich eiB, dab niemand Furten dort ertaftet,
Oab nie ein Fub in ihm auf Grinden raftet,
wenn es auch Nacht ift,

Nie barg der klare eine triibe Welle,
ich roeiB, aus ihm entichdumte alles Helle,
wenn es auch Nacht ift.

I¢h 1oeiB, fo uchtig fluten feine Mengen,
vaB Volker, Himmel fie und Hélle fprengen,
oenn es auch Nacht ift.

Ich weiB, der Strom, aus diefem Born geboren,
hat Oes Erzeugers Allmacht nicht verloren,
wenn es auch Nacht ift.

Der Strom, den beide zueinander leiten,
ich eif3, er war ie fie vor allen Zeiten,
wenn es auch Nacht ift.

Ich e, daf Orei in einem Springquell griinden,
oaB alle pullend ineinandermiinden,
mwenn es auch Nacht ift.

Verborgen reilt der Born, der niemals endet,
im Brot, das Leben ift und Leben fpendet,
menn es auch Nacht ift.

Stimmen der Zeit. 183. 4.

£37

18



238 Georg StraBenberger S. J.

Hier lockt er alle, daB fie Labe finden:
fie legen fich am Trank, roenn auch gleich Blinden,
oeil es noch Nacht ift.

Den ewigen Born, danach mein Wunich fich weitet,
feh ich im Brot des Lebens dargebreitet,
wenn es auch Nacht ift.

Kirchenmufik -~ Zeitmufik
Von Georg StraBenberger S.J.

In feiner Silvefterpredigt 1929 fagt Kardinal Faulhaber iiber »Kirche und kirch=
liche Kunft«: »,..Die neuzeitliche Kirchenkunft ift auf der Suche nach neuen
Ausdruchsformen ihres Geiftes, ohne bis heute einen neuen Stil gefunden zu
haben. Sie wird den Stein der Weifen finden, wenn fie den Ausgleich findet
zvifchen dem erften Gefe: Du follft dich an die kirchliche Tradition halten,
und dem zoeiten Gefeti: Du folift die Sprache deiner Zeit fprechen. Das erfte
Gefet; verbiirgt das eroig Beharrliche, emwig Wertoolle, ewig Felfenfefte, das
zioeite Gefes gibt den Fortfchritt, das ZeitgemidBe, das Eigenmwiichfige. Die
kirchliche Kunft darf und foll die Sprache ihrer Zeit fprechen.. ..«

Diefe Vereinigung von Traditionsbindung und Gegenmwartsnihe war zu allen
Zeiten ein befonderes Problem hirchlicher Kunft. Auch die Kirchenmufik wird
davon beriihrt. Ja fie ift als fprachlich=lautliche Kunft noch mehr dem leben=
digen Ausdruchswillen ihrer Zeit untermworfen - einfeitiges Verharren in Formen
Oer Vergangenheit riegelt den Zuftrom lebendiger Waffer ab, allzu freies Sich=
austonen in der Sprache Oer Gegemvart reiBt die Verbindung mit den Werten
Oer Vergangenheit ab und gefihrdet das Liberzeitliche.

In einem vorausgegangenen Auffat haben mwir zu zeigen verfucht, wie alle
Kirchenmufik fich als Dienerin Oer Liturgie unterordnen, »Dienerin des Gottes=
dienftes« fein muB®. Nun foll unterfucht werden, ob Kirchenmufik als Mufik
ein dberzeitliches Gebilde, fern der groBfen WeltftraBe, fein foll, oder ob fie
auch die Sprache ihrer Zeit fprechen darf. »Darf« - alfo ift dies wohl das Beffere?
Ober kann es vielleicht auch Fille geben, wo die »Sprache der Zeit« mehr Fluch
als Segen bedeutet? Wir rollen noch nicht entfcheiden.

AuBerlich betrachtet, hat Kirchenmufik einen Nachteil, wenn man es fo
nennen mag: fie ift nicht felbftindige Kunft, fondern hat im Rahmen des litur=
gifchen Gefamtkunftiverkes nur eine Teilaufgabe, Ift das liftige Feffel - oder
wohltuende Begrenzung? Manchem mag das erfte richtig fcheinen. Wir méchten
ung fir das zroeite enticheiden - auf roeite Sicht. Ebenfo ift es ficher mehr
Befreiung als Bindung, wenn Kirchenmufik nicht einzig dem Wollen und Kénnen
Oes Tonfesers iiberlaffen ift, fondern durch das oberfte kirchliche Hirtenamt,

1 Vgl. Diefe Zeitlchrift, »Die Erneuerung unferer Kirchenmufike, Oktoberheft 1937,
S. 31ff.



