RELIGION
Von Hans Eibl

I. Teil. Vom Wesen der Religion!

An die Frage nach dem Wesen der Religion kann
man unter drei Gesichtspunkten, im Hinblick auf
die Moglichkeit der Einordnung, herantreten: Reli-
gion stammt aus den Tiefen der Natur, aus dem
allgewaltigen Leben; Religion ist ein Ergebnis der
kulturellen Entwicklung, ein Geschtpf des in der
Geschichte sich entfaltenden Geistes; Religion ist
Offenbarung des Gottlichen. Mit der Frage nach
dem Wesen nicht identisch, aber wohl verbunden,
ist die Frage nach dem Wert. Sie wird im Folgen-
den im Zusammenhang mit der Wesensfrage ge-
priift werden. Die Verschiedenheit der Gesichts-
punkte will nicht besagen, daf} sich die von ihnen
aus sichtbaren Erkenntnisse ausschl6ssen. Es kommt
vor, dafl in der Hitze des Gefechts das Leben
gegen den Geist, Natur und Geist gegen die
Gottesidee ausgespielt werden; aber dazu besteht
kein logischer Zwang, sondern das Prijudiz fiir
eine architektonische Ordnung, vorausgesetzt, daf}
es iiberhaupt Sache des Weisen ist, zu ordnen und
tiber vorliufige Antithesen zur Synthese zu ge-
langen.

Wenn daher im Folgenden die Wesensfrage von
dem Gesichstpunkt der Kultur aus angegangen
wird, weil dieser dem durchschnittlichen Bewufit-
sein von heute am nidchsten liegt — denn auch
wer z. B. mit dem religiosen Gedanken der Erls-
sung nichts anzufangen weiff, mufl doch die reli-
gidse Kunst des Christentums als einen Himalaya
von Hohepunkten menschlicher Kunst einschitzen
—, so schwebt die Absicht vor, von der kulturel-
len Untersuchung aus zu einer Betrachtung iiber-
zugehen, die aus einer metaphysischen Ansicht vom
Leben stammt und zur Ahnung einer iibernatiir-
lichen und iibergeschichtlichen Welt vordringt.

Man kann die Frage nach dem Verhiltnis von
Religion und Kultur allgemein stellen, dann be-
deutet sie: Welche Rolle spielt die Religion iiber-
haupt im kulturellen Leben? — und man kann sie
in besonderem mit Bezug auf die Kultur der
Gegenwart dahin formulieren, welche Bedeutung
die Religion in unserer gegenwirtigen Bildung und

1 Anm. der Schriftleitung. — Wegen Raummangels
mufite der Aufsatz leider in zwei Teile zerlegt werden,
wobei sich Verfasser und Schriftleitung dariiber klar
waren, daf dadurch zunichst gewisse Fragen bleiben,
die erst im weiteren eine Losung — im Sinn der
eigenstindigen platonisch-augustinischen Philosophie des
Verfassers — erhalten.

Stimmen der Zeit. 137. 4.

fiir die nichste Zukunft habe. Die allgemeinere
Fassung enthilt die logischen Voraussetzungen fiir
die besondere, denn wenn im Verhiltnis von Re-
ligion und Kultur etwas Typisches liegen sollte,
so ist anzunehmen, daf dieses sich auch heute und
in der Folgezeit herausstellen werde. Wir werden
daher die allgemeinere Fassung des Problems nicht
umgehen konnen, wenngleich der ungeheure Um-
fang des geschichtlichen Stoffes als Warnungszeichen
vor dem Unternechmen steht. Unter diesen Um-
stinden bleibt nichts anderes iibrig als auf das
Historische nur gelegenlich zu blicken und die im
Wesen der beiden Begriffe liegenden Beziehungen
zu untersuchen, Kultur und Religion mit dem Vor-~
behalt einer spiteren Vertiefung im ersten Ansatz
zu definieren. Kultur ist die Gesamtheit der Be-
strebungen und Leistungen, die auf die Verwirk-
lichung des vollen menschenwiirdigen Lebens ge-
richtet sind. Unter menschenwiirdigem Leben ist
ein solches zu verstehen, welches der harmonischen
und allseitigen Entwicklung des Menschen nach
seiner leiblichen, seelischen und geistigen Seite
giinstig ist. Religion ist das Bestreben des Men-
schen, sich mit dem geistigen Hintergrund der
Welt in eine gesteigerte, bewufite Verbindung zu
setzen. Steigerung und Bewufltheit werden des-
halb hervorgehoben, weil in unbewufiter Weise
jedes Wesen am Metaphysischen teil hat; die Reli-
gion aber will ein bewufites Teilnehmen am gott-
lichen Leben. Aus diesen Definitionen ergibt sich,
dafl die Religion als eine der Formen geistiger
Betitigung zur Kultur gehdrt. Eine weitere
Frage ist aber die, ob die Verbindung von Reli-
gion und Kultur gut oder gleichgiiltig oder iibel
ist. Auf diese Frage sind verschiedene Antworten
moglich.

Die einen werden glauben, dafl sowohl die Kul-
tur wie die Religion sinnvolle Auflerungen des
Menschen seien, andere werden es bezweifeln oder
bestreiten. Die Bestreitung erfolgt von drei mdg-
lichen Standpunkten aus: 1. Kultur und Religion,
beide seien ein Ungliick; 2. Kultur sei ein Un-
gliick, aber Religion sei gut; 3. Religion sei ein
Ungliick, aber Kultur sei gut. — Der erste Ge-
dankengang besagt, niher ausgefiihrt, dafl es fiir
den Menschen vom Ubel war, sich in das gefihr-
liche Gebiet des Geistes gewagt zu haben, und
seine Ahnen besser daran getan hitten, im Be-
reiche des Instinktes zu bleiben. Gegen diese
Klage ist zu sagen, daf} sie vllig sinn- und zweck-
los ist, denn wir kénnen den Aufstieg des Lebens

8 103



zu Bewuftsein und Geist nicht riickgingig machen,
es kann sich nur mehr darum handeln, eine még-
lichst gliidkliche Harmonie zwischen Leben, Seele
und Geist herzustellen. Wer den Geist anklagt,
daf er die Harmonie des Lebens gestért habe, ver-
ringert die Disharmonie nicht, sondern erhoht sie.
Er fordert das, was er abschaffen will. Der Ruf
nZuriick zum natiirlichen Leben!* kann also nur den
Aufruf zueiner besseren Ordnung der menschlichen
Gedanken und Wiinsche, zu eciner besseren Ein-
ordnung des Menschen in die natiirliche und gesell-
schaftliche Umwelt, zu einer besseren Anpassung
der natiirlichen und gesellschaftlichen Umwelt an
den Menschen bedeuten.

Auch die zweite These: Kultur ist ein Ubel, Reli-
gion ein Segen — ist nicht haltbar. Es ist keine
Religion denkbar, welche nicht die Mittel der Kul-
tur beniitzte. Wenn die These gelegentlich auf-
gestellt wird, so hat sie nur den Sinn, daf ein
bestimmtes religidses Weltbild im Kampfe sei mit
einer bestimmten kulturellen Gestalt. Ein typischer
Fall war der Kampf des antiken Staates gegen
das Christentum, der manche Christen dazu ver-
anlafite, die antike Kultur zu verwerfen. In dieser
Lage hat z. B. Tertullian gelegentlich den Wert
der antiken Kultur in Frage gestellt und jede Ver-
bindung zwischen dem Evangelium und der alten
Philosophie geleugnet. Aber die Entwicklung ging
tiber diese Episode hinweg, und das natiirliche Ver-
hiltnis, daff die Religion von sich aus die Ver-
bindung mit der Kultur aufsuchen und befestigen
miisse, setzte sich bald durch.

Die dritte Behauptung, daff die Kultur gutsei, die
Religion aber nicht, ist nicht mehr verstummt, seit-
dem die selbstbewufite Vernunft an den gegebenen
Einrichtungen Kritik zu iiben begann. Sie findet
sich mehr oder weniger klar formuliert seit dem
Kampfe des Xenophanes gegen die Homerische
Theologie und dem des Epikur gegen den Glau-
ben an Jenseits und richtende Gotter, iiber die
heidnische Kritik am Christentum und die christ-
liche Kritik am Heidentum bis zur religiosen Kritik
der neuzeitlichen Aufklirung. Sie bezieht ihre
Argumente sowohl aus der wissenschaftlichen
Mangelhaftigkeit religiser Weltbilder, wie aus
der religidsen Intoleranz, aus der Verfolgung
hervorragender Geister im Namen religitsen Glau-
bens, der Hinrichtung des Sokrates wegen Reli-
gionsfrevels, den Religionskimpfen und Ketzer-

verfolgungen innerhalb des Christentums, des Is-

lams, der ostasiatischen Kultur. Allein hier wird
iibersehen, daf es sich um eine menschliche Tra-
godie von viel allgemeinerem Umfang handelt.
Auf allen Gebieten menschlichen Strebens finden
wir Wettbewerb und Kampf, der immer wieder
in Hafl und Blutvergiefen endet. Es wird gekimpft
um Lebensmittel und um Land, um Schitze und
um Macht, die Weltgeschichte ist angefiillt mit

104

Kimpfen der Kulturen gegeneinander, der kultu-
relle Geist selbst ist in sich gespalten und die Par-
teien des Geistes stehen einander als Feinde gegen-
tiber. Im Zustande des Kampfes aber ist der Geist
grundsitzlich intolerant. Das gilt von kiinst-
lerischen, wissenschaftlichen, politischen und reli-
giosen Richtungen; es kimpfen philosophische,
politische, religidse Systeme gegeneinander in allen
moglichen Kombinationen, und man kann nicht
sagen, dafl die Kimpfe der Religion gegen die
iibrige Kultur ganz besonders blutig und phile-
sophische Weltanschauungen von dem Vorwurf
gewalttdtiger Intoleranz frei gewesen seien. Der
spdtantike Staat” fithrte den Kampf gegen das
Christentum nicht nur auf Grund einer politischen,
sondern auch einer philosophischen Weltanschauung,
und auch die europiischen Revolutionen der neue-
ren Zeit, von denen zwei, die franzosische und die
russische, sehr blutig waren, erstreckten sich iiber
Gesellschaft und Wirtschaft hinaus auf das welt-
anschauliche Gebiet und gingen — wenigstens der
Absicht nach — auch aus wissenschaftlichen Uber-
zeugungen hervor. Mit der Intoleranz steht es
vielmehr so: Jedes System, das sich bedroht fiihle,
ist intolerant. Die Grausamkeit, mit der die In-
toleranz ausgeiibt wird, hingt ab einerseits von
den Machtmitteln, iiber die ein System verfiigt,
anderseits von der im Laufe der Zeit sich stei-
gernden Bitterkeit des Kampfes; ferner: der jeweils
bedrohte Wert wichst im Bewufltsein seiner Ver-
teidiger zu einem absoluten Wert, und Kimpfe
um absolute Werte sind immer unbarmherzig.
Der Satz, der fiir die Kultur, aber nicht fiir die
Religion eintritt, kann auch den Sinn haben, dafl
die Religion einer tieferen Bewufltseinsstufe an-
gehore als die Kultur, insofern die Kultur iiber jede
erreichte Stufe hinausschreiten konne, die Religion
aber ineinem gegebenen Zustande verharren miisse.
Sie wird wohl als vorbereitende Phase anerkannt,
aber eben deshalb als eine zu iiberwindende Form
des Geistes hingestellt. Die beriihmteste Formu-
lierung des Gedankens stammt bekanntlich von
Hegel. Diese Theorie hat auf den ersten Blidk
etwas sehr Einleuchtendes. Es [ifitsich darauf hin-
weisen, dafl der Mythos in Kunst und Metaphysik
ibergeht und diese geistigen Schépfungen weiter-
leben, auch wenn der Mythos zu verdorren be-
ginnt. Allein die Entwicklung geht weiter, auch
Metaphysik und grofle Kunst schwinden dahin,
wenn der Mythos ginzlich abgestorben ist. Auch
die griechische Kunst und, bis zu einem gewissen
Grade wenigstens, die griechische Metaphysik ver-
welkten, als das religidse Weltbild der Antike
durch das christliche Weltbild beiseite geschoben
war; vor kurzem drohte der Stil der Sachlichkeit
die grofie Kunst und Dichtung zu verdringen.
Es leben also Metaphysik und Kunst von der
Religion. — Damit ist eine wichtige Erkenntnis




-

-

T RRERISImRN———~y

gewonnen: Religion ist die Voraussetzung jeder
hoheren Kultur, aus ihr haben sich durch Differen-
zierung die einzelnen Zweige des hsheren geistigen
Lebens herausgebildet, die Philosophie, die Wissen-
schaften, die Kiinste. Zu Konflikten kam es iiberall
dort, wo sich neue Anschauungen gegen iltere
durchsetzen mufiten. Es gab Kimpfe zwischen
alten und neuen Kunststilen und zwischen ver-
schiedenen wissenschaftlichen Theorien. Aber
besonders heftig waren die Kimpfe zwischen
dlteren und neueren gesellschaftlichen Ideen und
zwischen alten und neuen Weltanschauungen; und
zwar deshalb, weil gesellschaftliche Anderungen
viel tiefer in das Leben ecingreifen als wissen-
schaftliche Theorien, und weil Religionen viel ziher
am Uberlieferten festhalten als andere geistige
Formen. Oft sind auch gesellschaftliche und reli-
giose Einrichtungen sehr eng miteinander verbun-
den. (Der Frage, warum religidse Ideen so grofle
Zihigkeit haben, werden wir spiter nihertreten.)

Aber das Kernproblem ist dieses: ob Religion
iiberhaupt so zum Wesen des Menschen gehore, dafl
sie etwas Unverlierbares darstellt, das nur seine
Ausdrucksformen verwandelt, aber selbst immer
wieder als lebendige Macht hervorbricht. Diese
Frage zu entscheiden obliegt nicht der Wissen-
schaft, sondern dem metaphysischen Glauben. Man
kann religiose Ideen mit den Mitteln der Wissen-
schaft nicht streng beweisen, sondern nur wahr-
scheinlich machen. Umgekehrt kann sich die Ab-
lehnung der Religion im Namen der Wissenschaft
nicht auf durchschlagende Argumente stiitzen, son-
dern nur auf mangelhafte Induktion. Die bisheri-
gen Erfahrungen zeigen nur, daf8 Religionen iiber-
wunden worden sind, um neuen Platz zu machen;
und zwar sind die mythischen Naturreligionen
von historischen Religionen verdringt worden,
an deren Anfang ein geschichtlicher Vermittler der
Offenbarung steht. Die gegenwirtige religitse
Krise, die allerdings schon zwei Jahrhunderte
dauert, ist noch nicht entschieden. Und selbst wenn
sie mit einer allgemeinen Verdringung der Reli-
gion aus dem europiischen Kulturraum enden
sollte, so wire auch damit gar nichts bewiesen,
denn einmal kénnen wir nicht wissen, was kiinftige
Jahrtausende bringen werden, dazu kommt aber
noch eine andere viel ernstere Erwigung.

Gesetzt, es wiirden die Menschen von einem be-
stimmten Zeitpunkte an Jahrtausende hindurch
religionslos leben, gesetzt, sie wiirden sich in ihrem
irdischen Leben nicht schlechter fiihlen als bisher,
sondern sogar behaglicher, weil sie alle ihre Krifte
auf die zweckmiflige Einrichtung des Lebens in
dieser Welt sammeln konnten, so wire damit so
lange iiber den Wert der Religion nichts entschie-
den, als iiber ihren Wahrheitsgehalt nichts aus-
gemacht wire. Nehmen wir nun, um dem Un-
giinstigen nicht auszuweichen, den Fall an, es gebe

wohl eine iibermenschliche geistige Welt, als Wirk-
lichkeit, nicht als bloflen Grenzbegriff, aber die
Menschen lebten durch lange Zeiten an ihr vor-
bei, ohne von ihr Notiz zu nelimen, so hitten eben
die Menschen zum Gottlichen keinen Zugang, es
wiirde aber daraus noch nicht im geringsten folgen,
dal eine gottliche Welt nicht existierte. Die Men-
schen hitten in diesem Falle sich eben so entwidkelt,
dafl gewisse Organe der Auffassung verkiimmert
wiren. Der Fall wire nicht identisch, aber #hnlich
dem, dafl manche Menschen fiir klassische Musik
oder fiir hohere Mathematik kein Verstindnis,
keine Moglichkeit des Empfangens haben; man
konnte sich denken, dafl sich Menschen in Zukunft
so entwickelten; eine klassische Symphonie, die
Lehrsitze der hoheren Mathematik blieben doch,
was sie sind, auch wenn sie nicht apperzipiert
wiirden. Oder ein anderes Beispiel zur Ver-
deutlichung: Wir haben Grund anzunehmen, dafs
die Tiere Empfindungen haben, die uns unzu-
ganglich sind. Wir erleben eine bestimmte Anzahl
von Empfindungsmodalititen, und innerhalb jeder
eine bestimmte Menge von Qualititen. Aber es
ist denkbar, sogar wahrscheinlich, dafl es in der
beseelten Natur noch viele andere Modalititen
und Qualititen gebe. Man kann sich z. B. vorstel-
len, dafl elektrische Spannungen als Qualititen
empfunden wiirden, so wie wir Lichtstrahlen als
Farben empfinden. Man kénnte sich eine iiber-
sensible Veranlagung denken, durch welche ein
Mensch aus den vom andern Menschen ausgehenden
Strahlen dessen Organismus oder sogar dessen
Gedanken und Entschliisse durchschaute; oder eine
Begabung fiir Fernempfindung, z. B. fiir das Er-
fithlen verborgenen Wassers oder verborgener
Metalle oder den Gesundheitszustand oder Seelen-
zustand rdumlich oder sogar zeitlich entfernter
Menschen. Das alles ist denkbar, kommt vielleicht
in seltenen Fillen vor, jedenfalls ist es nicht die
Regel. Das Uberdenken solcher Moglichkeiten
macht so viel klar, daB, wenn die Menschen zu
gewissen moglichen Dingen keinen Zugang haben
sollten, auf deren Nichtexistenz nicht geschlossen
werden kann. Aber natiirlich, macht der vorsich-
tige Skeptiker geltend, man hat auch keinen Grund,
daraus, dafl wir von einem als méglich denkbaren
Gegenstande keine Kunde hitten, weil uns der
Zugang zu ihm fehlte, ein Argument fiir seine
Existenz zu -machen. Indes muff doch vor dem
Vorurteil gewarnt werden, als ob es auflerhalb
des uns erkennbaren Bezirkes nichts gibe. Dieses
Vorurteil stellt sich ndmlich sehr leicht ein, nach-
dem man sich entschlossen hat, nur innerhalb des
Erreichbaren zu bleiben. Der Positivismus und
gewisse Formen des Kritizismus sind Weltanschau-
ungen, bei denen der anfingliche Verzicht in einen
negativen Dogmatismus tibergeht. Aus der These:
Bestimmte Dinge kiimmern uns nicht, weil sie

g 105



unerkennbar sind —, wird leicht die These: sie
sind nicht.

Ich will nun durch eine Konstruktion klar-
zumachen versuchen, wie man sich das Wesen der
Religion denken kénnte fiir den Fall, daf sie zur
Natur des Menschen gehdren und zugleich meta-
physisch aufschlufireich sein sollte. — Voraus-
gesetzt sei, dafl der Aufstieg des Lebens zu ver-
schieden hohen Bewuftseinsformen, zuletzt zum
geistigen Bewufltsein des Menschen eine Tatsache
ist. Dieser heute ziemlich allgemein angenommene
Sachverhalt ist - sehr merkwiirdig, geradezu ge-
heimnisvoll. Stellt man sich vor, es wire durch
viele Jahrhunderttausende das Geschehen auf Erden
von ultramikroskopischen Filmapparaten aufge-
nommen worden, und wir lieflen nun Teile davon
vor uns ablaufen, so wiirden wir Generationen-
reihen von organischen Wesen erblicken, die von
einfacheren Formen zu immer reicheren aufstiegen.
Allmzhlich gesellte sich, fiir uns nicht anschaubar,
aber erschliefbar, zum ‘Ablauf der Lebensvorginge
eine neue Wirklichkeit, das Begehren, das Fiihlen,
das Empfinden und mit ihm die Erscheinungswelt.
Schon dieser Umstand macht den Eindruck, dafl
es eine Innenseite der raumlich zeitlichen Wirklich-
keit gebe, und dafl das Seelische auf ihr liege. Dies
sei das erste Gedankenelement, das wir fiir eine
zusammenfassende Konstruktion beiseite legen. —
Das zweite gewinnen wir, indem wir uns in die
Tatsache vertiefen, daf uns das Lebende ziel-
gerichtet erscheint, als Planentfaltung — Entwick-
lung heiflt nichts anderes als Planentfaltung —,
die reiche Gesamtheit des Lebens als Entfaltung
eines reichen Planes, der durchaus nicht wirr oder
zufillig oder undurchschaubar ist, sondern mehrere
Ordnungsprinzipien aufweist, Variationen von
Grundthemen, weshalb eine Systematik der Pflan-
zen und der Tiere moglich ist, Arbeitsteilungen,
Symbiosen im grofien und im kleinen, Anpassun-
gen an die Umgebungen, Spezialisierungen fiir
bestimmte Leistungen, Erstarrungen und Fille des
Absterbens ganzer Lebenszweige und neues Her-
vorbrechen von Lebensformen, die hoher steigen,
zuletzt zum Menschen. Das heifit: Im Lebendigen
tritt eine neue Wirklichkeit aus dem Metaphysischen
in die Erscheinung, eine platonische Idee oder viel-
mehr ein reiches Ganzes von Ideen; die Lebe-
wesen machen unter dem Gesichtspunkt der Plan-
entfaltung den’ Eindruck, als wiren sie die duflere
Darstellung eines jenseits der Erscheinung liegen-
den geordneten Ganzen. Dieses Jenseitige ist nicht
identisch mit dem Seelischen, denn es offenbart
sich schon in der Pflanzenwelt, das Seelische nur
in der Tierwelt, das Seelische ist nur Teiloffen-
barung. Stellen wir uns versuchsweise das gesamte
Lebendige als eine bewufite, ja iiberbewufite Ein-
heit vor, als Einheit, weil es Zusammenhang hat,
als bewuflt oder tiberbewuflt, weil Bewufitsein aus

106

ihm hervorgeht, so dringt in das Bewufitsein der
beseelten Lebewesen nur ein Minimum von dieser
hoheren Seele ein. Auch deshalb ist das Seelische
nur ein Teil des hoheren Bewufitseins, weil es,
je reicher es wird; um so mehr nach auflen gerichtet
ist, auf die Erscheinungswelt, auf das Interferenz-
gebiet zwischen dem seelischen Kern und der jen-
seits liegenden Umwelt, wihrend im umfassenden
Bewufltsein' auch alles Unterbewufite und Uberbe-
wuflte enthalten wire. Diese Vision des gesamten
Lebens, dasman sich, wie gesagt, als Planentfaltung
und Utrsprung von Bewufltsein nicht gut seelenlos
denken kann, ist das zweite Gedankenelement, —
Das dritte ist die merkwiirdige Tatsache des Instink-
tes. Es gibt Instinktleistungen im Zusammenleben
von Pflanzen und Tieren untereinander, die den
Eindruck eines ibergreifenden, iiberindividuellen
Seelischen machen., Aber schon die gewohnlichen
Auflerungen des Instinktes muten an wie Lei-
stungen einer iiberindividuellen Gattungsvernunft.
Wir haben uns an die Tatsachen der Fortpflanzung,
des Stoffwechsels, des Wachstums nur so gewohnt,
dafl wir das Erstaunliche nicht mehr fithlen. Erst
die komplizierten und {iberaus sinnvollen Einrich-
tungen, die sich z. B. in der Zuordnung von be-
stimmten Insekten zu bestimmten Pflanzen finden
zu dem Zweds, die Nachkommenschaft, sei es
einer Pflanzenart, sei es einer Tierart, zu sichern,
riitteln uns aus der Schlifrigkeit der Gewdhnung
auf und 6ffnen unsere Augen fiir das Wunderbare,
das sich in den Lebensfunktionen iiberhaupt findet.
— Das nichste Gedankenelement wird aus der
Tatsache gewonnen, dafl bei dem Menschen an
Stelle des Instinktes in weitem Umfange die theo-
retische und die praktische Vernunft getreten sind.
Das Tier wird von seinem Instinkt durch eine
ausgewihlte Umwelt gefithrt, welcher seine Or-
ganisation angepaflt ist. Der Mensch hat im Ver-
hiltnis zum Tier eine universale Umwelt, in der
er sich nicht so sehr durch Instinkte, als vielmehr
durch Erfahrung, durch Begriffe und Kenntnis der
Naturgesetze sowie durch Normen, durch Ziele
oder Ideale seines Handelns zurechtfindet. So er-
obert er sich eine neue Welt, er dringt ein in das
Ordnungsgefiige des Kosmos und nimmt teil an
der Gestaltung des Schicksals. Aber beachten wir
wohl, auch diese Phase ist eine Form der Entwick-
lung des aufsteigenden Lebens und mufl mit ihm
zusammen geschaut werden. Uberblicken wir den
bisherigen Gedankengang: das Psychische macht
den Eindrudk, als lige es auf der Innenseite des
Lebens; das Lebendige sieht so aus, als wire es
die rdumlich-zeitliche Entfaltung einer metaphy-
sischen Idee, die man sich schwer seelenlos vor-
stellen kann; die Instinkte legen uns nahe, iiber-
individuelles Seelisches anzunehmen, die mensch-
liche Vernunft dringt in die Ordnungsgedanken
des Kosmos ein und baut einen Teil der Wirk-



lichkeit, das Schicksal oder die Geschichte weiter
aus, als wire sie Statthalterin der Vorschung, mit
einem Worte: stufenweise dringt das Lebendige
in das Innere der schopferischen Macht ein, nimmt
an ihrem Bewufitsein teil.

Und nun machen wir uns klar, dafl es an sich
nicht wahrscheinlich ist, daf der menschliche Geist
die einzige Form des Bewufltseins wire. Die ent-
gegengesetzte Annahme ist wahrscheinlich und wird
oft mit der Miene der Selbstverstindlichkeit ge-
macht, aber so, dafl sie nicht als neuer Gedanken-
schritt erscheint, sondern als etwas, iiber das man
hinwegdenkt, ohne die darin liegenden Voraus-
setzungen und Folgerungen zu iberlegen. Eine
solche als selbstverstindlich eingefiithrte Hypothese
ist Kants Annahme eines Bewufltseins iiberhaupt.
Nehmen wir ferner an, was auch an sich wahr-
scheinlich ist, dafl der im Leben entfaltete Plan
mit Bewufltsein ausgestattet wire und die ver-
schiedenen Formen tierischen und menschlichen
Bewufitseins Einstrahlungen aus einem umfassen-
den Secelenleben in die verschiedenen beseelten
Organismen wiren. So ist nun Folgendes denkbar:
So wie im Instinkt sich ein iiberindividuelles Wis-
sen und Schauen bei den einzelnen Tierindividuen
kundtut, so kénnte dem Menschen aufler der Ver-
nunft, mit deren Hilfe der einzelne seinen Weg
in die dunkle Zukunft findet, noch ein anderer
Zug gegeben sein, eine ahnende Vernunft der Gat-
tung, eine Intuition der kiinftigen Bestimmung,
Anteil an dem Bewufitsein der hoheren Seele, die
das Leben durch eine lange Entwicklung bis zur
menschlichen Vernunft gefithrt hat — und iiber
sie hinaus fithren wird —, denn warum sollte die
Entwicklung abgeschlossen sein? — und diese in-
tuitive Vorwegnahme eines kiinftigen Zustandes
ist Religion. Gesetzt, es gebe so etwas, so hitte
es mit der Vernunft den Ursprung aus dem ho-
heren Bewufitsein und den Charakter eines Weg-
weisers in die Zukunft gemeinsam, aber es be-
stinde der Unterschied zwischen Religion und Ver-
nunft, dal die Vernunft den Menschen in den
Schwankungen des tiglichen Lebens orientiert, die,
wenn sie auch fiir den einzelnen noch so einschnei-
dend sind, doch im Schicksal der Gattung wenig
bedeuten, wihrend die Religion ein Kompafl auf
lange Zeit wire, die Macht, die das Menschen-
geschlecht einem fernen Ziel zufithrt — (damit
ist die frijher offen gelassene Frage beantwortet,
warum religiose Vorstellungen ein so zihes Leben
haben) — eine beharrliche Macht, dem Geschlechts-
trieb vergleichbar, wie dieser in vielen Fillen der
Verirrung verfallend, aber unausrottbar. Die Re-
ligion wire dann die Ahnung eines kiinftigen Zu-
standes, und da dieser nach der Analogie des bis-
herigen Entwicklungsganges in einer Steigerung des
Geistes, d. h. in einer noch innigeren Anteilnahme
an der schopferischen Macht zu erblicken ist, so

wire die Religion der Trieb, der den Menschen
schlieflich zu dem Geisteszustand fithren soll, den
die altchristliche Theologie Theiosis, d. h. Ver-
gottung, genannt hat.

Wenn die Religion als Anlage der Instinkt des
Geistes fiir die kiinftigen Formen seiner Entwick-
lung, fiir die innigere Versenkung in das Gottliche
ist, so wie der mit ihr wesensverwandte Eros der
Trieb zur Fortpflanzung und damit zur ErhShung
des korperlichen Lebens, dann gehdrt Religion
wesenhaft zur menschlichen Natur, aber eben in
dem Sinn wie alles, was in der belebten, beseelten
und bewuflten Natur angelegt ist, als Einstrahlung
aus umfassenderen Bewufltseinsschichten. Und wie
die Entartungen des Liebestriebes diesen selbst
nicht widerlegen, so wiirden auch die Entartungen
der Religion gegen diese selbst nichts beweisen. Aus
solcher Deutung der Religion wiirde weiter folgen,.
dafl das Aufhéren der Religion bei einzelnen Men-
schen und ganzen Vélkern nichts anderes bedeu-
tete, als daf der Auftrieb des geistigen Lebens
iiber sich selbst hinaus in ihnen abgestorben wire.
Stellen wir uns versuchsweise vor, dem Menschen-
geschlecht stiinde etwas Ahnliches bevor wie zahl-
reichen Tiergeschlechtern der Vergangenheit, nim-
lich, dal es auf dem eingeschlagenen Wege nicht
weiter kime, so kdnnte sich, wenn Religion die
ahnende Vorwegnahme des kiinftigen geistigen
Zustandes sein sollte, diese Resignation der vor-
ausschauenden Gattungsseele darin duflern, dafl
der religivse Trieb im Menschengeschlechte ab-
stiitbe. Auch wenn das geschihe und kiinftige
Menschen die Religion ihrer fernen Ahnen als
einen krankhaften und nun iiberwundenen Wahn
betrachteten, wire iiber die Unwahrheit der Reli-
gion nichts ausgemacht. Die Wirklichkeit, auf
welche die Religion ahnend zielt, das gottliche
Leben, wire dann dem Menschengeschlecht unzu-
ginglich geworden. Damit ist nicht gesagt, dafl
nicht in andern Teilen des Weltalls die Vergottung
des Lebens erreicht wiirde. )

Und Gott selbst? Jenes angenommene seelische
Wesen, das sich im Leben entfaltet, ist nicht Gott
selbst. Denn so wie wir keinen Grund haben,
das menschliche Bewufitsein als das héchste anzu-
nehmen, so sind wir auch nicht berechtigt, das
hohere Bewufltsein, das nach der versuchsweise
vorgetragenen Konstruktion das gesamte Leben
im Innern zusammenhilt, fiir das iiberhaupt
hochste Bewufltsein zu halten. Es ist denkbar, dafl
es geordnete Regionen von iibereinandergebauten
Bewufltseinseinheiten gibe, derart, dafl die tie-
feren in den héheren enthalten wiren. Warum
sollte die metaphysische Welt weniger reich geglie-
dert sein als der sichtbare Kosmos? Wenn wir
uns Gott als das unendliche, allumfassende Be-
wufltsein denken, so ist er ungeheuer der auf-
wirtsstrebenden Seele des Lebendigen iiberlegen,

107



die man im Anschlufl an Platon als den kosmogo-
nischen Eros bezeichnen konnte. (Die Erinnerung
an Platon liegt deshalb nahe, weil der seherische
Weise aus dem Eros sowohl den Trieb zur Fort-
pflanzung, wie den zur Geschichte und Kultur,
wie den religidsen Willen zur Vereinigung mit
dem Gottlichen herleitet.) Vom Eros sagt Platon,
dafl er kein Gott, aber ein grofler Daimon sei,
daher selbst nicht vollkommen, aber nach Voll-
kommenheit strebend. Es gibt in der philoso-
phischen Literatur kein groflartigeres Symbol fiir
das zum Geist und zu Gott aufwirtsstrebende, im
einzelnen so vielfach abirrende Leben als den
himmelstiirmenden Eros. Gott selbst wire dann
etwa unter anderem auch der in einem héochsten
Bewufltsein zusammengefafite Inbegriff der hoheren

geistigen Welten. (Ich gebrauche absichtlich keine
genauere Ausdrucksweise, weil ich dem Denken
nur eine Richtung weisen will.) Es besteht kein
Grund, sich dieses Bewufltsein nicht im héochsten
Grade konzentriert und alles durchdringend zu
denken. Aber dem Gesamtleben gegeniiber, dem
Eros und seinesgleichen ist Gott der Anziehungs-
mittelpunkt, nach dem sie streben. Kivel (g épth-
pevov. Die Annidherung an Thn, die Vergottung
des Lebens, vollzége sich in ungeheuren Zeiten und
gelinge nicht an allen Stellen gleich vollkommen.
Es ist nicht undenkbar, dafl auch in den héheren
Ringen der geistigen Welten ebenso Fille volligen
Versagens vorkimen, wie innerhalb der Menschen-
welt.

ASTHETISCHES CHRISTENTUM
Von Josef Kreitmaier S. J.

V ielleicht lift der fremdartige Zusammenklang
dieser beiden Worte eher empfinden, dafl es sich
hier um eine polare Spannung handelt, als das
iibliche, schon etwas abgegriffene und in seiner
Tragweite darum nicht mehr iiberschaute Begriffs-
paar: Kunst und Religion oder: Kunst und Christen-
tum. Dem Christentum liegt ja wahrlich nichts
ferner als eine #sthetische Weltauffassung, denn
tiber seinen Hohen thront das blutige Kreuz des
Erlosers, und unter ithm stehen die zahllosen blu-
tigen Kreuze seiner Jinger. Das Ziel des Christen-
tums liegt im Jenseits, der Weg ist schmal und
dornig.

Das Christentum tritt in die Welt ein durch
seine Bekenner. Das ewige Ziel ist ihnen vor-
gezeichnet. Um es zu erreichen, haben sie die
irdischen Mittel zu gebrauchen. Es ist ihnen nur
aufgetragen, alle diese Dinge nicht in sich ruhen
zu lassen, sondern sie in Beziechung zum Ewigen
zu bringen: ,,Was immer ihr tut, tut alles zur
Ehre Gottes.“ Es frigt sich nun, ob auch die
Kiinste imstande sind, den Menschen in seinem
iibernatiirlichen Ziel, in der Erkenntnis und Liebe
Gottes zu fordern. Nur insofern sie das vermo-
gen, darf man ihnen die Ehre geben, sie unmittel-
bar neben die Worte Religion, Christentum, Kirche
zu stellen.

Es konnte scheinen, als ob die Frage doch sehr
leicht zu entscheiden sei. Aber alle, die sich je
tiefer damit befafit haben, erblicken darin ein sehr
schwieriges, den Geist marterndes Anliegen. Kaum
glauben wir, den schliipfrigen Fisch fest in der
Hand zu halten, da entgleitet er einem schon
wieder. Meint man einmal, nun unfehlbar die
Kette der Griinde schlieflen zu konnen, da bricht
sie an anderer Stelle,. Man kdnnte verzweifeln.

Die ganze Frage ist nur ein Teilabschnitt der

108

andern Frage: Christentum und Kultur. Es gab in
nicht ferner Zeit ein paar Jahrzehnte, wo die Katho-
liken ihre Riickstindigkeit auf den irdischen Kul-
turgebieten nicht genug beklagen konnten und sich
alle Miihe gaben, Ankniipfungspunkte zu suchen.
Damals wurde das Wort ,,Kulturkatholizismus®
geprigt. Noch steht uns in lebhafter Erinnerung,
was Bischof Keppler in seiner Schrift ,,Wahre
und falsche Reform® (Freiburg 1902) dariiber ge-
sagt hat: ,,Sie (gemeint sind die Reformeifrigen)
negieren viel und behaupten nur eines: dafl der
Katholizismus nicht gebildet genug sei. Das ist
aber wirklich eine cura posterior. Ob die Katho-
liken auch katholisch genug seien, das ist die
Hauptfrage und Hauptsorge.“ Bernanos iber-
gipfelt das noch, wenn er seinen Landpfarrer
sagen liflt: , Ein Priester mit Bildungsehrgeiz war
mir stets ein Greuel® (Tagebuch eines Land-
pfarrers. Leipzig 1936).

Unsere Frage ,,Kunst und Religion® ist uralt;
sie hat schon die heidnischen Philosophen beschif-
tigt. Thr verdanken die Hiresien des Ikonoklas-
mus im alten Christentum und im Reformations-
zeitalter, nicht minder aber auch die heutigen Er-
orterungen hin und her ihr Entstehen. Der Streit,
der in unsern Tagen um die bildende Kunst ent-
brannt ist, hat auch in die religidse und kirchliche
Musik iibergegriffen. Was uns von der Allein-
berechtigung der Ikonen gesagt wird, wird auch
von denen verfochten, die den gregorianischen
Choral als einzige Art der Kirchenmusik gelten
lassen und auch von ihm nur die iltesten Melodien
von herbem Charakter?, die selbst vom kirchlichen
Volkslied moglichste Choraldhnlichkeit fordern,
ihm sein selbstindiges Dasein absprechen und es

1 Die Missa de Angelis z. B. gilt schon als verweich-
lichter Choral.



