Mitnichten! Unsere Arbeit, die ja, weil dem
Kulturauftrag Gottes entsprechend, verdienstvoll
ist, wird nicht vergebens sein, wenn wir die zihe
Geduld aufbringen, erst das Feld zu pfliigen, die
Steine fortzuriumen, das Erdreich zu wverbessern,
bevor wir sien und Ernte ethoffen. Bei aller Er-
ziehungsarbeit diirfen wir nicht von oben aus-
gehen, sondern von unten. Das ist der einzig rich-
tige und Erfolg verheiflende Ansatzpunkt. Wir
werden dabei unter Leitung der Klugheit bisweilen
tolerant sein und ein Auge zudriicken miissen, um
nicht ein gréferes Ubel fiir ein kleineres ein-
zutauschen. Es ist ganz zwedslos, dem Volke hoch-
wertige Kunstwerke anzubieten oder gar auf-
zundtigen, die seiner Fiihlweise vollig fremd und
in einer ihm unverstindlichen Formensprache ge-
schaffen sind.

Peter Raabe, der Prisident der Reichsmusik-
kammer, hat in seiner Schrift ,Die Musik im
Dritten Reich” ein weises Wort ausgesprochen,
das wir nicht genug beherzigen konnen: ,,Der
Einfache, der im besten Sinn ,Einfiltige’ ist
aber ein Ganzer, der hat Kultur, und wenn wir
die bewuflt in ihm steigern wollen, so miissen

wir von ihm ausgehen, wie er ist, nicht von einer
Art, der er gar nicht angehdren will, weil das
Beste an dieser Art nicht zu dem Besten pafit,
was er besitzt und eben jener andere nicht.”
Das gile nicht nur von der Musik, sondern von
allen Kiinsten, nicht nur im profanen, sondern
auch im sakralen Raum. Nur der wird Einfluf}
auf das Volk gewinnen, der es liebt, sich in seine
Seele einzuschleichen versteht und ihre Regungen
und Gefihlsschwingungen belauscht. Nur er ist
imstande, das Volkstiimliche dann im Kunstwerk
zu veredeln und zu vertiefen.

Vielleicht wurde dieser Ansatzpunkt nicht immer
geniigend beachtet, und vielleicht liegt hier der
Grund, warum die Friichte unserer bisherigen
Reformbestrebungen eigentlich nur der Mittel-
klasse der Kunstfreunde zugute kamen, wihrend
die tiibrigen neunzig Prozent noch nicht erfafit
werden konnten. Wenn das Volk heute der Kunst
so ferne steht, so trigt nicht das Volk die Schuld,
sondern die Kunst. Sie hat das Vaterhaus ver-
lassen und darf es nicht unter ihrer Wiirde halten,
wieder zuriidkzukehren. Die Versshnung wird
beiden zum Vorteil gereichen.

OLIVEIRA SALAZAR
Versuch eines geistigen Portrits

Von Rudolf Timmermans

wDieser Mann, der die Regierung ist, wollte sie
nicht. Er wurde Parlamentsmitglied, wohnte einer
einzigen Sitzung bei und ging nie wieder hin. Er
wurde Minister, blieb es fiinf Tage, trat zuriick und
wollte es nie wieder werden. Er rifl die Macht nicht
an sich, man gab sie ihm. Er konspirierte nicht, war
nicht Anfithrer irgend einer Gruppe, intrigierte nicht,
besiegte keinen Gegner durch organisierte oder revo-
lutionire Gewalt. Er stiitzt sich, so scheint es, auf
niemand und wendet sich hiufig an die Nation, die
ein zu abstraktes Ding ist, als daf sie eine wirksame
Stiitze sein kénnte. Es ist ihm gleich, ob er bleibt
oder geht; auf jeden Fall ist er da. Und zwar schon
seit geraumer Zeit und mit einer solchen ruhigen
Selbstverstindlichkeit, als ob er immer dort zu blei-
ben gedichte. Er ertrigt die Mithen des Regierens,
die Ungerechtigkeiten und Beleidigungen der Gegner,
ihren Groll und ohnmichtigen Zorn. Von Zeit zu
Zeit mufl er seine Portion galliger Bitterkeiten
hinunterwiirgen, die fiir alle Politiker eine unver-
meidliche Beilage sind. Aber er ist da und bleibt
da.... Er betrachtet die politische Macht eher als eine
Gewissensverpflichtung denn als ein kraft der Er-
oberung zu genieflendes Recht, Woher kommt ihm,
da sie nicht die Tochter ehrgeizigen Machtstrebens
ist, die notwendige Willenskraft, seinen Weg bis zu
Ende zu gehen? Wovon nihrt er seine Seele bei der
Arbeit, im Kampf, um nicht Niedergeschlagenheit
zu zeigen, Kleinmut und Lust zur Desertion?*

Diese Sitze umschreiben eine paradoxe Er-
scheinung, die Erscheinung eines unpolitischen Po-

I14

litikers, eines die Macht nicht wollenden Macht-
habers. Wenn es sich hier um Sitze aus irgend-
einem theoretischen Traktat handelte, aus einer
zweiten ,,Utopia® oder einem neuen Antimachia-
vell, so konnte man dieses Paradox als kiihne
Erfindung vielleicht auf sich beruhen lassen. Aber
die zitierten Sitze stammen von niemand anders
als von Salazar, und was er iiber den Machthaber
wider Willen sagt, bezieht sich auf niemand an-
ders — als auf ihn selbst. Anderseits ist dieses
Ritsel keine selbstgefillige Konstruktion dessen,
der damit gemeint ist; denn die eingangs wieder-
gegebenen Sitze, die aus Salazars Einleitung zu
dem in Buchform erschienenen ,groflen Inter-
view! stammen, das er dem portugiesischen Jour-
nalisten Antonio Ferro gab, sind nur der knappe
Ausdruck dessen, was an Fragen das portugiesische
Volk bewegte, das selber mit mehr Erstaunen als
Verstehen vor dem ,,Problem Salazar® stand und
zum Teil heute noch steht.

Es wire schon, wenn Salazar, nachdem er selbst
die Fragen deutlich ausgesprochen und dadurch
fiir sich persénlich als begriindet anerkannt hatte,
nun auch die Antworten hinzugegeben hitte. Aber
als ob er allein schon durch das Aufreifien der

1 Zitiert nach der spanischen Ausgabe: Antonio
Ferro, ,,Oliveira Salazar — El hombre y su obra“
(Madrid 1935) S. 7/8.



Fragen allzu viel von seinem Innern verraten
hitte — ,,schiichtern und einschiichternd zugleich
und dadurch sein inneres Leben schiitzend®, sagt
von ihm Gonzague de Reynold in seinem aus-
gezeichneten Buch? —, verweist Salazar den Leser
auf die Ausfithrungen Ferros, denn ,,da ich nicht
der Verfasser dieser Studie bin, ist es nicht meine
Aufgabe, die Zweifel zu losen und die Fragen zu
kliren®3. Mit dieser etwas scherzenden Bemerkung
hat Salazar den fiir einen Augenblick geliifteten
Vorhang vor seinem Innern wieder geschlossen
und iiberliflt uns das weitere Forschen.

Nur eine umfassende Biographie, die zugleich
ein gut Teil portugiesischer und europiischer Ge-
schichtsschreibung wire, konnte mit dem wirklichen
Anspruch auftreten, diese Frage bis zur letzten
Mobglichkeit zu beantworten. Aber um einen Ein-
blide in Salazars Wesen zu gewinnen, bedarf es
einer solchen allseitigen Biographie nicht. Denn es
ist erstaunlich und spricht deutlich dafiir, wie schr
in Salazars Denken und Tun alles von einem
lebendigen Mittelpunkt ausgeht, daff wir, wo im-
mer wir von irgendeinem Punkt der Peripherie
aus ins Innere vorschreiten, zum gleichen Wesens-
kern gelangen, immer wieder die Bewegtheit und
Ruhe eines starken, geschlossenen Kraftfeldes vor-
finden. So kénnten wir einen beliebigen Ansatz-
punkt wihlen, um dem Problem Salazar niherzu-
kommen. Doch ist es wohl am niitzlichsten, mit
einigen Lebensdaten Salazars zu beginnen und so
schon wesentliche Anhaltspunkte zu gewinnen.

In Santa Comba Dao im nordlichen Portugal
ist Salazar 1889 geboren. Die Eltern waren ein-
fache Landleute, die es durch Arbeit und Sparsam-
keit zu einem kleinen Besitz brachten. Die Familie
war katholisch wie fast jede portugiesische Fami-
lie, aber tiefer und tatkriftiger, als es sonst, vor
allem bei dem oft rein konventionellen Christen-
tum der Stidte, der Fall zu secin pflegte. ,,Wire
meine Mutter nicht gestorben, so wire ich nicht
Minister; sie wiirde nicht ohne mich leben, ich bei
der Sorge um sie mich meiner Arbeit nicht in
gleicher Weise hingeben konnen.“4 Diese Aufle-
rung verrit uns, wie schon das Verhiltnis zu seiner
Mutter gewesen sein mufl,

Salazar glaubte sich zum Priester berufen und
besuchte das kleine und das grofle Seminar von
Viseu. Er hatte schon die niederen Weihen emp-
fangen, als er erkannte, daf} er einen andern Weg
zu gehen habe. Er besuchte die Universitit von
Coimbra, um Rechtswissenschaft und Volkswirt-
schaft zu studieren. Dieser Wechsel bedeutete fiir

2 G. de Reynold ,Portugal. Gestern — heute® (8°
[360 S., 16 Bildtafeln] Salzburg 1938, Verlag Otto
Miiller; geb. M 7.20) S. 276.

3 Ferro a.2.0. S.8.

4 Ferro, Gesprich mit Salazar, in:

Europiische
Revue April 1939, S. 357.

ihn, wie das Denken und Handeln seines Lebens
zeigt, keinen inneren Bruch mit der Vergangenheit,
sondern nur die Erkenntnis einer anderen konkre-
ten Lebensaufgabe. Hier in Coimbra mit seiner
alten Kathedrale, deren wuchiige Architektur noch
von der Zeit der Kimpfe gegen die Mauren spricht,
mit dem Grabe des ersten Kénigs von Portugal,
Henriques, mit seiner hochgelegenen, weit in das
Land schauenden Universitdt, der iltesten des
Landes, muf ihm offenbar geworden sein, welcher
Abgrund zwischen der Vergangenheit und Gegen-
wart Portugals klaffte. Nach einer beispiellosen
Bliitezeit im 16. Jahrhundert war das Land immer
mehr abgesunken, bis es zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts unrettbar verloren zu sein schien. Der
betont antikirchliche Liberalismus, der gekommen
war, um dem Lande die Freiheit zu bringen —
eine gerade fiir den Portugiesen verderbliche Frei-
heit von aller Selbstzucht und Pflichterfiillung —,
hatte alle dufleren Ordnungen und inneren Krifte
des Landes zersetzt. Der Konig und der Kron-
prinz waren 1908 einem Attentat zum Opfer ge-
fallen, und die kurz darauf sich einrichtende Re-
publik verschlimmerte nur die Fehler der Ver-

gangenheit.

So steht es um Portugal, als Salazar mit 27
Jahren in Coimbra Professor fiir Volkswirtschaft
und Finanzwissenschaft wird. Er lebt zuriidk-
gezogen, tief seiner Wissenschaft verbunden, doch
immer in Sorge seinem Lande zugewandt und in
steter Fithlung mit den Kreisen junger Katholiken,
die wie er ecine Erneuerung Portugals aus den
tragenden Kriften der einstigen Grofle anstreben.
Ja er liflt sich 1921 als Abgeordneter einer aus
diesen Kreisen gebildeten Partei ins Parlament
wihlen. Doch er besucht nur eine einzige Sitzung
— und tritt zuriick. Er hatte erkannt, dafl auf
diesem Wege dem Lande nicht zu helfen war,
und als Volkstribun die Portugiesen um sich zu
sammeln, lag weder in der Art noch im Willen
des Professors aus Coimbra. '

Portugal, von Komplotten und Revolten geschiit-
telt, erlebt 1926 eine Erhebung des Militdrs unter
Marschall Gomes da Costa und General Carmona.
Eine Regierung von Fachleuten soll das Land
wieder aufbauen, und Salazar wird als Finanz-
minister berufen. An einem Samstag betritt er
das Finanzministerium, am darauffolgenden Don-
nerstag bringt ihn der Zug schon wieder nach
Coimbra. Man hatte seine Bedingungen nicht an-
genommen, so verzichtete er auf Macht und Amt,
die er nicht suchte und die ihm nichts bedeuteten,
wenn er sie nicht ganz einsetzen konnte fir die
wirkliche Gesundung des Landes.

Die finanzielle Krise, die Salazar — wie die
Zukunft zeigt, mit Recht — in der allgemeinen
Krise des Staates fiir entscheidend ansah, bringt
auch das neue Regime trotz allen guten Willens

115



in Schwierigkeiten. Und wieder, in letzter Minute,
wird Salazar gerufen. Und wieder stellt er seine
Bedingungen, die darauf hinauslaufen, dafl simt-
liche Einnahmen und Ausgaben seiner Kontrolle
und Entscheidung unterstehen. Dieses Mal wer-
den sie angenommen, und Salazar bleibt. Niichtern,
kiihl, nicht mit dem leisesten Wort um die Gunst
des Volkes buhlend, wendet er sich an die Offent-
lichkeit: ,,...Ich weif8 genau, was ich will und
wohin ich gehe. Ich werde dem Land alle not-
wendigen Angaben machen, damit es die Lage
nach Mafigabe der Verhiltnisse beurteilen kann.
Moge das Land diskutieren, mdge es priifen, moge
es seine Vorstellungen erheben; aber mdge es auch
gehorchen, wenn ich befehle.”®

So begann Salazar als Minister der Finanzen;
und als 1933 Portugal eine Verfassung erhielt und
General Carmona Prisident der Republik wurde,
wurde mit der Selbstverstindlichkeit natiirlicher
Schwerkraft, die sich durch ihr einfaches Dasein
durchsetzt, Salazar Ministerprisident und damit
der Herr Portugals.

Salazar ist ein Mensch, der in ungeheuren Span-
nungen lebt: Obwohl er keineswegs das ist, was
man einen geborenen Politiker nennen kdnnte
(weder ein grofler noch ein kleiner Politiker nach
dem uns seit Machiavell geliufigen Bilde des poli-
tischen Menschen), lenkt er allein die Politik seines
Landes. Obwohl er niichtern und sachlich ist,

energisch, zih und genau, Eigenschaften, die nicht:

nur dem Durchschnitt des heutigen Portugiesen fern
liegen, sondern seinen natiirlichen Anlagen gerade-
zu entgegengesetzt scheinen, ist Salazar der Triger
der Zukunft aller Portugiesen. Dieses zweite
Gegensatzpaar wird auf den ersten Blidk vielleicht
nicht in seiner vollen Schirfe deutlich werden,
aber zweifellos doch bei genauerem Zusehen. Denn
Salazar verkdrpert nicht wie in Zhnlichen Lagen
andere die grundlegenden Eigenschaften seines Vol-
kes, deren gewaltige Steigerung in seiner Person
ihm seine Gréfe giben, er ist nicht der typische
Portugiese, durch die Reinheit des Typs und die
Kraft seiner Anlagen ins Bedeutende gehoben, so
dafl er, wenn ein Bild erlaubt ist, auf der gleichen
Stufe der Tonleiter nur einen kriftigeren, reineren
Klang gibt, sondern er steht auf einer andern
Stufe, er ist wie ein anderer Ton, in steter Span-
nung und in stetem Bemithen um den Gleichklang,
nicht indem er die andern zu sich zwingt und da-
durch Portugal einférmiger und drmer macht, son-
dern sie ergéinzend und den vollen Einklang des
Akkordes erstrebend.

Diese doppelte Spannung zwischen ihm und
seinem Beruf, und zwischen ihm und seinem Volk
bedeutet eine ungeheure, tiglich sich stellende Auf-
gabe. Da Salazar sich ihr unterzog, wissen wir,

5 Reynold a.a.0. S.264.

116

dafl er an die Moglichkeit ihrer Bewiltigung
glaubt oder zumindest an die Notwendigkeit, die
Bewiiltigung zu versuchen. Aber wie sucht Sala-
zar dieser Spannungen Herr zu werden?

Wir sagten, er sei kein ,geborener Politiker®.
Der kurze Abriff, den wir von seinem Leben
gaben, hat das schon erkennen lassen; in seinen
Auflerungen tritt es immer wieder deutlich hervor.
Als er 1933 Ministerprisident wurde und damit
an der Schwelle der vollen Macht stand, hitte
man erwarten konnen, dafl er wenigstens den An-
spruch erhebe, Politiker zu sein. ,,Aber — nun
kommt ein ganz unpolitisches Eingestindnis —
mein Sinn steht nicht danach... Ich bin nicht
mehr als ein Professor, der zur Rettung seines
Vaterlandes beizutragen wiinscht, der jedoch, weil
sein innerstes Wesen es ihm nicht gestattet, gewisse
Grenzen moralischer Art, auch auf dem Felde der
Politik, nicht zu iiberschreiten vermag.“® Das ist
in der Tat ein ganz unpolitisches Eingestindnis,
nicht nur, weil er sich hier Professor nennt, was
zuerst in die Augen springt, sondern in einem
viel bedeutenderen Sinne deswegen, weil er hier
Moral und Politik gegeniiberstellt, jener sogar ein
Recht iiber diese zu geben scheint, wo doch seit
einigen Jahrhunderten kaum je etwas anderes zu
horen war, als dafl die Politik mit Moral nichts
zu tun habe oder daf sie, als hochster Zwedk, aus
sich selber ihre eigene Moral entwickle.

Neben diese ,unpolitische” Art des Denkens
tritt noch eine solche des Handelns: ,,,Empfinden
Sie wenigstens Befriedigung, die Regierung zu ver-
korpern? Kennen Sie die Lust des Befehlens nicht?
Gibt Ihnen die Macht, die Ausiibung der Macht
nicht doch Befriedigung?* ;

,Ja. Nimlich Befriedigung iiber das Gute, das
ich mit dieser oder jener Mafinahme tun kann.
Ich finde in der Tat einen tiefen inneren Trost
darin, vor einer groflen Aufgabe fiir meine per-
sonliche Tatkraft zu stehen oder festzustellen,
dafl gewisse Regierungsakte hier und da das Los
anderer Menschen verbessert haben. Ich empfinde,
weil ich stolz bin, ein Portugiese zu sein, vor
allem tief die Achtung, die die Welt dem Portugal
von heute, unserer Wiedergeburt, der Grifie un-
seres Vaterlandes entgegenbringt.f

,Meine Frage war wohl nicht richtig gestellt.
Was ich wissen wollte, war, ob die Macht, die
Ausiibung der Macht als solche, Ihnen nicht irgend-
eine menschliche Zufriedenheit bereitet, ob sie
Ihnen nicht eine harmlose, aber eben doch eine
Freude bedeutet?*

,Sie sehen, dafl ich mich in einer recht schwierigen
Lage befinde: weder gehore ich zu den Menschen,
die den Ehrgeiz zu befehlen haben, noch zu denen,

8 Antonio Ferro, ,Oliveira Salazar — El hombre y
su obra® S. §4.



die mit dem Befehl nicht die Vorstellung von
Verantwortung verbinden. Die letzteren miissen
allerdings sehr gliicklich sein.’

,Nicht einmal Zerstreuung?*

,Nein, in keiner Weise.*“?

Wie 1933 ist er auch jetzt noch im Grunde
Professor geblieben, denn er fihrt in dem eben
zitierten Zwiegesprich fort: ,,Warten Sie. Manch-
mal doch. ... Manchmal mag es mich wohl unter-
halten, zuweilen mag fiir mich ein gewisses Ver-
gniigen intellektueller Art darin liegen, Probleme
in die richtige Ordnung zu bringen. Sicherlich
finde ich einen besonderen Gefallen daran, Fiir
und Wider zu sichten, die Ideen gegeneinander
abzuwigen, bevor ich eine Frage lose, bevor ich
ein Dekret formuliere oder eine amtliche Note
abfasse.”8

Man wiirde jedoch einen groflen Fehler begehen,
wenn man die Bezeichnung ,,Professor nur als
Angabe einer dufleren Titigkeit auffafite. So wie
der Politiker im bisher gebrauchten Sinn des Wor-
tes der Herrschaft, der Macht und ihrer Ausiibung
zugewandt ist, so der Professor, wie er hier ver-
standen werden mufl, dem Geiste und der ,,pro-
fessio™, der Verkiindigung, dem Bekennen des
Geistes, der nur der Geist der Wahrheit oder
jedenfalls der Wahrhaftigkeit sein kann. Fiir einen
solchen ,,professor* ist der Staat ,,une doctrine en
action?, eine sich verwirklichende Lehre, ,eine
politische Konstruktion, abgeleitet von einem Sy-
stem grundlegender Ideen: Idee und Wert der
Nation, Idee der menschlichen Persdnlichkeit und
ihrer Rechte, Zweckbestimmung des Menschen,
Rechte und Grenzen der Autoritdt“!®.

Das sind die Prinzipien, iiber die Salazar nicht
diskutiert, wie er es in sciner groflen Rede am
10. Jahrestag der Revolution in Braga am 28.Mai
1936 erklirte:

,Ganz abgesehen von dem inneren Wert der
religissen Wahrheit fiir den ecinzelnen und die
Gemeinschaft brauchen wir das Absolute, und wir
werden nicht mit unsern Hinden aus dem Schofl
der ungeniigenden und verginglichen Dinge das
schaffen, was auflerhalb und iiberhalb von uns ist,
noch werden wir dem Staat filschlich die Aufgabe
zuerteilen, die Religion zu bestimmen und die
Grundsitze der Moral. Diese Haltung hat uns
dazu gefiihrt, die 6ffentliche Macht in ihrer mo-
ralischen Beschrinkung zu erkennen, und hat uns
vor dem Irtum oder dem Verbrechen bewahrt,
den Staat, die Macht, den Reichtum, die Technik,
die Schonheit oder das Laster zu vergdttlichen.
Wir streiten nicht iiber Gott.

7 Europdische Revue a.a.O. S.357.

8 Ebd.

9 Oliveira Salazar, Une révolution dans la paix
(Paris 1937) S. XXVI.

10 Ebd.

Wir machen den portugiesischen Nationalismus
furchtlos zur unzerstorbaren Grundlage des neuen
Staates: Erstens, weil er der klarste Imperativ in
der Geschichte ist; zweitens, weil er ein unschitz-
barer Faktor des Fortschritts und des sozialen
Aufstiegs ist; drittens, weil wir ein lebendiges
Beispiel dafiir sind, wie das patriotische Gefiihl
durch die Wirkung, die es in allen Erdteilen aus-
geiibt hat, dem Interesse der Menschheit gedient
hat. Wir streiten nicht iiber das Vaterland.

Wir streiten nicht iiber die Autoritit. Sie ist
eine Tatsache und eine Notwendigkeit. Sie ver-
schwindet nur, um wieder zu erscheinen, man be-
kimpft sie nur, um sie in die Hinde anderer zu
liefern. Sie ist ein Recht und eine Pflicht; eine
Pflicht, die sich selber verleugnet, wenn sie nicht
ausgetibt wird; ein Recht, das seine beste Be-
griindung im Wohle aller hat. Und sie ist auch
ein groflartiges Geschenk der Vorsehung, denn
ohne sie wire das soziale Leben und wire die
menschliche Kultur nicht mdglich.

Wenn die Familie sich aufldst, dann 18st sich
das Haus auf und das Heim, dann 16sen sich die
Bande der Verwandtschaft, um die Menschen allein
zu lassen vor dem Staat, verlassen, fremd, ohne
Bindungen und moralisch um mehr als die Hilfte
ihrer selbst beraubt. Die Familie ist der not-
wendige Ursprung des Lebens, Quelle moralischer
Reichtiimer, Antrieb des Menschen, sich zu bemii-
hen im Kampf um das tigliche Brot. Wir streiten
nicht iiber die Familie.

Wir streiten nicht iiber die Arbeit, weder als
Recht noch als Verpflichtung. Nicht als Recht, denn
das hiefBe diejenigen, die nur ihre Arme besitzen,
Hungers sterben lassen; nicht als Verpflichtung,
denn das hiefle den Reichen das Recht geben, von
der Arbeit der Armen zu leben. Denn von der
Arbeit nihrt sich das Leben, von ihr kommt der
Reichtum der Nationen, von ihr leitet sich der
Wohlstand der Volker her. Die Arbeit ist eine
Ehre. Die Arbeit ist unterschiedlich in ihrer Niitz-
lichkeit, verschieden in ihrem wirtschaftlichen Wert,
aber gleich in ihrer moralischen Wiirde.“!

Wir haben absichtlich etwas ausfiihrlicher zitiert,
um die frische Unmittelbarkeit dieser Rede und
die konkrete Fassung der Prinzipien wenigstens
annihernd erkennen zu lassen. Denn nichts wire
falscher, als die Ideen und Prinzipien des ,,pro-
fessor® Salazar mit den abstrakten Ideen der
Professoren der Aufklirung gleichzusetzen. Deren
Ideen waren so abstrakt und in den leeren Raum
hineingesetzt, dafl sie praktisch unverbindlich wa-
ren und vor der Wirklichkeit versagten (wir er-
innern an Salazars: ,,L’Etat est une doctrine en
action”). Gegen die ,,Ideen” von 1789 wendet
sich Salazar scharf, indem er erklirt: ,,Wir opfern

11 Reynold a.a.0. S. 334 ff.

117



nicht den ,geheiligten Prinzipien®, es sei denn, wir
erkennten sie als wahr und von praktischer Niitz-
lichkeit; unsere einzigen Grenzen sind die hoheren
Grundsitze, die das Leben regieren, die Gerechtig-
keit und die Liebe, die wir allen Menschen schul-
den, und das Wohl der Nation.*!2

Gerade diese Auflerung ist besonders wichtig,
denn in ihrer Ablehnung der ,,geheiligten Prinzi-
pien und in ihrer entscheidenden Anerkennung
»hoherer Grundsitze®, die wir auch schon bei
seinem angefithrten Wort iiber Politik und Moral
fanden, zeigt sie uns, dafl Salazar von jedem oft
so wirklichkeitsecht erscheinenden und doch in
wesentlichen Dingen die Wirklichkeit verkennen-
den Naturalismus vollig frei ist, ebenso aber auch
von jeder idealistischen Haltung, die von der
entgegengesetzten Seite aus das Bild der Wirk-
lichkeit verfilscht.

Salazars Menschenbild ist ein kritisch-realistisches.
Er weiff; dafl der Mensch weder ganz bose ist —
denn er glaubt an dessen Erziehbarkeit —, noch daf
er ganz gut und vielleicht nur durch verderb-
liche Einfliisse von auflen und mangels geeigneter
Aufkldrung voriibergehend im Irrtum ist — denn
sonst miifite er als hdchste Instanz im Staate sich
praktisch fiir irrtumsfrei halten —, noch daf der
Mensch jenseits von Gut und Bése steht — denn
dann wiirde Salazar keine ,,Grenzen moralischer
Art* anerkennen.

Das alles mag durch das Vorangegangene in
groben Umrissen schon hinreichend klar sein. Noch
deutlicher wird es durch einige Auflerungen Sa-
lazars, die wir zu dieses scheuen Menschen ergrei-
fendsten Bekenntnissen rechnen miissen. Seine Zu-
riickhaltung gegeniiber andern und sich selbst ist
ihm nicht selten als Menschenverachtung ausgelegt
worden, Aber: ,,Welch falsche Vorstellung, welch
ein Mifiverstindnis! Der Mensch ist das entschei-
dende Element der Nation, aber davon abgesehen
besitzt jeder Mensch einen eigenen Geist und ein
Gewissen. Wie sollte man ihn da nicht achten,
wie nicht alles tun, um jenes Gewissen und jenen
Geist zu schiitzen, ihm Wiirde zu verleihen, ihn
emporzuheben? Ein quilendes Problem: in diesem
Verhdltnis von Einzelmensch und Gesellschaft,
von staatlicher Autoritit und geistiger und sitt-
licher Autonomie — bis wohin mufl man da gehen,
wie weit kann man gehen, damit der Mensch nicht
zu kurz komme, die Nation aber gefestigt und
thm selbst zum Segen groff werden kann?*18

Salazar lift uns noch tiefer in sein Inneres
schauen. Da man seine ,Zuriickhaltung oder
Kilte*, mit der er die Kundgebungen des Volkes
entgegennimmt, als ,,Schiichternheit, Hemmung,
Abwehr oder — ich bitte um Verzeihung — Hoch-

A% Salazacsa;a. 0 S XXXTII £
13 Europiische Revue a.a.0. S. 355.

118

mut* deuten kann, antwortet er: ,,Die Wahrheit
ist, dafl ich dem Volke nicht schmeicheln konnte,
ohne mein Gewissen zu verraten. Wir haben ein
Volksregime aufgerichtet, nicht aber eine Regie-
rung der Massen, die von diesen beeinflufit und
geleitet wiirde. Wiirden die guten Leute, die mir
heute, von Augenblicksstimmungen hingerissen, zu-
jubeln, nicht vielleicht dieselben sein, die morgen,
von andern Leidenschaften erfiillt, eine Revolte zu
entfesseln versuchen? 1% Und dann folgen wahr-
haft erschiitternde Worte, die in ihrer Echtheit
die Grofle dieses Mannes bekunden und zugleich
uns, wenn wir iiber sie recht nachdenken, die ver-
borgene Tragik jeder menschlichen Herrschaft
deutlich werden lassen: ,,Ich kann nicht liigen!
Ich kann nur dann befehlen, mir nur dann die
Autoritit zum Befehlen zuerkennen, wenn ich
mich mit mir eins fiihle. Diese unerbittliche Be-
wahrung meines Ichs ist bei mir gleichbedeutend
mit dem Eintreten fiir die Wahrheit. Liefe ich
mich von voriibergehenden Stimmungen hinreiflen,
wire ich in meiner Haltung und meinen Worten
sklavisch von der Begeisterung der Menge oder
auch nur meiner Freunde abhingig, so wiirde ich
nicht mehr ich sein. Und dann wiirde es sich
auch nicht mehr mit meiner Ehre vertragen, wei-
ter zu regieren.*

Missen wir noch einmal betonen, wie wenig
dieses ,,Sich eins fithlen mit sich selber naturali-
stisch mifiverstanden werden darf, wie sehr es
nichts anderes bedeutet als das BestehenkOnnen
vor dem eigenen Gewissen, als die echte Verant-
wortung des Menschen Salazar vor jenen ,,hheren
Grundsitzen®, die nur deshalb als solche gelten,
weil sie nicht aus ihm selber sind, sondern eben
von einem Hoheren stammen?

So formt sich Salazars Menschen- und Weltbild
fiir uns allmihlich zu einer klaren Vorstellung.
Salazar anerkennt das Sein und seine Ordnung.
Er anerkennt den Menschen in seinem Eigenwert
und in seiner Verpflichtung an die Gemeinschaft.
Er sieht die Zwiespiltigkeit der menschlichen Na-
tur, die in der ihr geschenkten Freiheit die Mog-
lichkeit zu rechtem und unrechtem Tun besitzt.
Er weif} nicht nur von der Gerechtigkeit, sondern
auch von der Liebe, die wir allen Menschen schul-
den, und in einer erkenntnistheoretischen Formu-
lierung betont er noch einmal die Liebe, indem er
sagt: ,Man liebt nur, was man kennt; aber um
zu kennen, ist es notwendig, daff die Liebe im
Keim schon besteht. 18

Wir haben es bisher absichtlich vermieden, den
Professor und Staatsmann Salazar aus seinem
staatsminnischen Handeln heraus zu erkliren,
sondern uns an sein Wort und damitan den,,pro-
fessor gehalten, da das Wort die Bekenntnisweise

14 Ebd. 15 Ebd. S. 356.
18 Ferro a. 2. 0.8, 23.




des ,,professor” ist wie die Tat die des Staats-
mannes. Bei der Bestimmung der letzten Wesens-
ziige Salazars werden wir uns ebensowenig an sein
staatsmiannisches Handeln halten, obwohl die Auf-
gabe durch die Aufzihlung einer Reihe von Maf-
nahmen um vieles leichter losbar scheinen konnte;
das um so mehr, als Salazars Wort in diesen Din-
gen so sparsam ist, dal es uns wenig Unmittel-
bares sagt. Indes, jede Religion hat ihre Theo-
logie und jede Theologie ihre Philosophie. Wir
hoffen, dafl Salazars Philosophie  im Voran-
gegangenen so klar geworden ist, dafl wir von ihr
aus zuriickzuschlieen vermdgen. Da ndmlich seine
Philosophie eine christliche ist, ist seine Theologie
und seine Religion keine andere. Die Grenzen,
die Salazar selbst ehrfurchtsvoll um diese inner-
sten Bereiche seines Wesens gegeniiber dem Auflen-
stehenden gezogen hat, wollen wir nicht ehrfurchts-
los iiberschreiten und uns mit dem Wenigen be-
- gniigen, das allen zuginglich ist.

Salazar hatte innerhalb und auflerhalb von
Portugal, vor allem auch in Spanien vor dem
Siege Francos, Feinde seines Denkens und seines
Handelns, die auch vor einem Mord nicht zuriick-
schreckten. Da verschiedentlich Attentatspline
entdeckt wurden, gab er auf Grund dringlicher
Vorstellungen seiner nichsten Umgebung den ge-
wohnten Besuch des sonntiglichen Gottesdienstes
in irgendeiner der &ffentlichen Kirchen Lissabons
auf und besuchte nun die Privatkapelle eines
Freundes. Dabei wurde im Juli 1937 ein Bomben-
attentat auf ihn veriibt; aber wie durch ein Wun-
der blieb er unverletzt, und seinem bestiirzten Be-
gleiter erklirte er nur: ,,Gut, gehen wir zur
Messe.“ Als die Frau des Freundes ihn empfing:
,,Oh, Herr Doktor, Gott war es, der Sie rettete®,
antwortete er schlicht: ,,Ja, es war Gott*, und der
Priester begann die heilige Messe!?.

Etwas anderess Wihrend seiner Studienzeit
lernte Salazar einen jungen Theologiestudenten
kennen, Manuel Gongalves Gerejeira. Die beiden
wurden Freunde und blieben es. Gongalves Gere-
jeira ist heute Kardinalpatriarch von Lissabon.
Aber sie sehen sich nicht mehr. Warum? ,,Sie
wollen nicht, dafl ihre gemeinsame Aufgabe, ihr
nationales und geistiges Ziel beeintrichtigt und
erniedrigt werde durch ein machiavellistisches Trei-
ben, das ihrer Seelen und ihrer Aufgaben unwiir-
dig ist. Im Grunde genommen entfernen sie sich
nur voneinander, um sich in ihrer Vaterlandsliebe
und in ihrem Glauben besser niherzukommen. Sie
wollen die Hinde frei haben, gerade um zu-
sammen marschieren zu konnen.

Das einzige Band, das sie noch verbindet, ist
Maria, die miitterlich sorgende Haushilterin Sa-
lazars, der Schutzengel der Wohnung der beiden

17,0 Seculo® (Lissabon) vom . Juli 1937.

Stimmen der Zeit, 137. 4.

in' Coimbra. Eine Landsminnin seiner Eminenz
und zu seinem Dienst gerufen, als er Student war,
dient sie heute Salazar, der sie sehr schitzt.

Von Zeit zu Zeit macht Maria ihrem fritheren
Herrn einen Besuch, und sie ist es, die Salazar
Nadchrichten von seinem Kameraden von Coimbra
bringt. Maria ist gewissermaflen ihre einzige Post-
verbindung, eine Art weiflen Briefumschlags ohne
Adresse, der trotzdem seine Bestimmung erreicht.!®

Bei irgendeinem andern Menschen méchte das nicht
viel bedeuten. Bei Salazar, an dem alles so echt

ist, zeigt es, daff hier nicht nur ein christliches

Denken, sondern eine lebendige und sehr fein
ausgebildete christliche Religiositit vorhanden ist.
Das erkennt der, der das Wort aus dem Zu-
sammenhang der Personlichkeit Salazars zu ver-
stehen vermag, auch aus séiner folgenden Aufie-
rung: ,,Ich habe beobachtet, wie schidlich fiir die
Entwicklung und die Reinheit des religivsen Le-
bens die Einfiihrung der Politik in die Religion
ist, die Verschmelzung der geistlichen Interessen
mit den materiellen Interessen der Vélker, der
Kirche mit irgendeiner Organisation, die auf dem
Boden der Politik steht und als eine Partei auf-
gefaflit werden kann, die nach der Regierung strebt
oder nicht. Vor allem in einem Land wie dem uns-
rigen mit den alten katholischen Uberlieferungen,
aber einer wenig gebildeten Religiositdt und einer
engen Geisteshaltung in den Parteikimpfen schafft
die eigentlich politische Tatigkeit der Kirche ihr
und ihrem Klerus Schwierigkeiten und ernstes
Mifitrauen, welche ihrer rein geistlichen Titigkeit
groflen Abbruch tun.!?

Zu Beginn dieser Studie hat uns Salazar iiber
sich selbst die Frage gestellt: ,, Woher kommt ihm,
da sie nicht die Tochter ehrgeizigen Machtstrebens
ist, die notwendige Willenskraft, seinen Weg bis
zu Ende zu gehen? Wovon nihrt er seine Seele
bei der Arbeit, im Kampf, um nicht Nieder-
geschlagenheit zu zeigen, Kleinmut und Lust zur
Desertion?*

Wir hatten, diese Frage erweiternd, uns die Frage
vorgelegt, wie Salazar die Spannung zwischen seiner
yunpolitischen” Haltung und seinem politischen
Tun zu ertragen verméochte. Die Tatsache, dafl
wir das Wort unpolitisch in Anfihrungszeichen
setzen, deutet schon die Lésung an, dafl sich hier
konkret eine politische Haltung offenbart, die,
seit Machiavell und schon seit lingerer Zeit als
seit diesem, selten geworden ist und die keinem
naturalistischen oder idealistischen Monismus ent-
springt, sondern einem echten Dualismus, der, weil
in ihm der Mensch ein wirkliches Gegeniiber hat,
auf das alles bezogen ist, das Auseinanderfallen

18 Reynold a.a.0. S.344.
19 Ebd. S. 341.

g** 119



des Menschen und seiner Welt in lauter einzelne
Funktionen verhindert und so die innere Einheit
begriindet, dic es gestattet, dafl der ,,professor®
als der der Wahrheit Zugewandte zugleich auch
Staatsmann als der der Polis und ihrer Leitung
Zugewandte ist.

Noch einmal: Woher kommt ihm die Kraft und
wovon nihrt er seine Seele? Wir kénnen —.und

sind {iberzeugt, dafl auch Salazar es tite — nur
die Antwort geben, daff ihm die Kraft und die
Nahrung von Dem kommen, der der Weg und
die Wahrheit und das Leben ist. Von hier aus
kliren sich alle Ritsel des ,,unpolitischen® Politi-
kers Salazar, fiigen sich alle Einzelziige sinnvoll
zusammen zu einem Bild, dessen wesentlichen
Gehalt wir hier darzustellen suchten.

VOM SINN DER DEMUT
Von Erich Przywara S.]J.

Fir den Sinn der Demut ist es negativ grund-
legend, dafl sie in der klassischen griechi-
schen Philosophie, die das Denken des Abend-
landes geformt hat, keinen Platz hat. — Das gilt
einmal fiir sie, insofern sie als inhaltliche Tu-
gend genommen wird. Die Nikomachische Ethik
des Aristoteles bestimmt die Tugend iiberhaupt als
eine schwebende Mitte zwischen einem fehlerhaften
Zuviel und Zuwenig. Dieses allgemeine Schema
ist fiir den Fall der Demut praktisch in der Tu-
gend der Groflherzigkeit oder Grofimiitigkeit (ue-
yohowuyiae), darin ,.einer sich grofier Dinge wiir-
digt, der dessen wiirdig ist”. Sie liegt als schwe-
bende Mitte zwischen Ubermut (xo0vog), darin
»einer sich grofler Dinge wiirdigt, obgleich dessen
unwiirdig®, und Kleinmut (uikpdyuyog), darin
»einer, der wiirdig ist, sich der Giite entduflert,
deren er wiirdig ist”. Und gerade dieser Kleinmut
»ist der Grofimiitigkeit mehr entgegengesetzt als
der Ubermut® (IV 7, 1123 B 2, 8—9, 1123 B
9—10; IV 9, 1125 A 20, 33). — Hierin erscheint
der Gegensatz. Die schwebende Mitte tritt im Fall
der Demut scharf gegen das Unten, das dieser
eigen ist: wie der Philipperbrief das Geheimnis
der Menschwerdung als Demut eines ,,Sich-ernie-
drigen ins Unten® bezeichnet (2, 8). Durch das
»Klein® in der verurteilten Kleinmiitigkeit blickt
in betonterem Gegensatz das Wort des Evange-
liums, dafl nur der ,,je Kleinere™ im ,,Himmelreich®
der ,,je Groflere® ist (Matth. 11, 11). Und die Be-
schreibung dieser Kleinmiitigkeit vollends steht
tiberraschend nahe zur Weise, wie der Philipper-
brief die Demut des menschgewordenen Gottes
zeichnet. Denn Gott, die ,,Wiirdigkeit® schlecht-
hin, ,entduflert Sich in diesem Geheimnis der
eigentlichsten ,,Giiter, deren Er wiirdig ist“: da
‘Christus ,,nicht fiir einen (mit aller Macht fest-
zuhaltenden) Raub es erachtete, Gott gleich zu
sein, sondern Sich Selbst entiuflerte zu Nichts und
Umsonst und Leer, annehmend die Gestalt des
Sklaven® (2, 6—7). Aristoteles, der Klassiker der
Tugendlehre, bezeichnet diese Haltung als den
grofleren Gegensatz zur Groflherzigkeit und Grof3-
miitigkeit, wie sie doch gerade im hochsten Sinn
dem Adel der Gottlichen Majestit zukommt.

120

Was hierin sich beschlieft, wird deutlicher, wenn
man die Demut als formale letzte Grundhaltung
nimmt und entsprechend nach der letzten geistigen
Grundhaltung der klassischen griechischen Philo-
sophie fragt. Bei Platon und Aristoteles?® griindet
diese im ,,Staunen® (QoupaZerv). Bei Platon im
besondern geht dieses ,,Staunen® iiber in die Ek-
stase des ,.heiligen Wahnsinns® (uavia) und also
ins ,,Hinwegsterben” (dmoBviokev) und Hin-
tibersterben in das ,,Genus der Gotter™. Bei Ari-
stoteles im besondern zielt dasselbe Staunen in die
»heilige Mufle (oxohdZew) eines ,,priesterlichen Ge-
schlechts®, hierin hinein in die Freiheit der ,,reinen
Schau der ,,Urgriinde” (Bewpia), wie sie Gott
eigen ist, im Gegensatz zur ,,durchgingigen Skla-
ven-Natur der Menschen®, so dafl an Stelle der
Menschen-Gemeinschaft die engste ,,Gottesfreund-
schaft des ,gottbegiinstigten® (etdoapovie) er-
habenen ,,Weisen* tritt. Es ist also bei Platon
und Aristoteles in dieser Grundhaltung zwar an-
fangs ein Bewufitsein der Distanz und datum ein
Staunen zur Hohe hin, aber wachsend hin zu
einer, wenigstens passiven, Identitit mit ihr, das
Gottliche Selber als Erfiillung zu empfangen. Es
ist damit unbedingter Aufstieg: aus der ,,durch-
gingigen Sklaven-Natur der Menschen® in die
gottliche Freiheit in der Weisheit. — So tritt diese
Grundhaltung in das scharfe Licht der Offenba-
rung tber Erbsinde und Erldsung. Das , Wie
Gortt™ im ,,Wissen™ ist gerade innerstes Wesen
der Erbsiinde (Gen. 1, 5). Das umgekehrte An-
nehmen der ,,Gestalt des Sklaven® durch den wah-
ren Gott ist aber innerstes Wesen der Erlosung
(Phil. 2, 7—8). Unbedingter Aufstieg des Men-
schen, — restloser Abstieg des Unbedingten (Got-
tes), das ist der abgriindige Gegensatz. Das Nichts
des Menschen greift nach der Gottlichkeit. Aber
die Souverdnitit des wahren Gottes steht gerade
darin, Seiner Glorie Sich entduflern zu konnen
hinein ins Nichts. Fordernder Hochmut des Men-
schen, der Gott werden will — antwortende De-
mut Gottes, der Mensch wird.

1 Vgl. hierzu genauer unsere ,,Analogia entis™ I 101
bis 117.



