des Menschen und seiner Welt in lauter einzelne
Funktionen verhindert und so die innere Einheit
begriindet, dic es gestattet, dafl der ,,professor®
als der der Wahrheit Zugewandte zugleich auch
Staatsmann als der der Polis und ihrer Leitung
Zugewandte ist.

Noch einmal: Woher kommt ihm die Kraft und
wovon nihrt er seine Seele? Wir kénnen —.und

sind {iberzeugt, dafl auch Salazar es tite — nur
die Antwort geben, daff ihm die Kraft und die
Nahrung von Dem kommen, der der Weg und
die Wahrheit und das Leben ist. Von hier aus
kliren sich alle Ritsel des ,,unpolitischen® Politi-
kers Salazar, fiigen sich alle Einzelziige sinnvoll
zusammen zu einem Bild, dessen wesentlichen
Gehalt wir hier darzustellen suchten.

VOM SINN DER DEMUT
Von Erich Przywara S.]J.

Fir den Sinn der Demut ist es negativ grund-
legend, dafl sie in der klassischen griechi-
schen Philosophie, die das Denken des Abend-
landes geformt hat, keinen Platz hat. — Das gilt
einmal fiir sie, insofern sie als inhaltliche Tu-
gend genommen wird. Die Nikomachische Ethik
des Aristoteles bestimmt die Tugend iiberhaupt als
eine schwebende Mitte zwischen einem fehlerhaften
Zuviel und Zuwenig. Dieses allgemeine Schema
ist fiir den Fall der Demut praktisch in der Tu-
gend der Groflherzigkeit oder Grofimiitigkeit (ue-
yohowuyiae), darin ,.einer sich grofier Dinge wiir-
digt, der dessen wiirdig ist”. Sie liegt als schwe-
bende Mitte zwischen Ubermut (xo0vog), darin
»einer sich grofler Dinge wiirdigt, obgleich dessen
unwiirdig®, und Kleinmut (uikpdyuyog), darin
»einer, der wiirdig ist, sich der Giite entduflert,
deren er wiirdig ist”. Und gerade dieser Kleinmut
»ist der Grofimiitigkeit mehr entgegengesetzt als
der Ubermut® (IV 7, 1123 B 2, 8—9, 1123 B
9—10; IV 9, 1125 A 20, 33). — Hierin erscheint
der Gegensatz. Die schwebende Mitte tritt im Fall
der Demut scharf gegen das Unten, das dieser
eigen ist: wie der Philipperbrief das Geheimnis
der Menschwerdung als Demut eines ,,Sich-ernie-
drigen ins Unten® bezeichnet (2, 8). Durch das
»Klein® in der verurteilten Kleinmiitigkeit blickt
in betonterem Gegensatz das Wort des Evange-
liums, dafl nur der ,,je Kleinere™ im ,,Himmelreich®
der ,,je Groflere® ist (Matth. 11, 11). Und die Be-
schreibung dieser Kleinmiitigkeit vollends steht
tiberraschend nahe zur Weise, wie der Philipper-
brief die Demut des menschgewordenen Gottes
zeichnet. Denn Gott, die ,,Wiirdigkeit® schlecht-
hin, ,entduflert Sich in diesem Geheimnis der
eigentlichsten ,,Giiter, deren Er wiirdig ist“: da
‘Christus ,,nicht fiir einen (mit aller Macht fest-
zuhaltenden) Raub es erachtete, Gott gleich zu
sein, sondern Sich Selbst entiuflerte zu Nichts und
Umsonst und Leer, annehmend die Gestalt des
Sklaven® (2, 6—7). Aristoteles, der Klassiker der
Tugendlehre, bezeichnet diese Haltung als den
grofleren Gegensatz zur Groflherzigkeit und Grof3-
miitigkeit, wie sie doch gerade im hochsten Sinn
dem Adel der Gottlichen Majestit zukommt.

120

Was hierin sich beschlieft, wird deutlicher, wenn
man die Demut als formale letzte Grundhaltung
nimmt und entsprechend nach der letzten geistigen
Grundhaltung der klassischen griechischen Philo-
sophie fragt. Bei Platon und Aristoteles?® griindet
diese im ,,Staunen® (QoupaZerv). Bei Platon im
besondern geht dieses ,,Staunen® iiber in die Ek-
stase des ,.heiligen Wahnsinns® (uavia) und also
ins ,,Hinwegsterben” (dmoBviokev) und Hin-
tibersterben in das ,,Genus der Gotter™. Bei Ari-
stoteles im besondern zielt dasselbe Staunen in die
»heilige Mufle (oxohdZew) eines ,,priesterlichen Ge-
schlechts®, hierin hinein in die Freiheit der ,,reinen
Schau der ,,Urgriinde” (Bewpia), wie sie Gott
eigen ist, im Gegensatz zur ,,durchgingigen Skla-
ven-Natur der Menschen®, so dafl an Stelle der
Menschen-Gemeinschaft die engste ,,Gottesfreund-
schaft des ,gottbegiinstigten® (etdoapovie) er-
habenen ,,Weisen* tritt. Es ist also bei Platon
und Aristoteles in dieser Grundhaltung zwar an-
fangs ein Bewufitsein der Distanz und datum ein
Staunen zur Hohe hin, aber wachsend hin zu
einer, wenigstens passiven, Identitit mit ihr, das
Gottliche Selber als Erfiillung zu empfangen. Es
ist damit unbedingter Aufstieg: aus der ,,durch-
gingigen Sklaven-Natur der Menschen® in die
gottliche Freiheit in der Weisheit. — So tritt diese
Grundhaltung in das scharfe Licht der Offenba-
rung tber Erbsinde und Erldsung. Das , Wie
Gortt™ im ,,Wissen™ ist gerade innerstes Wesen
der Erbsiinde (Gen. 1, 5). Das umgekehrte An-
nehmen der ,,Gestalt des Sklaven® durch den wah-
ren Gott ist aber innerstes Wesen der Erlosung
(Phil. 2, 7—8). Unbedingter Aufstieg des Men-
schen, — restloser Abstieg des Unbedingten (Got-
tes), das ist der abgriindige Gegensatz. Das Nichts
des Menschen greift nach der Gottlichkeit. Aber
die Souverdnitit des wahren Gottes steht gerade
darin, Seiner Glorie Sich entduflern zu konnen
hinein ins Nichts. Fordernder Hochmut des Men-
schen, der Gott werden will — antwortende De-
mut Gottes, der Mensch wird.

1 Vgl. hierzu genauer unsere ,,Analogia entis™ I 101
bis 117.



So hebt sich entscheidend von diesem Hinter-
grund die Weise ab, wie die Demut im Mittel-
punkt der Offenbarung des Alten und
Neuen Bundes steht: ,,Wer sich erhsht, wird
verdemiitigt; wer sich verdemiitigt, wird erh8ht™
(Luk. 14, 11). Aber es ist ein wesentlicher Unter-
schied zwischen Demut des Alten und Demut des

Neuen Bundes. — Im Alten Bund ist der Satz

von der Demut gedeutet als eine Abfolge von
Verdemiitigung zu Erh&hung: folgerichtig dazu,
dafl der Alte Bund noch im ,,Fleisch® irdischen
Erfolges lebt (wie die scharfen Worte Augustins
es zeichnen). So lebt zwar in den Psalmen und
Propheten das Geheimnis der je neuen Verdemii-
tigung des ,stier-nackigen” und ,,erz-stirnenen®
Volkes, aber dafl es gerade in seiner Verdemiiti-
gung neu angenommen werde von der Barmherzig-
keit in neue Grofle und Glorie vor der Welt, und
dies doch dann je neu in neuen Ubermut gegen
Gott und eigenmichtiges Verfiigen mit Gott. De-
mut erscheint selber als Stufe zum Aufstieg. So
gibt sich der Alte Bund vor den Augen des Herrn
zuletzt selber als die Zeit der ,,Gerechten® und
»Weisen® und ,,Michtigen” und ,,Gesittigten®,
denen Er den Neuen Bund der Demut der ,,Siin-
der” und ,,Unmiindigen” und ,kleinen Kinder*
und ,,Bettler” entgegenstellt. i

Es erscheint damit das unterscheidende Gesicht
der Demut des Neuen Bundes: dafl das Unten
der Demut selber das Oben der Glorie sei. Demut
ist nur anderes Wort fiir das Geheimnis der Mensch-
werdung: dafl der grofle Gott Seine Grofle, der
weise Gott Seine Weisheit, der heilige Gott Seine
Heiligkeit darin am eigentlichsten ,,versichtbart
und darstelle (Joh. 1, 18), indem Er als das
»Nichts“ (Phil. 2, 7), als die ,, Torheit“ (x Kor.
1, 25), ja als die ,,Stinde” erscheint (2 Kor. s,
21), als ,,Lamm..., auf sich tragend die Siinde
der Welt“ (Joh. 1, 29). Demut ist damit das
Wort fir den ,,Wunder-Tausch® (admirabile
commercium), der in der Menschwerdung sich
begibt: dafl wir ,,aus dem Unsern® dem gro-
flen Gotr dieses ,,Nichts, dem weisen Gott
diese ,, Torheit*, dem heiligen Gott die ,,Siinde*
reichen, weil Er sie ,,aus dem Seinigen® nicht hat
(Augustinus, Serm. 80, 5). Demut ist also nicht
eine Glorifizierung des Unten des Nichts als solchen,
sondern in ihr erscheint die Unendlichkeit der
Grofle der Gottlichen Liebe, die so unbegreiflich
grof ist, dal Sie allein solcher Hinverschwendung
fahig ist. Demut ist das Geheimnis des ,hinver-
zehrenden Feuers® (Deut. 4, 24; Hebr. 12, 29),
das Gott als Liebe ,,ist“ (1 Joh. 4, 8): hinverzeh-
rend Sich und Sich in uns. Darum ist das Unten
des ,Nichts“ (Phil. 2, 7) das Oben der ,,Fiille
alles in allem erfiillend (Eph. 1, 23): da Christus
als der ,Absteigende bis ins Unten unter der

Erde®, eben so ist der , Aufsteigende iiberan alle
Himmel“ (Eph. 4, 9—10). —

Hierin begriindet sich das grofile Dokument der
Demut, wie es in seinem Kernstiick das Capitulum
der Karwoche als der Hebdomada maior, der ,,je
grofieren Woche* des Kirchenjahres bildet: Phil.
2, 1—11. — Der Apostel bittet die Christen um
die ,,Demut®, indem er sie mit der Gréfle aller
Gaben des Neuen Bundes beschwort. ,,Wenn ir-
gend ein Zuspruch des Trostes in Christo™: wie
die Fiille des Heiligen Geistes, des Trosters, die
Fiille Christi ist (Joh. 16, 13—14). ,,Wenn irgend
ein Zufliistern der Liebe*: wie in Christo der
stumme Gott als die Stille der iiberschwenglichen
Liebe Sich ausspricht. ,,Wenn irgend eine Gemein-
schaft des Geistes: wie das Eins von Vater und
Sohn im Geist zum Eins der Christen in Christo
ward (Joh. 17). ,,Wenn irgend Herz und Erbar-
men®: wie die ,,Vollkommenheit® des ,,Vaters im
Himmel“ in Christo sichtbart als das grenzenlose
»Erbarmen® (Matth. 5, 48; Luk. 5, 35—36). De-
mut erscheint also vom Geheimnis dieser Liebe her
und darum als Leben des Eins der Glieder Christi
im Einen Leib Christi als der Erscheinung der
Einen Liebe, die Gott ist: ,erfiillet meine Freude,
dafl ihr dasselbe sinnet, dieselbe Liebe habend, im
Mit Einer Seele, das Eine sinnend”. — Demut ist
darum Beugung unter Menschen, bis dazu, das
»Uber-hinaus® Gottes im ,,Uber-hinaus® Seiner
Licbe in ihnen zu verehren, da jeder den andern
als ,,liber sich hinaus® anerkennt (Umepexovrag):
pnichts gemidfl streitender Ehrsucht noch gemifd
leerem Riihmen, sondern im Sinnen der Demut
einander erachtend als iiber sich hinaus, nicht das
Seine fiir jeden zum Ziel, sondern auch das der
andern fiir jeden®.

So offenbart sich Demut als das innerste Ge-
heimnis der Menschwerdung: dafl die Gételiche
Glorie in der souverdnen Freiheit der Gételichen
Majestit steht, sie preiszugeben ins ,,Nichts und
Umsonst™ einer ,,Horigkeit unter Menschen und
unter Menschen als Henkern zu schmihlichster
Hinrichtung. So geht es hinein ins ,,Klein® und
»Winzig® und ,,ersterbend Leise” der ,,Demut®:
wie der Vollsinn des griechischen Tomewvéc lautet.
So geht es vom Himmel weg ,,zur Erd-Nzhe® bis
in den ,,Humus“ des Ackers wie das ,,Weizen-
korn“: gemdf dem lateinischen humilis. So geht
es vom Herrentum der Gottlichen Majestdt hinein
in den ,Dienst, wie er der Kreatur entspricht:
gemidfl dem deutschen ,,Dien-Mut® als ,,Demut®.
— Das ist das Geheimnis ,, Jesu*als des,,Christus®,
d. h. das Geheimnis Seiner Salbung mit dem ,,Hei-
ligen Geist” Selbst, gesalbt zum Einen erfiillenden
Ko6nigtum und Prophetentum und Priestertum.
Diese Gottliche Fiille stellt Sich dar, da ,,Er in
der Gestalt Gottes bestehend, nicht fiir einen
(festzuhaltenden) Raub es erachtete, Gott gleich

121



zu sein, sondern Sich entduflerte ins Nichts und
Umsonst, Gestale des Sklaven annehmend, im
Gleichbild von Menschen geworden; und im Ge-
haben erfunden wie ein Mensch, Sich hinunter
verdemiitigte, horig geworden bis zum Tod, Tod
aber des Kreuzes”. — In diesem duflersten Unten
erstrahlt das Oben des ,,Eins von allem in Christo
als Haupt™ (Eph. 1, 10): ,,darum auch hat Gott
Ihn iiber-erhtht und IThm gegnadet den Namen
iiber allen Namen, dafl im Namen Jesu alles
Knie sich beuge derer im Himmel und auf Erden
und unter der Erde, und alle Zunge ausbekenne:
Herr Jesus Christus in Glorie Gott Vaters®.

Teilnahme am Leben dieses Herrn bis zur Ein-
heit des,,Sinnes und Sinnens” mit Thm als unserem
eigentlichen Ich (Gal. 2, 19—20) steht darum im
Eins mit der ,,Demut” als Seinem ,,Sinn und
Sinnen: ,,das sei Sinn und Sinnen in euch, was
auch (ist) in Jesus als dem Christus, der in der
Gestalt Gottes bestehend . ... So ist Demut Mit-
vollzug des Abstiegs Gottes: in die ,,Gestalt des
Sklaven® ,hérig ... bis zum Tod ... des Kreu-
zes”. — Aber wie die auflergewdhnliche Macht
des Schopfer-Gottes schweigend untergeht in die
Gesetze und den Ablauf einer gewthnlichen Welt,
so ist es die ,,Demut der Demut® des Erloser-Got-
tes, das auflergewohnliche Unten der ,,Gestalt des
Sklaven zu verhiillen in ein ,,Gleichbild von
Menschen® und die ,,Horigkeit. .. bis zum Tod...
des Kreuzes“ erscheinen zu lassen als ,,Gehaben
wie sonst ein Mensch®. Und so ist unsere Demut
am entscheidendsten Mitvollzug dieser ,,Demut der
Demut®. — War die aristotelische ,,menschliche
Mitte* einst der Einwand gegen das Unten der
Demut, so nimmt nun die Eine Géttliche Demut
diese ,,Mitte” zu ihrem Sinnes-Gleichnis und ihrer
Gehabens-Form: daff ,;menschliche Mitte® (bis zu
einem ,,Schema Mensch®) das unerhorteste Wunder
Gottlicher Gnade gewanden darf.

Die Spannweite dieses zweiten Kapitels des
Philipperbriefes ist nun die Spannweite der klas-
sischen Tradition ‘iiber die Demut: von Au-
gustinus zu Benedikt zu Thomas von Aquin zu
Ignatius von Loyola zu Therese vom Kind Jesus
und Heiligen Antlitz. — Es geht einerseits um
das zentral Radikale der Demut: Abstieg des
Absoluten (Gottes) gegen absoluten Aufstieg. Es
geht anderseits eben darum um die Demut dieser
Demut selber und also um den Abstieg ihrer
Auflergewthnlichkeit in das ununterschieden Ge-
wohnliche des Menschen: daff die Demut, die alles
natiirlich Menschliche sprengt und umkehrt, selber
in ,,Gleichbild“ und ,,Schema‘ dieses natiirlich
Menschlichen erscheine. — So zeigt sich eine dop-
pelte Linie der klassischen Tradition. Die eine:
das Unterscheidende der Demut in all seinen
theoretischen Zusammenhingen und praktischen

122

Folgerungen zu erfassen: als theologische Philo-
sophie der Demut. Die andere: die Demut zu
sichten in ihrem Eingehen und Aufgehen in das
allgemeine Verhiltnis zwischen Mensch und Gott
und zwischen Mensch und Mensch: als philoso-
phische Theologie der Demut.

Fiir Augustinus begriindet sich gleichsam die
theologische Philosophie der Demut in ihrer philo-
sophischen Theologie: da sie sich ihm aus dem
Verhiltnis zwischen Mensch und Gott grundsitz-
lich ergibt. — Was das natiirliche Paradox der
Demut ausmacht, dafl Abstieg Aufstieg sei, eben
dies griindet in der wahren Stellung des Ge-
schépfes zum ,je immer groferen Gott™: wie ja
doch das Christliche in Christus iiberhaupt die
»Darstellung des Gottes ist, den niemand je sah“
(Joh. 1, 18). Gott allein ist das ,,je Hohere®, und
darum bedeutet Demut, die ,untertan zu Gott
macht®, das wahre ,,Erhohen®, wihrend Hochmut,
der ,,das Untertansein verschmiht®, eben dadurch
ein ,Fallen ist, von Thm weg, iiber den hinaus
nichts Hoheres ist“. So geht ,,Uberhebung ins
Unten und Demut ins Oben®. Also erfiillt sich
das ,,hohe Herz*“ allein in der Demut: weil sie
allein zum Allerhtchsten hin ist (De civ. Dei
XIV 13, 1). Also besteht ein inneres Sichbedin-
gen zwischen dem Je-immer-grofler Gottes und
dem Klein der Demut: ,immer doch ist Er der
je Groflere, wie sehr wir auch wuchsen.... Dann
(also) werden wir in Thm grof} sein kénnen, wenn
wir immer unter Ihm die Kleinen sind“ (In
Ps. 62, 16). — So aber wird Demut das Geheim-
nis des immer grofleren Eins mit diesem Gott. Sie
wird das tiefere Geheimnis aller Werkzeuglichkeit
in Seinem Werk: im Symbol Johannes des T#u-
fers. Johannes erscheint als der ,,hchste Mensch®,
aber dafl er allein ,,Zeugnis gebe ihm, der mehr
ist als Mensch® (Serm. 289, §), ja dafl er nur sei
,der Dienst des Lautes der Stimme* zu Christus,
der einzig ,,das Wort ist™ (Serm. 288, 5). Aber in
der Einheit der Werkzeuglichkeit im Einen Werk
ist dieses wachsende Entschwinden vor dem Wach-
sen der Erscheinung Gottes doch tiefer ,unser”
Wachsen: da wir ,,im Menschen vergeringern, in
Gott wachsen, in uns verdemiitigt werden, in Thm
erhoht (Serm. 289, §). Denn ,,das Wort durch
Sich Selbst wichst nicht noch nimmt es ab in Sich.
In uns aber, heiflt es, wachsen wir, da wir fort-
schreitend in Thn wachsen: wie in den Augen
wichst das Licht* (Serm. 288, 5). — Darum geht
in der Demut das Geheimnis der Werkzeuglichkeit
unmittelbar i{iber in das Geheimnis des wahren
Erfassens Gottes. Da der unsichtbare Gott sicht-
bar ward im Geheimnis, der Demut, so ist dieses
Geheimnis allein das Auge zu Ihm. Einssein mit
Seiner Demut wird Einssein zu Seinem Enthiillt-
sein. ,,Willst du fassen die Erhabenheit Gottes?
Fasse zuerst die Demut Gottes.... Da du fassest



Seine Demut, steigst du auf mit Thm: niche als
ob Er Selbst aufstiege..., sondern du vielmehr,
daff mehr und mehr Er erfafit werde von dir“
(Serm. 117,7C: IO, 17)

Dieses Ineinander der theologischen Philosophie
und philosophischen Theologie der Demut er-
scheint als gelebtes Leben im siebten Kapitel der
Regel des heiligen Benedikt. — ,,Hingelangen
zur Liebe Gottes” besteht im ,,Erreichen des Gip-
fels der hochsten Demut”: da in der Demut die
Jakobsleiter zwischen Himmel und Erde Wirk-
lichkeit ist: als ein solcher ,,Abstieg und Auf-
stieg®, der einzig ist ein ,in Erhohung Absteigen
und in Demut Aufsteigen® (exaltatione descendere
et humilitate ascendere): wie ja Gott in Seiner
Hohe abstieg und in Seiner Tiefe aufstieg. —
Darum sind die zwei grundlegenden Stufen die
Ubergabe unseres Willens in diesen Willen des
absteigenden Gottes: dafl wir (als erste Stufe)
in der echten Furcht Gottes ,,den eigenen Willen
nicht tun®, sondern ,,Gott bitten, daf} Sein Wille
geschehe in uns®, — um (als zweite Stufe) so im
Willen des Vaters zu leben wie der Sohn: ,,Nicht
kam Ich, Meinen Willen zu tun, sondern dessen,
der Mich gesandt hat.“ — Als Eins mit diesem
Christus ist es aber dann Demut gegeniiber Men-
schen, und dies als ,,Gehorsam bis zum Tod*
(dritte Stufe) und darum ,,in harten und widrigen
Dingen und ,,jedwedem Unrecht* (vierte Stufe),
sich bekennend als Siinder (fiinfte Stufe), ,,zufrie-
den” darum ,mit jeglicher Entwiirdigung und
duflersten Not™ (sechste Stufe) und ,sich gegen-
iiber allen niedriger und wertloser
in innerster Regung des Herzens* (siebte Stufe). —
Doch dieses Eins mit dem ,,Nichts® und ,,Unten®
Gottes ist erst volles Eins, da es auch und gerade
Eins ist mit der Verhiillung dieses ,,Nichts* und
»Umsonst™: in ein ,,Gehaben eines Menschen wie
sonst“ (Phil. 2, 7). Darum gilt es ,nichts zu
tun..., als was die allgemeine Regel und die
anerkannten ,,Beispiele” sagen (achte Stufe). Darum
erscheint das Auflergewhnliche der Demut im
Gewohnlichen guter Sitte: im Mafl der Rede
(neunte Stufe) und der Heiterkeit (zehnte Stufe)
und des Verkehrs (elfte Stufe): dafl also die ,,leib-
liche Erscheinung selber fiir die Anschauung De-
mut ausspreche® (zwolfte Stufe). —

Folgerichtig zu dieser Einordnung ins Mensch-
liche unternimmt dann Thomas von Aquin
(S. theol. 2, 2, q. 161) den Versuch, die Demut in
ein System der Tugenden einzureihen. — So wird
es die Auseinandersetzung mit dem Aristoteles,
fiir den die Demut nicht nur keinen Platz hatte,
sondern der Grofimiitigkeit als ein Zuwenig gegen-
iberstand. Aristoteles hat keinen Platz fiir die
Demut, weil seine Tugendlehre ,,sich hinordnet
zum biirgerlichen Leben, in dem die Unterwerfung
des einen Menschen zum andern gemdf der Ord-

... glaubend

nung des Gesetzes bestimmt wird®. ,,Die Demut

aber, gemidf dem sie eine besondere Tugend ist,
betrifft die Unterwerfung des Menschen zu Gott,
um dessentwillen sie sich andern in Demiitigung
unterwirft (a. 1 ad 5). Gegen menschliche Ge-
rechtigkeit des Gesetzes als Prinzip des Innerwelt-
lichen tritt also Demut als neues Prinzip von
Gott her ins Innerweltliche hinein. — Sie ist
darum zwar radikal Bewegung von oben nach
unten, ,lobwiirdiges Sichwegwerfen ins Unten®,
wie das Lob der Glorie Gottes ins Unten des
Nichts und Umsonst Sich entduflerte (Phil. 2, 7),
— aber in einer ,innern Erwihlung des Geistes®,
im Unterschied zur ,.falschen Demut®, die ,,nur in
duflerem Zeichen geschieht und innen ,grofler
Hochmut* ist, der auf dem Weg dieser ,,Verstel-
lung® zur ,,Héhe der Glorie zu streben erscheint®
(a. 1 ad 2). — Demut als Haltung von Gott her
ins irdisch Sichtbare hebt also die Gerechtigkeit
des irdisch Sichtbaren nicht auf, — so wenig, daf}
gerade betont ,duflere Zeichen” der Verdemiiti-
gung einer falschen Demut zugehoren, die durch
Demut hochstrebt. Demut als Haltung von Gott
her entstammt darum aber auch aus dem héochsten
Adel eines ,,groflen Geistes und ,,groflen Her-
zens“ und steht darum auch im Bezirk des irdisch
Sichtbaren nicht im Gegensatz, sondern in Er-
ganzung zur ,,Grofimiitigkeit”™. — Doch eben so
werden beide aus der ,,Gestalt Gottes in das
»Gehaben des Schema Mensch® {iberfithrt (Phil.
2, 7): dem Menschen zu helfen in seinem ,,Ver-
langen und Streben zu hohem und steilem Gut*
(circa appetitum boni ardui). Grofimiitigkeit und
Demut, die von Gott her Eine Bewegung der
souverdnen Selbstverschwendung sind, erscheinen
nun als Sporn und als Ziigel menschlichen Stre-
bens zur Hohe: die Grofimiitigkeit als ,,Festigung
des Geistes gegen Verzweiflung und Antrieb zur
Verfolgung grofler Dinge®, die Demut umgekehrt
als ,Mifligung und Ziigelung des Geistes, nicht
unmifig zu streben ins Hohe® (a. 1 corp.).

Da aber also die Demut fast zur Niichternheit
der Bescheidung ward, erscheinen gerade in ihr
die Ziige jener ,,Demut der Demut®, wie sie der
Demut des Menschen eigen zu sein hat im Unter-
schied zur Demut Gottes. Demut wird geradezu
zur Tugend dieses Unterschieds, da ,,es zur De-
mut eigens gehdrt, dafl einer sich zuriickhalte, nicht
sich tragen zu lassen zu dem, was iiber ihm ist*
(a.2 corp.). Als Tugend dieses Unterschieds offen-
bart sie gerade das, was ihr als christlicher Grund-
haltung eignet, das Geheimnis des Erliegens als
Geheimnis der Erlésung: ,,Erkenntnis des eigenen
Versagens™ als ,lenkende Regel des Strebens
(a. 2 corp.). — Eben so aber, mitten im Unter-
schied, wird sie deutlicher als die Tugend des
besondern Auges fiir das Géttliche im Menschen:
»die Demut ... betrifft eigens die Ehrfurcht, in

123



der der Mensch sich Gott unterwirft; und darum
mufl sich jeglicher Mensch gemdfl dem, was sein
ist, jeglichem Nichsten unterwerfen im Soweit
dessen, was Gottes ist in ihm® (a. 3 corp.). Wie
im Geheimnis der Demut der unsichtbare Gott
Sich zu Sichtbarkeit darstellte (Joh. 1, 18; Phil.
2, 7), so ward die Demut also folgerichtig zum
Organ fiir Gott: Gottes inne zu werden, da der
Mensch sich dem Menschen beugt, zu dem hinab
Gott Sich beugte. —

Darum ist es folgerichtig, daf im Exerzitien-
biichlein des heiligen Ignatius von Loyola
die Demut, in den drei Weisen der Demut, sich
als zentrale Haltung gegen Gott aufbaut: vom
,allseitigen Gehorsam gegen das Gesetz Gott
unseres Herrn® (erste Weise) -— zu einer innerlich
konsequenten Bereitschaft alles ,,Wiinschens“ und
»Suchens und ,,Sehnens” in alle Moglichkeiten
des ,,Dienstes Gott unseres Herrn® (zweite Weise)
— zum blinden Eins mit ,,.Lob und Glorie der
Gottlichen Majestit” in der Erscheinung Christi
als des ,,Armen..., Schmach-iiberfiillten ... und
eitlen Toren* (dritte Weise). — Die dritte Weise,
in der das wesentlich christliche Geheimnis der
Demut sich enthiillt, erscheint also, da sie ,die
erste und zweite (Weise) einbeschliefit*, als Kro-
nung des wesentlichen Verhaltens zu Gott iiber-
haupt: von der Gerechtigkeit des Gehorsams (erste
Weise) zur Weisheit der innern Konsequenz
(zweite Weise) zur tatsichlichen Verihnlichung
(imitar ... actualmente) des Sprunges der Liebe
(dritte Weise)2. — Der vierte Punkt der Ubung
von der Liebe, in die die Exerzitien miinden, wird
darum in dieser dritten Weise spiirbar: die Gott-
liche Liebe wesentlich als,,Abstieg™ (wie das christ-

liche Wesen der Demut Abstieg ist). ,Verihn-
lichung® mit ,,Christo dem Armen in Armut®, in
,,Schmach mit Christo dem Schmach-iiberfiillten,

‘als ,eitler Tor fiir Christus, der zuerst gehalten

ward dafiir, — hierin ist es eben das eigentliche
Eins mit der Gottlichen Liebe als der ,,absteigen-
den®, ja der ,gegenseitige Austausch® zwischen
Liebe Gottes und Liebe des Menschen, wie er in
der Menschwerdung konkret ist: da Gott uns aus
dem Seinigen Seine Fiille reicht, indem Er aus
dem unsern unser Nichts empfingt.

So ist das letzte Wort iiber die Demut das der
heiligen Therese vom Kind Jesus und Hei-
ligen Antlitz. — Liebe Gottes ist das Je-
immer-mehr eines Ins-Unten (s’abaisser), und um
so unendlicher erscheint die Unendlichkeit dieser
Liebe, je tiefer unten das liegt, zu dem Sie Sich
neigt. So erwihlt Sie das Je-immer-Kleinere, so ist
das Je-immer-Kleiner die besondere Gabe, die wir
Thr reichen: nicht in einer Vergdttlichung des
Klein und Unten, sondern weil gerade so die Liebe
Gottes in der volleren Souverinitit ihrer Selbst-
verschwendung erscheint (Histoire d’une dme p. 5).
— Darum — als letzte Folgerung — ist Demut
auch nicht ein Zustand, den ein Mensch in sich
feststellen kann. Sondern Demut heifit, daf die
Eine ,,Wahrheit® der Gottlichen Liebe einen
Menschen restlos erfiillte und aufnahm. Da man
zu der sterbenden Heiligen sagte: ,,Sie haben stets
die Tugend der Demut begriffen®, antwortete sie:
,»Ja, es scheint mir, daf} ich immer nur die Wahr-
heit gesucht habe” (Novissima Verba 193).

2 Vgl. hierzu unsere Theologie der Exerzitien II
(Freiburg 1939) 170 ff.

UMSCHAU

EINE LITURGISCHE BEGEGNUNG

Jede Zeit geht durch alle Lager; sie nimmt den
vorhandenen kulturellen Bestand bis in seine Einzel-
heiten auf, um sich ihm als letzte Form zu verbinden
und ihm damit gleichsam ein Zeitgesicht aufzuprigen.

Es wird das einem sehr deutlich, wenn man etwa
zu dem Buche ,,Die Ordnung der deutschen Messe®1
greift, das der Berneuchener Kreis in zweiter,
neubearbeiteter und erweiterter Auflage herausgibt. Es
ist der Niederschlag der in diesem Kreise geiibten und
erprobten evangelischen Liturgie. Zieht man Jung-
manns neues Buch zum Vergleich heran?2, so wird bei

1 Die Ordnung der deutschen Messe. Von L.Heit-
mann, K. Ritter und W. Stihlin. 2. Aufl. (Der deutsche
Dom, hrsg. im Auftrage des Berneuchener Kreises).
4% (XI u. 102 S. mit Notentext.) Kassel 1939, Stauda-
Verlag. Geb. r1o.—M.

2 Die liturgische Feier — Grundsitzliches und Ge-
schichtliches iiber Formgesetze der Liturgie. Von J. A.
Jungmann S. J. Regensburg 1939.

124

aller Verschiedenheit in der Betonung inhaltlicher Einstel-
lungen ein gemeinsames Anliegen sichtbar, das ein An-
liegen der Zeit ist. Es ist nicht zufillig, wenn die Ein-
leitung der ,Ordnung der deutschen Messe® betont:
»Eine wildwuchernde Liturgik, die kein anderes Ge-
setz in sich trigt als die #sthetische Liebe zu dem, was
altertiimlich ist, oder die Hoffnung auf Eindruck und
Wirkung dient nicht dem gottesdienstlichen Leben der
Kirche® (I) — und wenn Jungmann?® sagt: ,,Wo krif-
tiges Wachstum ist, da sind leicht Wildwuchs und
Wucherung ... Aber diese Vielgestaltigkeit darf doch
nicht zur Formlosigkeit werden. Ringen wir nicht
gerade heute um verbindlichere Formen in unseren
liturgischen Bestrebungen? Dabei, meinen wir, findet
eine liturgische Begegnung mit Berneuchen statt.
Jungmann sucht aus Wesen und Geschichte der Li-
turgie ihre Formgesetze herauszustellen und kommt
zu dem liturgischen Grundschema: ,,Man beginnt mit
einer Lesung; auf die Lesung folgt Gesang; den Ab-
schluf bildet das Gebet, und dieses Gebet selber ist

3 Diese Zeitschrift 136 (1939) 259 u. 261.



