unsere innere Lage: sind wir nicht alle in unserem
religidsen Leben und in unserem theologischen Denken
in der Gefahr, uns von der Natur zu entfremden und
einer Vergeistigung zu verfallen, die die Schopfung
nicht mehr ernst nimmt? Sind wir nicht in Gefahr,
einer Frommigkeit des 1. Artikels (die von Christus
nichts weif}) eine Frommigkeit des 2. Artikels entgegen-
susetzen, die sich um die Welt nicht mehr kiimmert,
in die Christus eingegangen ist?* (23). Vielleicht ist
es gerade diese kaum wigbare Zwischenstellung Ber-
neuchens — im Dogmatischen wie im Praktischen —,
die eine liturgische Begegnung, wie wir sie zu zeichnen
versuchten, ermobglicht. Was immer der Grund sein
mag, es geht um eine wahrhafte Begegnung, die vor-
sichtig bis in die letzten Kerngedanken mehr hinweist
als hinfiihre. Georg Kurz S. J.

VOM GEISTE FRANZUSISCHER KUNST

Zwei starke Grundténe schwingen im vielstimmigen
Konzert menschlicher Geschichte, die auch aus jedem
einzelnen Akkord herauszuhdren sind: Volk und Zeit.
So wesentlich sie immer zusammengehdren, so wesent-
lich sind sie auch immer zugleich verschieden. Vor
allem die Geschichte der Kunst 148t das deutlich er-
kennen. Die bestimmte kiinstlerische Form einer Zeit,
die wir etwa Gotik nennen, existiert nur als franzo-
sische, deutsche, italienische Gotik usw. In dieser
Verbindung mit dem volkischen Element macht sie zu-
gleich dessen Eigenstindigkeit sichtbar. Denn so sehr
auch Gotik immer und iiberall Gotik ist, so klar ist
zugleich die franzésische Gotik von der deutschen ver-
schieden und diese wiederum von der italienischen.
Der einheitliche kiinstlerische Wille einer Zeit bindet
die auseinanderstrebenden Formkrifte der verschiede-
nen Volker und die sich gleichbleibende Grundrichtung
eines Volkes die sich ablosenden Formwellen der Jahr-
hunderte.

Nachdem sich die Wissenschaft iiber die Besonderheit
und Abgrenzung der Zeitstile seit langem in den
grofen Umrissen einig ist, hat sich ihr Interesse mehr
der volkisch bedingten Eigenart des Kiinstlerischen
zugewandt. Dabei werden die einzelnen Violker nicht
isoliert gesehen, sondern mit berechtigter Voraussetzung
der kulturellen Einheit des Abendlandes miteinander
in Beziehung gebracht. Nord und Siid wurden als po-
lare Formzentren gesehen oder auch Ost und West
einander gegeniibergestellt. Einen neuen Versuch in
dieser Richtung bildet das Buch von A.E.Brinckmann,
Geist der Nationen: Italiener, Franzosen, Deutsche.
(Hamburg 1938.) Es ist mit einer groflen Material-
kenntnis und weitspannenden Belesenheit geschrieben.
Vielleicht konnte man aber an der Grundthese selber
zweifeln, dafl nimlich die abendlindische Kunst von
den drei oben genannten Nationen getragen wird.
Man diirfte zu iiberzeugenderen Ergebnissen kommen,
wenn man nicht von Nationen, sondern von rassisch
einheitlichen Volkergruppen ausginge und ,etwa Ger-
manen — Romanen — Byzantino-Slawen einander
gegeniiberstellte, Denn die Bedeutung byzantinischer
Kultur fiir das Abendland und ihre Zugehorigkeit zu
ihr darf nicht iibersechen werden. Die Franzosen und
ihre Eigenart mochte man eher zwischen Germanen
und Romanen stellen als eine Art Verbindung von

beiden auf keltischer Grundlage zu einer neuen Ein-
heit.

Im cinzelnen charakterisiert Brinckmann die drei
von ihm gegeniibergestellten Nationen folgendermaflen.
Ttalienisch sind ihm ,Reprisentation im Sein, Bewah-
rung und immer erneute Festigung der anschaulichen
Werte, ihre Erhaltung im Abendland. Sind Renatio
und Aufbruch®. (S.258). — Das Deutsche ,ist Be-
kenntnis, ja Verschwendnis der Vergeistigung an Sein
und Ordnung. Das Sursum corda gegen das Tran-
szendentale wird dauerndes Streben. Im sinnlichen Sein,
in_der geordneten Schénheit findet dieser deutsche Geist
nicht sein Gliick. Es ist schwer fiir uns, im Sinnlichen
den Sinnlichen und im Geordneten den Ordnenden
vorbildlich zu sein. Die Anregungen, die wir Europa
geben, sind geistiger Art. Geistig vermbgen wir ‘uns
auch ihnen begreifbar zu machen. Statt Renatio und
Electio (franzosisch) besitzen wir unvergleichlich die
Kraft der Expressio (S. 259). Franzosische Art be-
schreibt er als ,,die Ordnung der Kunst und moglichst
auch der Kunsttdtigkeit im logischen System. Frank-
reich ist das Land der Akademien und des geordneten
Akademismus, der auch noch in den revolutiondren
Umbildungen eines Roger de Piles, eines Seurat, eines
Cézannes steckt. Man scheut den Illogismus der Dinge
und der souci de la forme, die Sorge um die Form
ist Instinkt der clarté und Disziplin des Geistes. Fran-
zosische Kunst ist sich immer bewuflt gewesen, fiir eine
Menschheit zu arbeiten; aber sie hat ebenso die feste
Uberzeugung, dies konne einzig auf franzosische Art
geschehen. — Electio ersetzt die Renatio, und Vor-
bildlichkeit scheint besser als das Genialische® (S. 259).

Das Wesen des franzosischen Geistes ist oft unter-
sucht worden, auch von deutscher Seite. Meist ist die
literarische Leistung Frankreichs Grundlage derartiger
Betrachtungen. (Vgl. z. B. Fortunat Strowski, Vom We-
sen des franzosischen Geistes, Miinchen 1937 und Gu-
stav R.Hocke, Der franzosische Geist (Die Meister des
Essays von Montaigne bis heute, Leipzig 1938). Sel-
tener wurden die bildenden Kiinste befragt, wie
Brinckmann es versucht. Und doch prigt sich auch
hier die Eigenart des franzdsischen Wesens in mar-
kanter Weise aus, Wenn man einmal die beiden
prachtvollen Binde des Atlantis-Verlages iiber die
gotischen Kathedralen in Frankreich! und die franzo-
sische Malerei? durchblittert, ist man erstaunt iber
die innere Einheit dieser Kunst. Der einfiihrende Text
und das reiche Abbildungsmaterial sind so ausgezeich-
net, dafl sie in zuverldssiger Weise ein verallgemei-
nerndes Urteil erlauben. Paul Clemen, ein Altmeister
der Kunstgeschichte und besonderer Kenner der franzo-
sischen Kathedralen, gibt eine klare und lebendige
Vorstellung von der Geschichte und Bedeutung der
groflen Kathedralen Frankreichs, besor«ders von Paris,
Chartres, Amiens und Reims. Dazu nun die einfach

1 Gotische Kathedralen in Frankreich (Paris-Chartres-
Amiens-Reims), Text von Paul Clemen, Aufnahmen
von Martin Hiirlimann. gr.4° (LXIV S. und 160
Tiefdrucktafeln) Ziirich-Berlin 1938, Atlantis-Verlag.
Leinen 12.— M.

2 Franzosische Malerei, Ausgewihlte Meisterwerke
aus fiinf Jahrhunderten. Text von Gotthard Jedlicka.
gr.4 (LXI S. und 134 Tafeln) Ziirich-Berlin 1938,
Atlantis-Verlag. Leinen 12.— M.

127



unerhort schénen Aufnahmen von Martin Hiirlimann.
Soweit iiberhaupt Raum und Plastik im Bilde ein-
gefangen werden konnen, scheint es hier geschehen.
Paris, Chartres, Amiens, Reims! Immer dieselbe und
doch immer eine neue Welt. Hochste Anspannung und
Verdichtung menschlicher Schopferkraft und zugleich
steingewordene Anbetung und Huldigung des Men-
schen vor Gott. Ein ganzes Volk hat hier sein Bestes
gegeben. Es ist unmoglich, einzelnes anzufithren, die
Kihnheit der Raumgestaltung und ihre von Bau zu
Bau sich steigernde Klarheit, den Reichtum des heiligen
Bildwerkes mit seinem tiefen theologischen Sinn und
seiner stets freier und zarter atmenden Schénheit,
Sie sind uns ja bekannt und vertraut, die schlanken
und herben Gestalten von Chartres, der ,,Beau Dieu®
und die ,,Vierge dorée” von Amiens, die Engel und
die Heimsuchung von Reims. Ihre Schonheit ist heute
gemeinsamer Besitz der gebildeten Menschheit. Trotz-
dem sind die grofien Kathedralen — steinerne Harfen
hat Ricarda Huch sie einmal sehr gliicklich genannt —
und ihre beriihmten Plastiken ganz aus franzdsischem
Geist entstanden und spiegeln auch heute noch seine
volkische Sonderform wieder. Kein Geringerer als Au-
guste Rodin sagt dariiber: ,,Die Kathedrale ist die
Synthese des Landes. Ich sage es immer wieder: Fel-
sen, Wilder, Girten, die Sonne des Nordens, dies alles
ist in ihrem gigantischen Kirper enthalten, unser ganzes
Frankreich ist in unsern Kathedralen verkdrpert, wie
ganz Griechenland im Parthenon war...“ (Clemen-
Hiirlimann, Die franzdsischen Kathedralen S.v).

Der franzisische Geist wird gewohnlich als rational
charakterisiert, mit einer Neigung zum Rationalistischen
hin. Der Esprit des Franzosen ist sprichwortlich wie
seine enzyklopidisch-ordnende Begabung. Es ist Schiirfe
und Beweglichkeit des Geistes zugleich, die ihm eigen
sind. (Beides in verbliiffender Weise verkorpert im
Joseph der Darstellung im Tempel und im Engel
neben dem heiligen Nicasius in Reims. Vgl. Clemen-
Hiirlimann, Taf. 146, 153.) Die gotische Kathedrale
mit ihrer bis ins letzte berechneten Statik und der ge-
nialen Technik des Skelettbaues ist ein Ausdruck des
rationalen Denkens, wie er groflartiger und eindrucks-
voller kaum gedacht werden kann. Nicht umsonst
kommt uns immer wieder der Vergleich mit den grofien
Summen der Scholastik. Aber #Zhnlich wie im Herzen
dieser gewaltigen Denker des Mittelalters, eines Tho-
mas von Aquin etwa oder eines Bonaventura, das
Gottesgeheimnis in mystischer Fiille gliihte und ihnen
Quelle und Miindung ihrer kithnen Spekulationen war,
so galt dem Baumeister der Kathedrale der dimmerige
Innenraum mit seiner unirdischen Erhabenheit, in den
aus gewaltigen Fenstern alles Licht und alle Farben-
glut des Himmels einbrach, als Zweds und Ziel seiner
gewagten Konstruktionen. Im Innern aber wie im
Kuflern liebte er eine grofle Klarheit, die trotz aller
Spannung iiber das Ganze einen Schimmer von Ruhe
und Harmonie breitet. Die Fassade von Notre-Dame
in Paris lebt geradezu von dieser innern Ausgeglichen-
heit und Stille.

Das Doppelelement der Kathedrale, das Nebenein-
ander und Ineinander des Logisch-Rationalen und des
Vital-Emotionalen, oder wie immer man es nennen
mag, bildet die vélkische Konstante im Ablauf der
franzésischen Kunst. Gotthard Jedlidka, der mit Mar-

128

tin Hiirlimann zusammen den vorhin erwihnten Band
iiber die franzdsische Malerei herausgab, sagt von ihr
gleich eingangs: ,,Sie wird, wie die franzésische Kunst
iiberhaupt, in ihrer Entwicklung durch zwei gegen-
sdtzliche Grundstrémungen bestimmt, von denen jede
von vornherein ihre kennzeichnende Prigung hat. Die
eine dringt nach der reinen Gestaltung der Welt der
sichtbaren Erscheinung an sich; die andere strebt nach
der Verwirklichung vorgefafiter Ideen: die eine ist
irrational, die andere rational. Diese Grundstromungen
wechseln nicht nur miteinander ab, sondern sie durch-
dringen sich in Perioden des Ubergangs in der gleichen
Erscheinung, in derselben kiinstlerischen Gestaltung®
(S.v). Wirkt es da nicht wie ein symbolhafter Aus-
druck franzosischen Wesens, dafl eine der hiufigsten
Farbenverbindungen der franz&sischen Malerei von den
berithmten Glasfenstern des 13. Jahrhunderts bis zu
den Gemilden der Neuzeit ein gedimpftes Rot mit
einem kithlen Blau ist?

Immer und immer wieder tritt uns diese Spannung
zwischen rationaler und irrationaler Haltung in der
Malerei der Franzosen entgegen. Bald zeigt es sich in
den heiflen theoretischen Streitereien zwischen ,,Poussi-
nisten und ,,Rubenisten®, bald ist es der Gegensatz
zweier Meister, bald auch der Zwiespalt im Werk eines
einzelnen Kiinstlers. Claude Lorrain und Nicolas
Poussin stehen sich nach Jedlidka gegeniiber wie Ge-
fiihl und Geist. Ahnlich ist nach thm der Gegensatz
zwischen David und Gros, Ingres und Delacroix,
Courbet und Manet, Monet und Seurat. Es ist ein
Gegensatz, ,,den man, unabhiingig von jeder Bindung
an besondere kiinstlerische Bewegungen, als einen Gegen-
satz von Vernunft und Unbeherrschtheit, von Gesetz
und Dimonie, von Klassik und Romantik bezeichnen
kann. Der Reichtum der franzosischen Kunst besteht
— und zwar zu jeder Zeit — gerade darin, daf} sich
diese gegensitzlichen kiinstlerischen Verhaltungsweisen
und Gestaltungsméglichkeiten in ihrer Geschichte nicht
nur nacheinander nachweisen lassen, sondern dafl sie
sich je und je gleichzeitiz nebeneinander gefunden —
und dafl sie sich wundervoll erginzt haben® (S.LI).

Auch das Beispiel Cézannes gehort hierher. ,In
seiner Malerei ist die grofite Fiille von kiinstlerischen
Gegensitzen miteinander verbunden. Die beiden Grund-
stromungen der franzosischen Kunst, auf die wir hin-
gewiesen haben, scheinen sich in seiner spiten Form
zusammenzufiigen. Cézanne hat als Romantiker be-
gonnen und ist als Klassiker gestorben. Er ist einer
der subjektivsten Maler und erhebt doch den stirksten
objektiven Anspruch, Er hat, so scheint es uns, die
beiden Erlebnisarten, die méglich sind, in ihrer kon-
sequenten Auspridgung miteinander verbinden wollen.
Daraus ergibt sich die innere Spannung in seinem Werk.
Daraus ergibt sich seine kiinstlerische Problemartik®
(S. LVIII).

Die angefiihrten Beispiele beweisen zur Geniige, dafl
die eigenartige Spannung im franzosischen Kunstwollen
die Festigkeit und Dauerhaftigkeit eines volkischen
Wesensmerkmals hat. Daf} sie auf dem Grunde der
Volksseele verankert ist, erklirt uns auch ihre iiber-
raschende Fruchtbarkeit. Denn Frankreichs Kunst ist
ohne Zweifel daran gewachsen, anstatt daran zu ver-
bluten. Es muf} also hinter dieser Spannung doch eine
letzte Einheit stehen. Vielleicht versteht man gerade



auf kiinstlerischem Gebiet den einheitlichen Formwillen
eines Volkes am ehesten durch einen Begriff, der diesem
Bereich selber angehdrt. So kann man die Eigenart
einer bestimmten Kunstgattung, etwa der Baukunst,
der Plastik oder der Malerei, der besonderen Kunst-
form eines Volkes gleichsetzen. In diesem Sinne nennen
wir die Kunst der Agypter tektonisch und die der
Griechen plastisch. Vielleicht muff man das kiinstle-
rische Wollen der Deutschen seinem Grundcharakter
gemifl musikalisch nennen, wenn man nicht den ge-
wohnlich dafiir angesetzten Begriff des Malerischen vor-
zieht. Derartige Zuschreibungen sind nicht nur deshalb
sinnvoll und berechtige, weil sie unserem ordnenden
Erkennen dienen, sondern weil sie in der wesenhaften
Bezogenheit aller Kiinste auf den Menschen sachlich
grundgelegt sind.

Wenn man die franzésische Kunst in ihrer Grund-
haltung so festlegen und umschreiben will, dann scheint
uns nur ein Begriff dieser Wirklichkeit zu entsprechen:
das Wort. Dafl der Franzose in besonderer Weise
Meister des Wortes war und ist, darf wohl als aner-
kannte Tatsache gelten. Aber es scheint uns mehr zu
sein. Im Wort an sich ist die wesentliche Einheit des
objektiv-rationalen Begriffes mit dem subjektiv-irra-
tionalen Klang gegeben, wobei das Rational-Begriff-
liche iiberwiegt. Das sind aber gerade die Eigentiim-
lichkeiten, durch die das franzosische Kunstwollen cha-
rakterisiert wird: eine Spannung von Rationalem und
Irrationalem, bei der das erstere vorherrscht. Die
Klarheit franzosischer Kunst hat die vereinfachende
Durchsichtigkeit des Begriffes, durch die ihre Sinnlich-
keit aus chaotischer Dumpfheit und Schwere empor-
geldutert wird zu Grazie und Eleganz. Recht ver-
standen, diirfte man in dieser Sicht die franzosische
Kathedrale als eine Architektur bezeichnen, die unter
dem Vorzeichen des Wortes steht. i

Wenn die Zeit selber in sich den im franz@sischen
Wesen gegebenen Dualismus trigr, dann iibernimmt
Frankreich mit seiner Kunst in Europa die Fiihrung.
Die Jahrhunderte der gotischen Kathedrale waren eine
solche Zeit. Vor allem aber mufite franzésische Kunst
und mit ihr franzésisches Wesen zu entscheidender Be-
deutung aufsteigen, als nach den groflen Epochen der
Baukunst, der Plastik und der Malerei im Spitbarods
die Fithrung unter den Kiinsten an die Dichtung iiber-
ging. War schon immer Frankreichs Dichtkunst von
stirkstem Einflufl gewesen, so iibernahm nun fast die
ganze gebildete Welt seine Kultur und selbst seine
Sprache. Ein solch eigenartiges Phinomen diirfte durch
die rein duflerlichen politisch-diplomatischen Verhilt-
nisse der Zeit kaum geniigend erklidrt werden.

Es liegt wohl in der innern Struktur der abend-
lindischen Kultur begriindet, daf} ihre Volker — trotz
aller tiefgreifenden Unterschiede — doch alle dem
Einflul des durch die Zeit zur Fithrung berufenen
Volkes unterstehen. Ein Zeugnis fiir die innere Einheit
Europas und seiner Kultur.

Engelbert Kirschbaum 8. J.

RICCIS WELTKARTE!

Unsere Zeit weifl sich vor Aufgaben gestellt, die
kithnen Wagemut fordern, und vielleicht hat sie ge-

! Zu der Ausgabe von P. Riccis Weltkarte: Tl
mappamondo cinese del P. Matteo Ricci S.J., com-

rade deswegen ein feineres Verstindnis gefunden fiir
jene fithrenden Gestalten der europiischen Kultur, die
einst den engen Rahmen des abendlindischen Lebens-
raumes durchbrachen und in unerhérter Kiihnheit sich
neuen Welten zuwandten. Der Mensch des 20. Jahr-
hunderts findet allerdings nichts Besonderes mehr an
den Seefahrten der Portugiesen und Spanier des 15./16.
Jahrhunderts; er kennt ja keine wirklich groflen Ent-
fernungen, seine technischen Mittel erlauben ihm den
ungehemmten Verkehr von Land zu Land, von Meer
zu Meer. Ebenso ist es ihm Selbstverstindlichkeit ge-
worden, dafl die auflereuropéischen Vilker sich geistig
der Gedankenwelt des Abendlandes erschlossen haben,
ja sich ihr verpflichtet und verbunden fithlen. Darum
kann er kaum mehr die Schwierigkeiten ermessen, die
sich vor den Weltfahrern der beginnenden Neuzeit
und vor den Glaubensboten der katholischen Kirche
erhoben. Und wenn die Seefahrt allein schon, erst
recht die kolonisatorische und handelspolitische Durch-
dringung der neuentdeckten Linder den Mut ganzer
Minner, ja die Abenteuerlust eines waghalsigen Men-
schenschlages erforderten, so brauchte der Glaubens-
bote dariiber hinaus einen Glauben, eine innere
stahlharte Zuversicht in den Segen seines Werkes, ein
grenzenloses Vertrauen auf die Hilfe Gottes, eine be-
geisterte Hingabe an Christus und Kirche, anders hitte
er nie wagen und noch weniger leisten kdnnen, was die
Kirchengeschichte in goldenen Lettern von ihm be-
richtet.

Es mufl damals wie ein Mirchen geklungen haben,
als man horte, der Jesuit Franz Xaver habe den Ver-
such unternommen, ins verschlossene Reich der Mitte
einzudringen. Hier konnte der Missionar nicht auf
den Schutz eines Landungsheeres rechnen, er stand
vielmehr vor den Toren eines Riesenreiches, das sich
gegen alles Fremde sperrte, das eine tausendjihrige
Kultur pflegte und in der hohen Selbstsicherheit ei-
gener Bildung auf den Auslinder herabsah. Franz
Xaver starb vor den Toren, ohne eindringen zu
konnen; aber seine Tat wurde fiir seine Mitbriider
zum Vermichtnis. In den Kollegien Italiens, Spaniens
und Portugals, in den Missionshiusern von Goa und
Macao saflen junge Ordensminner, studierten Spra-
chen, Naturwissenschaft und vieles andere, iiberlegten
und planten, um das Unmégliche doch noch méglich
zu machen. Einer der geistvollsten und erfolgreichsten
war P. Matthius Ricei.

Ricci war zu Macerata in der Mark Ancona 1552
geboren, hatte nach seiner Reifepriifung Rechtswissen-
schaft studiert und trat als Neunzehnjihriger in die
Gesellschaft Jesu ein. Am romischen Kolleg, wo er
seine philosophische Ausbildung nahm, fand er in
seinem Ordensbruder Christoph Clavius (Klau) einen
verstindnisvollen Lehrer. Clavius, ein Deutscher aus
Bamberg, Mathematiker und Astronom von Weltruf,
den man als zweiten Euklid feierte, war der fithrende
Kopf bei der gregorianischen Kalenderreform gewesen.
Ricci betrachtete es spiter als eine besondere Fiigung

mentato, tradotto e annotato dal P.Pasquale M. D’Elia
S. J., Professore di Sinologia nella Pontificia Universita
Gregoriana. Con XXX tavole geografiche e 16 illu-
strazioni fuori testo. Cittd del Vaticano, Biblioteca
Apostolica Vaticana, 1938. Ausgabe in Grof-Folio
(58 X 44 cm). Lire 1800.

129



