ursprung ist, wihrend legale Gerechtigkeit das
Wohl des Vaterlandes beriicksichtigt, insofern es
das Allgemeinwohl darstellt.“®

Die Bindung an das Volk, die Thomas hier
darlegt, hat den Charakter eines ,,debitum legale™
(vek 2, 2, q- 8o; 4. 15 Pesch, Prael /I3 2uz ),
d. h. sie beruht auf einem Rechtsanspruch des
Volkes und findet sein Mafl im Mafl der Bediirf-
tigkeit des Rechtssubjektes.

Kein Christ ist durch sein Christsein aus der
Seinsordnung und ihren Bindungen entlassen. Wir

6 ,Pietas se extendit ad patriam, secundum quod est
nobis quoddam essendi principium, sed iustitia legalis
respicit bonum patriae secundum quod est bonum com-
mune” (ebd. a. 3 ad 3; vgl. 2, 2, q. 122, a.5¢c ad 1 u.2).

beweisen héhere Treue nicht durch Treulosigkeit.
Es ist nicht unsere Art, den Krieg zu verherrlichen
als den Idealzustand mannlichen Lebens, aber da
er existente Wirklichkeit ist, mufl und wird er uns
willig finden, mit ihm fertig zu werden und ihn
zu meistern, auch aus einer letzten geistigen Hal-
tung und Verantwortung heraus. Fiir die letzten
und Auflersten Horizonte unseres Daseins aber gilt
das Bewufitsein, dafl jede geschichtliche Stunde
»direkt zu Gott® ist, und daf jede echte Situation,
die wir gemeistert haben in Einsatz und Bewih-
rung, Tor und Weg ist unmittelbar in die Heimat
Gottes — ob wir den Sieg unseres Volkes selber
noch schauen, oder ob wir — wie unsere gefalle-
nen Helden — ihm unser Leben weihen durften.

RELIGIOSES ERLEBNIS UND GOTTESBEWEIS

Von August Brunner S. J.

Die Frage der Gottesbeweise will nicht zur Ruhe
kommen, besonders seit Scheler in seinem sonst an
Einsichten so reichen Werk ,,Vom Ewigen im Men-
schen ihnen jeglichen Wert fiir die Bildung einer
religiosen Uberzeugung abgesprochen hatl. Das
mag zum Teil unter dem Einflufl der Phinomeno-
logie geschehen sein, die besonders in ihren An-
fingen allem Beweisverfahren abhold war und sich
auf blofles anschauendes Erfassen der Wesenheiten
beschrinken zu konnen glaubte. Jedoch geniigt
diese Abneigung gegen das schlufifolgernde Denken,
die ja seitdem bedeutend zuriickgegangen ist, allein
nicht, um die Zweifel, ja die erregte Gegnerschaft
gegen jegliche Art Gottesbeweis, die von Zeit zu
Zeit auftauchen, zu erklaren. Es mufd sich hier doch
mehr und Objektiveres dahinter verbergen. In der
Tat ist es ja auch duflerst selten, dafl ein Ungliu-
biger durch die Gottesbeweise, besonders wenn sie
in streng wissenschaftlicher oder gar syllogistischer
Form vorgelegt werden, zum Gottesglauben ge-
langt sei. Liest man die Bekenntnisse von solchen
religidsen Umwendungen, so sind es meist sehr
andere Griinde, die zum Glauben an das Dasein
Gottes gefithrt zu haben scheinen, Griinde, die oft
so schwierig zu fassen und in den Formeln der
Sprache, geschweige der Logik, fast gar nicht aus-
zudriicken sind, so dafl sie ginzlich im Irrationalen
zu liegen scheinen. Was aber wiire solchem dunkeln
Irrationalen ferner und ihm gegeniiber hilfloser
als die sonnenklare, aber dafiir anscheinend so
tiefenlose Durchsichtigkeit des syllogistischen Ver-
fahrens! Liegt also der Grund unseres Gottesglau-
bens nicht vielmehr ausschlieflich in den dem Ver-
stande unzuginglichen Gebieten des Glaubens, des
Vertrauens? Besitzen wir nicht eine von dem

1 Vgl. z. B. J. Hessen, Die Werte des Heiligen (Re-
gensburg 1938).

210

wissenschaftlichen Verstande ganz verschiedene
Fihigkeit unmittelbaren Erfithlens des Géttlichen,
das seine Gewiffheit unmittelbar in sich selber trigt
und keines rationalen Beweises fihig ist, eines sol-
chen aber auch gar nicht bedarf? Das Géottliche ist,
so sagte schon Scheler, ein Wert, kein wertfreies
Sein, und kann darum auch nicht mit den Ver-
fahren angegangen werden, die wesentlich das Sein
zum Gegenstande haben.

Aber, so wird man von anderer Seite einwen-
den, wenn unsere Uberzeugung vom Dasein Gottes
auf einem uniiberpriifbaren Irrationalen beruht,
mufl dann nicht auch Gott selber in dieses Irratio-
nale versinken? Gegenstand und Akt oder Fihig-
keit entsprechen einander. Wenn Gott, wie das
Christentum lehrt, personlicher Natur ist, so ist er
hellste, sonnenklare Verniinftigkeit. Wie sonderbar
wire es, wenn er dann gerade fiir den menschlichen
Verstand unzuginglich sein sollte! Besteht da nicht
die Gefahr, daf Gott der dunkle, wesenlose Grund
der Wirklichkeit wird, ihre tiefste Tiefe, aus der
sich die Gegenstinde unserer Welt aufsteigend erst
bilden? Dafl er die Helle des Verstandes und die
Freiheit der Entschliefung, die Wiirde der Persén-
lichkeit nach vielen frucht- und ziellosen Versuchen
erst im Menschen erreicht? Zu dieser Lehre vom
Géttlichen ist Scheler am Schlufl seines Lebens
auch gelangt. Und es ist kein Zweifel, dafl ihn-
liche Auffassungen fiir viele unserer Zeitgenossen
etwas Bestechendes und Verfithrerisches haben. Man
denke nur an die Existentialphilosophie, an die
mannigfachen mystischen Pantheismen, die heute
um Anhinger werben, Ist aber das Gefiihl nicht
ein hochst triigerischer und unsicherer Grund, ver-
riterisch wie Moorboden, auf den man die schick-
salschwerste Entscheidung menschlichen Daseins nicht
aufbauen darf? Wir wissen ja heute besser als




frither, wie stark die Auslegung von Gefiihlen be-
dingt ist durch die Geschichte des Einzelnen wie
auch der Gemeinschaft, in der er geformt wurde.
Jegliche solche Auslegung ist dann zeitbedingt, vor-
liufig; bleibend ist nur ein unbestimmtes, form-
loses Gefiihl, das zudem fiir viele etwas Unzuling-
liches bleibt, fiir alle die, die bekennen miissen,
dafl sie solche Erlebnisse mehr oder weniger mysti-
scher Art nie gekannt haben. Es hilft auch nicht
weiter, dafl man solchen Menschen empfiehlt, zur
Wirklichkeit Vertrauen zu haben. Ist es nicht Sache
des Temperamentes, ob man dieses Vertrauen auf-
bringen will? Wo der Optimist nichts als Gutes
und Erhebendes findet, das ihm die letzte Sinnfiille
der Wirklichkeit und ihre durchgehende Wert-
geladenheit erahnen, ja mit Hinden greifen lifit,
da sieht der Pessimist nichts als Elend, Qual, Un-
sinn und Trug. Es gibt ja so viel Leiden. Und
wenn man sich darauf beruft, dafl dieses Leiden
doch wieder seinen Nutzen hat, so wird er ant-
worten, dafl dies sehr oft gar nicht zu sehen ist.
Und wenn es selbst der Fall wire, so liefle sich
doch nicht leugnen, dafl eine Welt, wo die glei-
chen Ziele ohne Leiden verwirklicht wiirden, doch
bedeutend werthafter und sinnvoller wire; dafl
aber eine Welt, in der das Leiden eine Notwendig-
keit sei, ihm wenig oder gar kein Vorschufiver-
trauen auf die Giite und Sinnfiille des Weltgrun-
des einfloflen kénne. Mit beiflender Schirfe bringt
Iwan in den,,Briidern Karamasow* von Dostojew-
skij diese Auflehnung gegen die Tatsache des Lei-
dens zum Ausdruck. Wenn aber Vertrauen oder
Mifitrauen auf die letzte Sinnfiille der Welt Sache
des Temperamentes oder zufilliger Erlebnisse ist,
wie ist es dann mit der Zuverlissigkeit des Gottes-
glaubens bestellt? Man kann sich auch nicht auf
den guten Willen berufen; denn warum soll der
Wille, der grundlos Vertrauen verschenkt, besser
sein als der, der es mit ebensoviel oder sowenig
Grund versagt? Beweise, die des guten Willens be-
diirfen, um zu schlieflen, sind keine schliissigen Be-
weise.

Man kann wohl kaum leugnen, dafl beide Seiten
in ihrer Weise recht zu haben scheinen. Es muf}
darum eine Losung gefunden werden, die auch bei-
den Seiten gerecht wird und zugleich die psycho-
logischen Widerstinde gegen die Gottesbeweise ver-
standlich macht. Fragen wir darum, was die Gottes-
beweise eigentlich sind, was sie sein miissen und
was sie nicht sein wollen.

Gottesbeweise sollen uns das Dasein Gottes ge-
wifl machen. Dasein stellen wir sonst gewohnlich
fest, und zwar aus Sinneseindriicken. Unmittelbar
unterrichten diese uns iiber das Dasein sinnlich
wahrnehmbarer, also stofflicher Dinge. Zuweilen
aber bleibt der blof8 sinnliche Eindrudk unerkldr-
lich, wenn er nicht als Vermittlung eines Unsicht-
baren verstanden wird. In der menschlichen Rede

haben wir ein allen bekanntes Beispiel. Der Sinn
ist sinnlich nicht faflbar, wird aber im sinnlichen
Laut oder dem gesehenen Schriftbild verstehbar.
Andere Dinge hingegen sind eben da und weisen
nicht wieder, wenigstens nicht so unmittelbar, wei-
ter ins Unsichtbare. Ist nun das Dasein dieser Welt
von Dingen, in der wir stehen, und vor allem
unser eigenes Dasein selber, so in sich abgerundet,
so ruhig und klar in sich beschlossen, dafl kein
Blick dariiber hinausdringt, ja hinausdringen kann,
weil es ein solches Dariiber gar nicht gibt? Oder
spricht es vielmehr, wenn auch ohne Stimme und
Wort, aber doch vernehmlich, von einem andern,
der nicht zu dieser Welt gehort? Die Stimme aller
Volker und Zeiten in ihren Mythen zeugt dafiir,
dafl eine solche Botschaft immer und iiberall ver-
nommen wurde; aber ihre Vielgestaltigkeit lifit
uns auch befiirchten, daf ihr Inhalt Miflverstind-
nissen und Entstellungen ausgesetzt ist. Im Be-
miihen, die Welt zu verstehen, hat der Mensch allzu
oft seine eigenen Gedanken, Sorgen und Wiinsche
in sie hineingelesen und sie so wenigstens zum Teil
verfilscht, auch da, wo er glaubte, unmittelbar zu
sehen und zu verstehen®. Wir wissen ja, dafl der
Kiinstler die Natur nicht in ihrem reinen Ansich-
sein erfihrt, sondern durch das farbige Mittel sei-
ner Stimmung hindurch. Und sein Werk vermittelt
uns ebensowenig objektive Erkenntnis dieser Wirk-
lichkeit, sondern setzt uns durch geeignete Formen
instand, ghnliche Erfahrungen nachzuerleben. Die
Welt, so wie er sie schaut und ausdriickt, lebt nur
in ihm und in denen, die mit Hilfe seines Werkes
sein Erlebnis innerlich nachvollziehen. Kunst klirt
uns auf iiber menschliche Gemiitshaltungen und
Stimmungserlebnisse der Welt gegeniiber, nicht
tber die Welt an sich. Sie ist Ausdruds. Kénnte
das religise Erlebnis nicht, wie Dilthey meinte,
gleicher Natur sein? Die Buntheit des Mythus und
seine Bedingtheit von der geschichtlichen Lage lift
solche Fragen wohl aufkommen. Die im religidsen
Erlebnis gegebene Transzendenz des Gegenstandes
gegeniiber dem erfahrenden Akte ist nicht ohne
weiteres fiir das Gegenteil entscheidend. Erfahrt
doch auch der Kiinstler seine Stimmung als eine
Eigenschaft, eine Atmosphire des Gegenstandes,
als etwas, was er nicht in ihn hineingetragen hat.
Alle Gegenstinde transzendieren gegeniiber dem
sie erfassenden Akte, je nach der Gegenstandsart
auf andere Weise, ohne dafl damit schon das wirk-
liche Dasein z. B. der logischen Wahrheiten ver-
biirgt wire.

Um solchen Bedenken und Schwierigkeiten zu
entgehen, mufl sich ein Beweis fiir das Dasein Got-
tes auf etwas Objektives und unzweifelhaft Wirk-
liches stiitzen. Nur Existenz fithrt uns zu Existenz.

2 Vgl. vom Verfasser ,,Mythus und Dogma*: diese
Zeitschrift 133 (1937) 1—9.



Blofle Gedanken oder Vorstellungen oder Gefiihle
lassen uns im Reiche der Gedanken oder Vorstel-
lungen oder Gefiihle. Nur von der wirklichen, da-
seienden Welt aus gelangen wir zu einem wirk-
lichen Gott. Was ist es aber in der wirklichen Welt,
was uns vom Dasein Gottes Kunde gibt? Es sind
gewisse, iiberall anzutreffende Eigenschaften des
Existierenden als solchen, ‘die uns zeigen, dafl diese
Existenz bedingt ist, nicht aus sich, aus eigener
Kraft besteht. Existenz ist aber immer ein unteil-
bares Ganzes; man ist oder ist nicht; kein Mitt-
leres ist dazwischen auch nur denkbar. Ist also die
Existenz der Dinge, die wir kennen, und der Welt,
die aus diesen Dingen besteht, irgendwie abhingig,
bedingt, so ist sie als Ganzes abhingig, bedingt,
aus sich nicht seiend und darum eines andern be-
diirftig, der sie in die Existenz gestellt hat und
dauernd in ihr erhidlt. Es ist das, was die heutige
Philosophie die Kontingenz der Welt nennt, und
die sich duflert in der Abhingigkeit der Dinge von-
einander, in der bloflen Tatsichlichkeit der kon-
kreten, d. h. allein wirklich seinkénnenden Seien-
den, wihrend alles Ableitbare und darum iiber die
Tatsidchlichkeit hinaus Verstehbare blofle Abstrak-
tion, d. h. an sich Unwirkliches ist. Keinem Idea-
lismus ist es je gelungen, das Konkrete, also die
wirkliche Welt abzuleiten, selbst da nicht, wo er
durch die Erfahrung das Ziel, wohin ihn die Ab-
leitung fithren sollte, bereits gegeben erhilt. Aller
Idealismus muf} sich ans Allgemeine halten und
sich damit behelfen, dafl er die Konkretheit irgend-
wie entwertet, obschon doch nur das Konkrete
wirklich ist.

Es ist hier nicht der Ort, den hier angedeuteten
Gang der Gottesbeweise breit auszufiihren. Nur
auf eines kam es uns an: es zeigt sich, daf} sich
die Gottesbeweise in ihrer philosophischen Form
an eine Eigenschaft der wirklichen, konkreten
Dinge halten, aber insofern sie an allen Dingen
vorkommt, d. h. sie nehmen vom Konkreten nur
einen, wenn auch iiberall verwirklichten, objek-
tiven, von aller Erlebnisbedingtheit unabhiingigen
Zug. Sie bauen auf auf etwas, was sich iiberall
findet, was nicht bestimmten Seienden oder be-
stimmten Zeiten allein vorbehalten ist und daher
nur an ihnen oder von ihnen allein erfahren wer-
den kénnte. Diese Beschrinkung bedeutet einen
unschitzbaren Vorteil und einen unvermeidlichen
Nachteil. Der Vorteil besteht in der absoluten,
tiber jede Ausnahme erhabenen Sicherheit der Be-
weise. Was eine Eigenschaft innerweltlicher Exi-
stenz als solcher ist, wird immer und {iberall ge-
funden und kann auch nicht einmal zufilligerweise
irgendwo oder irgendwann anders sein. Das besagt
aber nicht weniger, als dafl die Gottesbeweise an
sich metaphysische Sicherheit besitzen, eine Sicher-
heit, die unangetastet bleibt von der Irrtumsmdg-
lichkeit, die der menschlichen Erkenntnis in so vielen

212

andern Erkenntnissen anhaftet. Wir kénnen uns
iiber einzelne Dinge und Tatsachen im Irrtum be-
finden; selbst die Existenz einzelner Dinge kann
nur vermeintlich sein. Dafl aber Innerweltliches
existiert, und dafl es als Beeinflufbares und Ab-
hingiges, als dieses konkrete und unwiederholbare
Einmalige existiert, das eben einmal da ist, ob wir
wollen oder nicht, dal das Wirkliche so existiert,
dariiber ist kein Irrtum moglich. Und iiber jeden
Irrtum erhaben ist auch der Satz vom zureichen-
den Grunde; bedingte, kontingente Existenz weist
untriiglich iiber sich hinaus auf das unbedingt, ab-
solut Daseiende, das von nichts bedingt ist, also
aus sich, kraft des eigenen Wesens ist, also Gott.
Eine so untriigliche Sicherheit ist aber auch das
Geringste, was wir in einer so schicksalschweren
Sache fordern miissen. Ist doch das Dasein Gottes
kein abstrakter, allgemeiner Grundsatz wie etwa
die mathematischen Wahrheiten. Seine Wirklich-
keit ist eine andere als die der vom Kunstwerk
angeregten, aber selbst nur im Geiste des kiinst-
lerisch schaffenden oder genieRenden Menschen
schwebenden reinen, schonen Form. Dasein ist
immer etwas, dem wir wegen seiner Hirte und
Unerbittlichkeit Rechnung tragen miissen. Vor allem
aber Dasein eines absoluten, allméichtigen Wesens,
das unsere eigene Existenz und die unserer Welt
in seinen Hinden trigt. Das Dasein eines solchen
Wesens mit den sich daraus ergebenden Folgen
entscheidet unerbittlich und unwiderruflich iiber
unser Schicksal. Je nachdem dieses Wesen person-
licher oder unpersonlicher Natur ist, wird unser
Verhalten ihm gegeniiber von anderer Natur sein
miissen. Ist es unpersonlich, dann ist das Welt-
geschehen so etwas wie eine Naturkatastrophe, die
vorangeht unbekiimmert darum, was sie an Wer-
ten schafft oder zerstort, unbekiimmert auch um
alles Flehen und Rufen der verzweifelten Mensch-
heit. Ein solches Absolutes kann nicht héren und

" noch weniger erhdren. In einer solchen Welt wire

unser Dasein als ein sinnloses Geschehen hinzuneh-
men und, so gut es geht, zum Ende auszuhalten.
Stehen wir aber einem personlichen Gott gegen-
iiber — man konnte ebensogut sagen, gibt es einen
Gott, da ein unpersonlicher Weltgrund diesen hohen
und schonen Namen nicht verdient —, so wird
unsere Beziehung zu ihm ein persénliches Verhilt-
nis werden; er wird horen, verstehen, erhéren, be-
gliicken oder bestrafen konnen je nach der Hal-
tung, die wir zu ihm einnehmen. Dann wird es
nicht mehr sinnlos sein, zu ihm zu rufen, als ein
Narr, der auf Antwort wartet, auch dann nicht,
wenn wir seine Wege nicht verstehen, weil er
himmelhoch iiber unserer Menschenweisheit dahin-
schreitet, wie das von dem Unendlichen zu er-
warten ist. Dann schauen wir vertrauend auf zu
ihm wie das Kind zum Vater, auch wo wir noch
weniger verstehen als Kinder vom Tun der Er-



wachsenen. Die Frage nach Gott und seinem Wesen
entscheidet unser Schicksal; auf diese Antwort hin
miissen wir nicht dies oder jenes Gut wagen, son-
dern uns selbst, unsere Person; es geht um alle
unsere Werte, es geht um unser Heil. Da darf
keine Tduschung moglich sein; da mufl der Be-
weis an sich mit dem Sein selber unzertrennlich
verkniipft sein und nur mit ihm fallen kénnen,
mag auch die Schwiche des einzelnen Menschen an
Einsicht im FEinzelfall versagen.

Aber mit diesen Erwigungen sind unsere An-
fangsschwierigkeiten nur noch gréfler geworden.
Wie ist es moglich, daff die Gottesbeweise so ab-
solut sicher sein kdnnen und daf} sic doch gerade
auf die Menschen, die man iiberzeugen mochte, so
wenig Eindrudk oft machen? Sollen wir, um die
Sicherheit nicht aufgeben zu miissen, voraussetzen,
dafl jeder Ungliubige schlechten Willens ist und
seiner tieferen Einsicht widersteht aus Griinden,
die sich nicht ans Licht wagen und die sich darum
das vornehme Gewand intellektueller Schwierig-
keiten umwerfen? So wenig ein solches Verhalten
in sich unméglich ist oder in keinem FEinzelfall
tatsichlich vorkommt, so ungerecht und unrichtig
wire es, wenn wir einer Theorie zuliebe solche all-
gemeinen Urteile vor jeder Erfahrung fillen woll-
ten. Zudem sind es nicht blof die Ungliubigen,
die an der Uberzeugungskraft der Gottesheweise
zweifeln, sondern auch Gottesgliubige, ja zuweilen
gerade sehr innige Seelen. Ist es also nicht doch
50, dafl man guten Willen haben muf}, um sie ein-
zusehen? Aber da treten unsere fritheren Bedenken
in den Weg. Zudem hat noch niemand fiir die Ein-
sicht in die Wahrheit mathematischer Sitze guten
Willen verlangt. Man sicht ihre Richtigkeit der
Beweise ein und nimmt die Ergebnisse ohne Schwie-
rigkeit und Ausflucht an, oder man kann nicht
sehen, nicht weil es an gutem Willen gebricht,
sondern weil die Einsicht zu schwicrig zu erlangen
ist. Einsichten hinwieder, an denen sich das Schick-
sal eines jeden entscheidet, diirfen nicht wie die
Wahrheiten der hoheren Mathematik einer kleinen
Schar Auserlesener allein zuginglich sein.

Die Schwierigkeit ist nicht so ausgangslos, wie
sie vielleicht scheinen mag. Unsere vorherigen Uber-
legungen enthalten schon alle Mittel, sie zu be-
antworten. Wir sprachen nicht bloff von einem
Vorteil, den die Begriindung der Gottesbeweise
auf eine allgemeine Eigenschaft innerweltlicher Exi-
stenz ihnen brichte, sondern auch von einem Nach-
teil. Um diesen Nachteil zu sehen und zu wver-
stehen, miissen wir aber zundchst noch einer an-
dern Frage uns zuwenden, dem Verhiltnis von
Sein und Wert. Sind diese beiden, wie Scheler
meinte, zwei Regionen der Wirklichkeit mit ihren
eigenen Gesetzen und eigenen Organen des Zu-
gangs? So dafl in unserer Frage die Gottesbeweise
die Seinssphire durchwandernd die erste Ursache

trifen, dagegen das Wertfiihlen an der Spitze der
Werthierarchie das hochste Gut und Heil erschaute
und so allein die Grundlage der Religion abgibe?
Aber da stellt sich sofort die Schwierigkeit ein,
dafl die Werte doch sind, etwas Wirkliches sein
miissen; und auch das hochste Gut muf} sein, exi-
stieren, es sei denn blof} ein schéner Gedanke ohne
Wirklichkeit. Einem unwirklichen Gott entspriche
aber eine unwirkliche Religion. Sein und Wert
lassen sich also so nicht trennmen, wenn sie auch
nicht vbllig dasselbe sind. Es ist vielmehr so, dafl
ein Seiendes gerade wegen seines besondern Seins
und Wesens fiir andere Seiende seinsfordernd oder
seinsmindernd bis zur Zerstérung sein kann; und
das gleiche gilt von den verschiedenen Seinsschich-
ten innerhalb eines und desselben Wesens, wie z. B.
im Menschen sinnliche und geistige Tétigkeit. Wert-
haft, ein Gut nennen wir nun ein Seiendes, das
fiir ein anderes seinsfordernd ist, unwerthaft oder
ein Ubel, insoweit es seinsmindernd ist. Die ab-
strakten Werte enthalten nun diese seinsférdern-
den Momente rein fiir sich. Die Werte beruhen
also auf den objektiven Bezichungen der Seienden
untereinander; sie sind nicht blof Subjektives. Aber
weil zwei Seiende in Frage kommen, so ist ihre
Verdnderlichkeit grofler als die des Seins; denn es
kann die Verinderung an beiden Endpunkten ein-
setzen. Eine Speise kann schlecht schmecken, weil
sie verdorben ist, oder weil der Geschmacksinn
durch Krankheit veridndert ist. Weil aber das Gut-
seinkdnnen auf dem Sein aufruht, ginzlich von
thm abhdngt und mit ihm steht und fillt, so ist
das Sein selbst als der grundlegende Wert zu be-
trachten. Und so viele Arten von Seienden es gibt,
so viele Arten von Werten gibt es, da jede Art
von Seienden zu vielen andern Arten in eigen-
artige Bezichungen treten kann. Es bewidhrt sich
also der grundlegende Satz der scholastischen Phi-
losophie, daf alles Sein werthaft ist. Und als das
unendliche Sein wird darum Gott, wenn er exi-
stiert, auch die unendliche Fiille der Werte sein,
das hochste Gut. :

Bei all dem ist aber nun zu beachten, dafl wir
bis jetzt von den Werten im allgemeinen, also
abstrakt gesprochen haben. Das Allgemeine, das
hitten wir dabei gerade feststellen konnen, beriihrt
uns aber sehr wenig oder gar nicht. Diese Tat-
sache wird uns nun die Antwort in unserer Schwie-
rigkeit ermdglichen. Was auf unser Tun und Lassen
von wirklichem Einfluf} ist, das ist dies, was wirk-
lich oder vermeintlich auf unser Ergehen und unser
Schicksal Einflufl haben kann. Von wirklichem Ein-
flufl ist aber nur Wirkliches, Existierendes. Was
nie wirklich ist oder wird, beriihrt uns nicht, bleibt
im Reiche blofler Moglichkeit und Einbildung. Wir
kénnen darum auch sagen, nur das Konkrete ist
fiir uns ein wirkliches Gut oder Ubel, das uns
angeht. Die Antwort des Menschen auf solche for-

213



dernde oder schidigende Einfliisse, auf wirkliche
Wertbezichungen ist aber das Gefijhl. Diese Ant-
wort ist besonders im Gewirre vielfacher Uber-
legungen und Einflisse sehr oft viel feiner als
die ausdriickliche Erkenntnis, die alle diese Ein-
flisse entwirren und im einzelnen vor sich hin-
stellen mochte. Deshalb mag es oft scheinen, als
werde der Wert nicht durch die Erkenntnis, son-
dern durch das Gefithl wahrgenommen. Dies ist
nicht richtig; das Gefiihl ist an sich nicht gegen-
stindlich gerichtet, sondern zeigt den Zustand des
Subjekts an. Es unterrichtet unmittelbar nicht {iber
das Ansichsein der Welt, sondern iiber das Befin-
den des Ich. Da aber das Ich in der Welt steht
und sein Befinden dauernd von ihr beeinfluflt wird,
so offenbart das Gefiihl iiber diesen Umweg auch
die Welt, aber zunichst nur, insofern sie Wert
oder Unwert fiir mich ist. Nur durch Erkenntnis
konnen wir entwirren, was in einem Gefiihlszu-
stande blof subjektiv vom Ich her bedingt ist,
und was daran uns die Wirklichkeit so zeigt, wie
sie an sich ist, damit wir dann in unserem Ver-
halten dieser Wirklichkeit Rechnung tragen kénnen.

Betrachten wir nun die Gottesbeweise, wie die
Philosophie sie uns vorlegt, so erkennen wir ohne
Miike, daff die Welt, von deren Kontingenz, Exi-
stenzbedingtheit sie sprechen, nicht meine oder
deine Welt oder die Welt irgend eines andern
Einzelmenschen ist. Sie ist vielmehr der Inbegriff
aller einmal existierenden Welten endlicher Seien-
der iiberhaupt und enthilt als solche gerade die
Ziige und nur die, welche der Daseinsweise aller
dieser Welten gemeinsam sind. Diese Welt, so wirk-
lich sie an sich ist, beriithrt mich oder dich nicht
mehr unmittelbar. Mit dem meisten davon komme
ich nie in wirkliche Beziehung. Wirklich betreffen
mich in ihr nur die Seienden, die meine Welt aus-
machen, in der ich lebe und in der sich mein Schick-
sal entscheidet. Darum wird die Kontingenz dieser
allumfassenden Welt mich im allgemeinen gefiihls-
miflig und entscheidungsmiflig kalt lassen und
damit auch die erste Ursache und der héchste
‘Wert, deren Dasein sich aus ihrer Kontingenz zwin-
gend ergibt. Dieser Gott bleibt zu abstrakt und
zu farblos, nicht blof als erste Seinsursache, son-
dern auch als héchstes Gut. Der Beweis ist richtig
und schlissig; aber er geht mich in gewissem Sinne
nichts an, ist nicht existentiell geworden. Ganz an-
ders ist es, wenn mir an meiner Welt die Kon-
tingenz ihres und meines Seins offenbar wird.
Dann erhebt und erzittert mein Sein bis in seine
tiefen Wurzeln, es erfahrt sich als hilflos schwe-
bend iiber der Verginglichkeit und dem Nichts,
schwebend, solange eine michtige Hand es fest-
hilt, eine Hand, gegen die es keine Wehr gibt,
aber auch eine Hand, von der dieses Dasein kommt,
an das ich mich so klammere, fiir das ich so in
Angst bin, ja zuweilen ganz Angst bin. Hier geht

214

es um mein Schicksal, hier handelt es sich nicht
um Sein und Wert im allgemeinen, sondern fiir
mich, jetzt und fur immer. Da ist die Kontingenz
etwas, was mich aufwiihlt bis in die Abgriinde
meines Seins, mich erfiillt mit Grauen ob meiner
Nichtigkeit, aber auch mit hoffendem Vertrauen
auf die Giite dieses Wesens, das mir um nichis
und ohne Entgelt das Dasein mit all den Giitern,
um dessentwillen es so begehrenswert erscheint, ge-
spendet hat. Ein freier, koniglicher Spender. Denn
daf} ich gerade bin, das ist keine Notwendigkeit;
wie konnte ich sonst die Kontingenz meines Da-
seins erfahren? Es ist nur der Ausflufl eines freien
Entschlusses; es ist freie Gabe. So steht hinter mei-
ner Welt und meinem Dasein, von ihnen verborgen
und enthiillt, wie der Schleier verdeckt und offen-
bart zugleich, sichtbar-unsichtbar, gegenwirtig und
doch nicht fafibar, ein Seiendes, frei in seinen Ent-
schliissen wie in seinem Sein, ein personliches Seien-
des, der Gott, vor dem ich nichts bin, durch den
ich alles bin, was ich bin, der fiir mich ist, was
nie ein endliches, bedingtes Seiendes sein kann,
mein Schépfer und mein Herr. Vor diesem Gott
kann ich niederfallen, vor ithm neigt sich anbetend
mein ganzes Sein. In seine Hinde befehle ich mein
Schicksal.

Die Welten der einzelnen Menschen als Aus-
schnitte aus der gesamten Wirklichkeit sind an
sich sehr verschieden, je nachdem, was an ihnen
wahrgenommen wird. Darum ist auch nie im vor-
aus zu sagen, wo und woran die Kontingenz des
Seins einem Menschen zum Bewufltsein kommen
wird. Es ist nicht nétig, wie das manchmal beson-
ders von der protestantischen Theologie angenom-
men wird, dafl dieses Bewulltwerden sich in einer
Krise vollzieht, die alles umwirft und umwertet.
Dies kann der Fall sein, und wird es vor allem
da sein, wo der Mensch vom Unglauben oder
bloflen Wortglauben zu einem lebendigen, entschei-
denden Glauben tibergeht. Aber in einer gliubigen
Umgebung kann der Mensch, besonders dann, wenn
die religitse Fithrung darauf achtet, daf seine Vor-
stellung von Gott sich harmonisch mit seinen son-
stigen Erfahrungen reifend von Kindlichkeit zur
Minnlichkeit entwickelt und nicht als Ruine einer
sonst entschwundenen kindlichen Welt in der Welt
des Erwachsenen stehen bleibt, bis sie unterhshle
zusammenbricht, den iibernommenen Glauben mit
seinen Lebenserfahrungen bereichern, aus allen
Schwierigkeiten sein Gottesbild zu immer gréflerem
Reichtum und immer ehrfurchtheischenderem Ge-
heimnis berichtigen und erfiillen. Besonders in einer
christlichen Umgebung, wo ihm von Anfang an
die viel reichere Quelle gottlicher Selbstmitteilung
in Offenbarung fliefit, wird er viel cher die Welt
im Lichte dieser Offenbarung zu betrachten und
verstehen lernen, als aus ihr erst zur Erkenntnis
Gottes aufsteigen. So kann es kommen, daf} der



innigfrommen Seele Gottes Dasein aus der Welt
so klar entgegenleuchtet, daf} es wie ein unmittel-
bares Schauen an Klarheit alles andere iiberstrahlt
und eines Beweises nicht zu bediirfen scheint.
Aber nicht nur das Hindernis der zu groffien Ab-
straktheit und Allgemeinheit kann die Wirksam-
keit der Gottesbeweise herabsetzen oder ganz ver-
hindern; in einzelnen Fillen kommt auch ein neues,
schweres Hindernis hinzu. Die Frage nach dem
Schicksal, nach Sinn oder Sinnlosigkeit des Lebens
stellt sich in irgend einer Form fiir jeden Menschen
und ist durch die Notwendigkeit, mit der sie sich
stellt, gerade ein Zeichen fiir die Bedingtheit und
Unsicherheit unseres Daseins. Gott kennt keine
Frage nach dem Sinn seines Daseins, weil er ihn
in gottlicher Seinssicherheit klar in sich trigt. Und
tiberall sucht der Mensch sein unsicheres Dasein an
irgend etwas anzuklammern, durch das es ihm
allein als lebenswert erscheint. Was dies ist, wenn
es nicht Gott ist, ist dem Menschen selbst oft nur
sehr dunkel bewufit und kann nur schwer zu gegen-
stindlicher Klarheit gebracht werden. Es mag
etwas in sich Schlechtes, Unerlaubtes sein; daf} eine
solche Heimkehr zu Dingen und Taten, die mit
dem guten Verhiltnis zu Gott unvereinbar sind,
von Gott abwenden mufl, ist klar. Man hat das
Unerlaubte vorgezogen und damit einschluflweise
Gott verworfen; Gott erscheint nicht mehr als das
Heil, als der Inbegriff aller Werte, sondern als
der, der einem gerade das Gut versagen mochte,
auf das man einzig Wert legt. Gott ist zum Geg-
ner, zum Unwert geworden. Mit tiefem Verstind-
nis des Menschenherzens schildert die Versuchungs-
geschichte in der Heiligen Schrift (x Mos. Kap. 3)
diese Psychologie der Abwendung von Gott. Aber
es ist gar nicht nétig, dafl der Mensch zwischen
Gott und einem Unerlaubten wihle. Er kann auch
etwas Erlaubtes, ja Pflichtgemifles einen solchen
Platz in seinem Leben einnehmen lassen, daf alles
um dies eine kreist und von ihm Rang und Wert
erhilt. Gott selbst ist in einem solchen Leben nicht
mehr die alles entscheidende hohe Macht, der der
Mensch sich anbetend unterwirft, sondern nur noch
ein Mittel, das vergtzte Geschopf zu erhalten und
seinen Besitz zu sichern. Solange er sich dazu be-
quemt, der gehorsame Diener des Menschen zu
sein, empfangt er auch das ihm zustehende Maf}
an religivsen Ehrenbezeugungen und Gaben. Wenn
er es aber wagt, sich dieser seiner Aufgabe zu ent-
ziehen, dann hat er auch alles Recht auf irgend
eine Gegenleistung verscherzt; sein Dasein hat in
der Welt eines solchen Menschen keinen Sinn mehr.
Es ist klar, daf in diesen Fillen, deren Grund-
struktur wir vereinfachend etwas krall zeichnen
mufiten, Gott nur dem Namen nach Gott war.
Sein Platz war in Wirklichkeit lingst von irgend
einem unendlichen Gut, irgend einer irdischen Liebe
besetzt. Ein Geschdpf war zum Gotzen geworden.

Stimmen der Zeit. 137. 7.

Aber kein Mensch kann zwei Absolute haben. Der
Platz ist nur einmal zu vergeben. Darum muf} in
solchen Fillen Gott weichen. Die Kontingenz des
eigenen Daseins hat in dem angebeteten Geschdpf
seine Stiitze, das Leben in ihm seinen Sinn gefun-
den und bedarf weiter nichts. Fiir einen solchen
Menschen sind die Gottesbeweise doppelt unwirk-
sam. Er braucht ja diesen Gott nicht; er kénnte
nur stéren. Was ein solcher Mensch an den Gottes-
beweisen nicht mehr sehen kann, ist aber nicht ihre
logische Folgerichtigkeit, also ihre Schliissigkeit als
Beweise. Was er nicht zugeben kann, ist vielmehr
die Tatsache der Kontingenz des eigenen Daseins,
die ja fiir ihn, fiir sein Empfinden durch den Be-
sitz des vergdtterten Geschdpfes aufgehoben ist.
Mit den Gottesbeweisen mag das im allgemeinen
seine Richtigkeit haben wie mit der héheren Ma-
thematik; aber was geht das einen solchen Men-
schen an? Alles Beweisen stofit hier ins Leere. Aller
Beweis mufl von einer Tatsache ausgehen, die im
Obersatz ausgedriickt steht. Diese Tatsache kann
aber ein solcher Mensch nicht mehr sehen; fiir ihn
verliert sich der logisch gewifl richtige Beweis im
Unwirklichen; denn er hat seinen Ansatz im Tat-
sichlichen verloren. Alles Vordemonstrierenwollen
hat in einem solchen Fall keinen Zweck. Durch
den Gang des Lebens mufl der Mensch erst inne
werden, dafl das, woran er Sinn und Ziel seines
Daseins gefunden zu haben glaubte, ihm das nicht
bieten kann, was es zu versprechen schien. Kommt
eine solche Erfahrung plétzlich, dann gerdt der
Mensch in die Sturmfluten einer seelischen Krise.
Er kann sich in verzweifeltem Trotz auf sich ver-
steifen und in krampfhaftem Ringen das Nichts
dem Sein vorziehen. Er kann sich auch demiitig
den Irrtum eingestehen und auf den Trimmern
seine Welt neu aufbauen, in der demiitigen Unter-
werfung unter die Wirklichkeit, die sich im Zu-
sammenbruch seiner bisherigen Welt offenbarte,
Losung, Friede und neue tiefere Freude findend.
So setzt das Einsehen der Gottesbeweise tatséch-
lich eine gewisse moralische Haltung voraus. Aber
nicht die Schliissigkeit des Beweises soll dadurch
zustandegebracht werden, was unméglich und un-
logisch wiire, sondern die Einsicht in die Tatsache,
die dem Beweis zum Ansatz und Ausgangspunkt
dienen mufl, fordert eine gewisse seelische Haltung.
Diese Haltung ist dem Menschen natiirlich und
nicht erst herzustellen. Aber sie verschwindet bei
dem, der fiir Gott keinen Platz mehr hat, fiir den
Gott nur Storung, Unwert bedeuten wiirde, weil
er das, was Gott zusteht, dem Geschopfe geweiht
hat. Der Mensch darf keine Bedingungen stellen;
er darf Gott nicht nur dann annehmen wollen,
wenn er so ist, wie er ihn gerne haben mdchte.
Er muf} die Wirklichkeit Gottes als gottlich an-
erkennen, als eine solche, die ist, was sie ist, un-
abhingig und unbekiimmert um alles, was nicht

16%* 258



Gott selber ist; denn sonst wire er eben nicht
Gott. Dem demiitigen Herzen werden so die Er-
fabrungen des Lebens Gott immer mehr offenbaren
und zugleich geheimnisvoller werden lassen. Denn
gerade je weniger wir Gott nach unsern Wiinschen
und Sehnsiichten uns zurecht machen, um so mehr
werden wir ihn zu erkennen bekommen, wie er
ist, so viel grofler, so viel gewaltiger, als das kleine
Menschenherz triumen kann, und doch auch so
viel niher, so viel giitiger, so viel viterlicher. So
weit wie der Himmel iiber der Erde, und doch
nahe dem Herzen, das ihn bekennt.

Es wird hier auch verstindlich, daff die Uber-
zeugung vom Dasein Gottes niemals zu einem fer-
tigen, sachlichen Besitz werden kann. Fiir jeden
Menschen besteht die Versuchung, bald in grofle-
ren, bald in kleineren Dingen, bald in groberer,
bald in feinerer Weise, bald mehr, bald weniger
bewuflt und entschlossen, Gott zum bloflen Werk-
zeug der Wunschverwirklichung herabzuwiirdigen.
Vom anbetend-demiitigen Beten, das in vollkom-
mener Unterwerfung die Gabe nicht vom eigenen
Bemithen, sondern einzig von der freien Giite
Gottes erwartet und auch die abschligige Antwort
nicht als Unrecht empfindet, fithren viele Stufen
und Uberginge zu der gerade entgegengesetzten
Haltung des trotzigen Bestehens auf Erfiillung der
eigenen Forderung. Religion und Magie sind nicht
so sehr verschiedene Klassen duflerlicher Zeremo-
nien, sondern zwei entgegengesetzte innere Hal-
tungen, die sich in Formen #uflern konnen, die
zum Verwechseln dhnlich sind. Immer wieder muf}
der Mensch die Aufrichtigkeit seines Glaubens und
die Reinheit seiner Hingabe priifen und erneuern.
Mit Recht nennt das christliche Bewufitsein jedes
Leid und jeden Verlust eine Priifung. Und diese
Priifung ist bis zum Lebensende nicht abgeschlossen.
Von der Reinheit solcher Haltung hingt es ab,
ob und wie sehr Gott uns als das hohe personliche
Wesen gegenwirtig ist oder als unpersonliche Sache
immer mehr und immer tiefer versinkt und eins
wird mit der Welt.

Was ist also nun der Sinn und Nutzen der
philosophischen Gottesbeweise? Offenbar nicht der,
oder wenigstens nicht zuvorderst der, den Ungldu-
bigen gleichsam mit logischem Zwang zu bekehren.
Wie im allgemeinen die Philosophie die metho-
disch-kritische Reflexion auf die Vielheit unserer
Erfahrungen ist, um sie von allem blof Irrtiim-
lichen und blofl Menschlich-Subjektivem zu befreien
und so aus ihr das Ansichsein der Wirklichkeit
herauszuldsen, so sind die Gottesbeweise die philo-
sophische Reflexion auf die vielgestaltigen Kon-
tingenzerfahrungen der Menschen aller Zeiten und
Orte, um aus ihnen das zuriidkzubehalten, was all-
gemein und allgemeingiiltig ist und was in jeder
echten religiosen Uberzeugung in immer neuer kon-
kreter Gestalt verwirklicht immer mitenthalten ist.

216

Die philosophische Uberlegung zeigt nun ausdriick-
lich, daf} solche Uberzeugung keine blofle Einbil-
dung, nicht die Ausgeburt unserer Wunsch- oder
Angsttraume, nicht die Ubertragung bloff subjek-
tiver Denkformen und Denkgewohnheiten auf die
Wirklichkeit ist, sondern auf dem Felsgrund des
Wirklichseins als solchen griindet. Eine Philosophie,
die sich die Frage nach dem Grunde der Wirklich-
keit nicht stellte, wire keine Philosophie mehr.

Dies ist in kurzen Worten die wesentliche Lei-
stung der Gottesbeweise, mdgen sie in loserer Form
ausgefithrt oder in streng syllogistischer Form
knapp auf die Wesensziige des Beweisganges zu-
sammengefafit werden. Von Zwang kann dabei
keine Rede sein, weil der Begriff Zwang hier iiber-
haupt kein Anwendungsgebiet hat. Niemand emp-
findet die Einsicht auch unangenehmer Wahrheiten
als ungebiihrlichen Zwang. Ein Beweis ist an sich
einsichtig, schliissig und damit ,;zwingend®, oder
er ist kein Beweis. Aber die Gottesbeweise kénnen,
wenn auch nicht so notwendig, noch einen andern
Dienst leisten. Personliche Erfahrungen lassen sich
nicht iibertragen. Wohl aber kann man von ihnen
umschreibend zu solchen sprechen, die dhnliche Er-
fahrungen besitzen oder wenigstens nachzuvoll-
ziehen imstande sind. Mein Sehen kann ich keinem
wie eine Sache iiberreichen; aber wer selber Augen
hat, versteht vieles von dem, was ich ihm von
meinen Seherfahrungen mitteile, weil meine Worte
seine eigenen Erfahrungen wachrufen. Erfahrungen,
Einsichten konnen stumm und ungeformt in einer
Seele schlummern, als wiren sie nicht da, bis ein
richtiges Wort zur rechten Zeit sie zum Leben er-
weckt. Dann blithen sie auf, wachsen und tragen
Frucht. Auch die religidse Erfahrung kann wver-
schiittet liegen oder stumm ihr Wort noch nicht
gefunden haben, oder sie kann sich der Griinde
nie bewufit geworden sein, auf denen sie eigentlich
ruht. Dann kann der Gottesbeweis Weckruf be-
deuten und den Hérer instandsetzen, freudig von
dem ganz Besitz zu nehmen, was immer schon sein
war, oder zur Auswirkung kommen zu lassen, was
noch kraftlos, vielleicht unter allzu viel oberflich-
lichem Getue erdriickt, in der Seele lag. Dies wird
um so cher gelingen, je mehr die Form, in die sich
solche Beweisfithrung kleidet, der Welt des Horers
entstammt, je wahrscheinlicher sie moglichen Er-
fahrungen seines Lebens .nahe kommt, je mehr
sie eine von den Gestalten zum Sprechen bringt,
die seine Welt bevolkern. Dabei verbiirgt die
wissenschaftliche Form doch auch den ehrfiirchtigen
Abstand und die indirekte Mitteilung, die immer
da am Platze ist, wo man an die letzten Geheim-
nisse eines Daseins rithrt. Der Sprechende dringt
sich dann in diese scheu verhiillten Kammern des
Herzens nicht plump ein; die Tiiren bleiben offen
und verraten doch nichts, was ungesagt bleiben
mufl.



In dieser Einkleidung hat sich vielleicht in der
Neuzeit ein grofler Wandel vollzogen. Lesen wir
die mittelalterlichen Formulierungen, so stoflen wir
meist auf kosmisches, materielles Geschehen als
Ausgangspunkt. Man hat ihnen das zum Vorwurf
gemacht. Aber dabei hat man nicht bedacht, daf§
der antik-mittelalterliche Naturbegriff ein anderer
war als unser naturwissenschaftlicher. Jener Mensch
lebte vertraut in der Natur, sie gehdrte zu ihm,
und er verstand sie mit menschlichen Kategorien.
So fand er in diesen Vorgingen verobjektivierend,
was sein Inneres bewegte; sie spiegelten sein eige-
nes Sein gleichsam wieder; in ihnen fiihlte er sich
betroffen. Die heutige Naturwissenschaft und Tech-
nik hat mit diesem gewifl oft zu menschlichen
Verstehen aufgerdumt. Sie hat uns gelehrt, dafl
wir im Stofflichen nur feststellen und wirkursich-
lich erkliren konnen.

Im mechanischen Geschehen der Sternbewegungen
finden wir nicht mehr so leicht die Antwort auf
die Frage nach dem Sinn des Lebens. Konstruieren,
Machen liegt dem heutigen Groflstadtmenschen
niher als Wachsen, Werden. Darum bekiimmert
ihn der Hinweis auf die Bewegung weiter nicht.
Er hat auch gelernt, dafl Zielstrebigkeit in der
Natur nicht immer da ist, wo wir sie zu sehen
meinen, weil wir sie leicht in die Natur hinein-
sehen. Die stoffliche Welt erscheint nicht mehr als
eine ibersichtlich geordnete und sinnvoll abge-
schlossene Stufenordnung, aus der die Verniinftig-
keit des Weltgrundes hell entgegenleuchtet. Zu
dieser neuen, unvertrauten Einstellung der Natur
gegentiber kommt noch ein anderer Grumd. Die

Fortschritte der Kultur haben an vielen, mechr
oberflichlichen Stellen mehr oder weniger Sicher-
heit gegen unvorhergeschene Bedrohung gebradht.
Der heutige Mensch fiihlt sich vom Naturgeschehen
insoweit weniger abhingig, als er gelernt hat, es
zu lenken und zu beherrschen. Darum wird sich
der heutige Gottesbeweis unmittelbarer dem Men-
schen und seinem Dasein hinwenden miissen. Dieses
Dasein empfindet seine unaufhebbare Bedrohtheit
ja zu jeder Zeit, und heute vielleicht wieder stir-
ker als je. Aber man muf8 die Stellen zu finden
wissen, wo sie heute sich meldet: man muff von
jenen Bezirken sprechen, aus denen sich wie aus
dem blof} Stofflichen der Puls menschlichen Lebens
noch nicht zuriickgezogen hat, ja iiberhaupt nicht
zuriickziehen kann. Die vielen neuzeitlichen Ver-
suche, die Gottesbeweise durch etwas Wirksameres
zu ersetzen, lassen sich von hier aus verstehen und
in dem, was an ihnen haltbar ist, hier einordnen.
Sie werden vor allem viel unmittelbarer von dem
Selbstzeugnis des Menschendaseins, besonders auch
wie es uns die Religionsgeschichte immer mehr zu-
ginglich macht, als von den Naturvorgingen allein
auszugehen haben und so der religiosen Erfahrung
in unmittelbarerer Weise das Wort geben. Reli-
gidse Erfahrung und Gottesbeweise werden dann
nicht nebeneinanderstehen oder sich gar ausschlie-
fen, sondern diese werden auf jenen aufbauen und
uns dafiir deren echten Gehalt von jeder bloflen
Zutat des Irrtums und des Scheines gereinigt in
seiner ausnahmslosen Zuverlissigkeit aufleuchten
lassen.

EIN UNVERSTANDENES UND MISSDEUTETES ZEICHEN
IM RITUS DER TAUFWASSERWEIHE

Von-Joseph Braun S. J.

In dem in seinen Hauptbestandteilen schon im
sogenannten gelasianischen und im sogenannten
gregorianischen Sakramentar vorliegenden Ritus
der Taufwasserweihe am Karsamstag findet sich
gegen Schlufl der feierlichen Prifation, durch die
die Weihe vollzogen wird, eine eigenartige Zere-
monie. Es ist die Zeremonie des dreimaligen An-
blasens des Taufwassers in Form eines kleinen
Gabelkreuzes (Y). Voraus geht eine dreimalige
Einsenkung der brennenden Taufkerze in das Tauf-
wasser, bei der der Priester ebenso oft, aber jedesmal
in hoherer Tonlage, singt: ,,Descendat in hanc ple-
nitudinem fontis virtus Spiritus Sancti.” Es folgen
im Prifationston die Worte: ,,Totamque huius
aquae substantiam regenerandi foecundet effectu
(;,,Und befruchte den ganzen Bestand dieses Was-
sers mit der Fihigkeit, die Wiedergeburt zu be-
wirken®), die Herausnahme der Kerze, der Schlufd
der Weiheprifation und das Eingieen der heiligen

Stimmen der Zeit. 137. 7.

Ole, Katechumenendl und Chrisam, in das Wasser.
Gegenstand der nachfolgenden Ausfithrungen, die
sich ausschlieflich auf den besten Quellen, den Sa-
kramentaren, Pontifikalien und Ritualen, aufbauen,
ist nur die Zeremonie des dreimaligen Anblasens
des Taufwassers.

Alter der Zeremonie

Eingefiigt wurde die Zeremonie in den romischen
Ordo der Taufwasserweihe, wie er sich in vollig
gleicher Form im Gelasianum und Gregorianum
findet, im Frankenreich.

Sie begegnet uns hier schon in dem um 775 geschrie-
benen Sakramentar von Gellone (Guilhem-le-Désert),
einem der gelasianischen Sakramentare, das Bestand-
teile des gregorianischen Sakramentars in sich auf-
genommen und die dem Gelasianum urspriinglich eigene
Aufteilung in drei Biicher aufgegeben hat. Es ist das
fritheste Beispiel eines romischen Sakramentars, in dem

117 217



