zuhoren; anderseits, um nur bei diesem einen zu ver-
weilen, werden sich solche Menschen gerade gegen das
zur Wehr setzen, was am Christentum zunichst und
auch zutiefst erscheint: dafl es von aufl en herantritt,
sich nicht aus dem Menschen selbst als eigene Bliite
und Frucht entfaltet. Es ist nicht eigenmenschliche, in
uns selbst vorgezeichnete Mdoglichkeit, die den dufler-
sten, aber doch vom naturhaften Innern des Menschen
her entworfenen Horizont seines Daseins darstellte. Seit
der Renaissance und erst recht seit dem deutschen
Idealismus, der unabsehbar weit nachwirkt, wollen
diese Menschen nur immer sich aussprechen, nur
immer auch in jhrer Existenz ganz sie selber sein®.
Und doch miifiten sie aufsprengen lassen ihre umschlos-
senen Gemarkungen, die niedrigen Gewolbe, damit
Licht werde. Darauf hitte sie das innerweltliche Phi-

., ®nomen der Liebe bringen kénnen, wenn sie schon in

ihm das Letzte erblicken. Wesentlich sagt es ja Be-
gegnung mit einem andern, nicht mit sich selbst,
einem das Eigene Uberwiltigenden — wiirde es ihm
widersprechen, auch einmal den ganz andern gleich-
sam einzuholen? Den uns Fremdesten und doch per-
sonlich Nichsten? Wenigstens sollte Liebe diese ent-

8 Vgl. die Maxime R. G. Bindings (Das innere Reich
5 [1938] S. 4): ,,Ganz und ehrlich, ohne Hintergedanken
und véllig aus sich heraus, so recht eigentlich ohne
Gottes Hilfe Mensch zu sein — das ist das grofie
Wagnis und die eigentliche heimliche Sehnsucht unserer
Zeit.*

legenste Mdglichkeit offenhalten, ja ihr nachgehen. Hat
sie nicht die ,,Freiheit, aufzubrechen, wohin sie will*?
Und die innerste Neigung dazu? Gerade wenn Liebe
die Losung ist, dann wagt sie das Selbstloseste: ganz,
unendlich weit von sich wegzuwandern. Tut sie es,
wird sie auf Ihn treffen, den personlich-transzendenten
Gott. Er mag ihr unbegreiflich scheinen, sie findet
nichts dabei, da Er der ganze Andere ist. Liebe zielt
auf Selbstentiuflerung. So lafit uns denn zu Ende
liecben! Dann werden wir uns ganz verlieren und fiir
das empfinglich sein, was nicht aus uns selbst ist, uns
gar nicht mehr gebiihrt; was uns also nur von auflen
frei geschenkt werden kann: fiir die Liebe des per-
sonlichen Gottes, der aufgeleuchtet ist im Antlitz Jesu
Christi, Damit soll nicht gesagt sein, daff metaphy-
sische Analyse in der Intentionalitit des Liebesaktes
einen unmittelbaren Bezug auf den personlichen Gott
entdecken konne oder gar auf den Gott der Ubernatur,
der in ganz unzuginglichem Lichte wohnt; noch auch,
dafl wir aus psychologischer Notwendigkeit unserer
Liebe selbst und denen, die wir lieben, Ewigkeit und
unendliches Leben zuwiinschen; sondern nur, dafl der
Gott des Christentums in der Richtung jener Liebe
liegt, die auch Wiechert zu kennen meint.

Er diirfte mit weit mehr Recht vom ,,einfachen Le-
ben reden, wenn er nicht zu sehr vereinfachte; wenn
er die Liebe instindig wandern liefle, bis sie anlangt,
d. h. bis ihr der entgegenkommt, der sie schon immer
erwartet und an sich zieht. Das ist doch das Ein-
fachste, wenn auch nicht Leichteste.

Helmut Ogiermann S. J.

BESPRECHUNGEN

GESAMTDARSTELLUNGEN DER GLAUBENS-
LEHRE

1. Katholische Dogmatik nach den Grundsitzen des hl.
Thomas. Von Dr. Franz Diekamp. 2. Bd, 8. u.
9., verb. Aufl.: Die Lehre von der Schépfung, der
Erlosung und der Gnade. (X u. 582 S.) Miinster
1939, Aschendorff. M 12.85; geb. 14.75

2. Eine Theologie der Verkiindigung. Von "Hugo
Rahner. 2. Aufl. gr.8° (202 S.) Freiburg i. Br.
1939, Herder. Geb. M 5.20

3. Katholische Dogmatik. Von Michael Schmaus.
2.Bd.: Schopfung u. Erlosung. gr. 80 (XIV u. 4638S.)
Miinchen 1938, Hueber. M 9.80; geb. 11.80

4. Manuale Theologize Dogmaticae. Von Anselm
Stolz O.S.B. und Herm. Keller O.S.B. Frei-
burg i. Br., Herder. ¢ Fasc.

Fasc. II: A.Stolz, De SS. Trinitate.
(VIII u. 150 S.) Brosch. M 2.80
Fasc. VII: A. Stolz, De Ecclesia. 1939. 8° (60 S.).

Brosch. M r.40

Die deutsche Theologie hat sich wieder mehr dem
systematisch-dogmatischen Schaffen zugewandt, nach-
dem als Erbe des vergangenen Jahrhunderts besondere
apologetische Aufgaben zu l6sen waren und die For-
schung vorwiegend der historisch-kritischen Arbeit ge-
hért hatte. Zwar ist letztere noch lingst nicht ab-
geschlossen, aber eine neue Zeit stellt neue Aufgaben.
So brauchte es dringend eine aus dem neuen Geist und
Leben geborene Darstellung des Dogmas, Aufhellung

1939. gr. 80

der groflen Zusammenhinge, Neugestaltung des Auf-
baus der Dogmatik. Ein iiber die engere Fachtheologie
hinausreichender Kreis von Schriftstellern ist hier an
der Arbeit. Die eigentliche Fachtheologie aber sicht
als grofie Aufgabe vor sich: Einbau der positiven,
dogmengeschichtlichen Ergebnisse, Erarbeitung einer
Theologie der Bibel und der Viter iber exegetische
und kritische Forschungen hinaus.

1. Das Werk Diekamps ist der Typus eines Lehs-
und Lernbuches der katholischen Dogmatik. Sicher ent-
hilt es eine Theologie von systematischer Geschlossen-
heit und ausgesprochener Prigung. Klarheit und Kiirze
sind die bekannten Vorziige. Durch begriffliche Ge-
nauigkeit und ausfithrliche Behandlung der groflen
Schulfragen der Vergangenheit vermag diese Dogmatik
vorziglich zu wissenschaftlichem Denken und Arbeiten
zu erzichen. Vielleicht treten aber diese Schulfragen
nach heutigen Begriffen doch zu sehr in den Vorder-
grund. Es sollte auch bei klarer Stellungnahme und
etwas mehr die Grofle des Mysteriums hervortreten,
das auch durch die Arbeit theologischer Schulen niche
erschopft werden kann.

2. Rahners Buch ist eine der Schriften, die aus dem
Gedanken einer Verkiindigungstheologie heraus entstan-
den sind. Unterdessen ist einige Klirung um das Thema
Verkiindigungstheologie gekommen, und Rahner selbst
gibt eine Ubersicht iiber das Schrifttum. Davon abge-
sehen, vermag das Buch viele Anregungen zu einer
lebendigen Verarbeitung der Dogmatik zu geben, ohne
freilich den Anspruch auf wissenschaftliche Vollstindig-

235



keit zu erheben. Aus seinen Analysen iiber den Begriff
der Offenbarung heraus gibt der Verfasser einen
Durchblidk durch den ganzen Bau der geoffenbarten
Wahrheit und zeigt {iiberall die Spannungs- oder
Gegensatzeinheit von Sichtbar und Unsichtbar, Geist
und Welt, Licbeskirche und Rechtskirche, und gibt gute
Winke fiir bestimmte Fragen der Gegenwart, etwa
pneumatischer Frommigkeit als dem Gegenpol von
Verduflerlichung. Vorbildlich kann die Art sein, wie
Rahner die Theologie der Viter erarbeitet, besonders
jene Theologie, die die Viter in den Mysterien des
Lebens und Sterbens Jesu gefunden haben.

3. Die neue Dogmatik von Schmaus ist eine erste
groflangelegte Verwirklichung so vieler Wiinsche einer
geistig aufgeschlossenen Welt an die Fachtheologie. Das
feine Gefiihl fiir die neuen Bestrebungen ist zum An-
reger dieses Werkes geworden. Es ist dies eigentlich die
erste deutsche Dogmatik, die in ,einer” Sprache ge-
schrieben ist. Dafl die deutsche Theologie jetzt erst
so recht beginnt, um eine ihr eigene deutsche Sprache
zu ringen, ist historisch erklédrlich, aber doch bedauer-
lich. Ohne Zweifel ist es zu begriiflen, dafi der Ver-
fasser die Ubersetzung der Schulsprache durch das
ganze Werk durchgefiihrt hat, wenn auch noch nicht
die begrenzte Genauigkeit der lateinischen Ausdriicke
erreicht ist. Der Hauptteil des 2. Bandes ist die Christo-
logie, die Schmaus mit Recht in die Mitte der Dog-
matik riickt zu einer tiefen Christozentrik der ganzen
Welt- und Heilsgeschichte. Geschichtlich wie systema-
tisch ist hier der paulinische Gedanke des eic Xpotév
umfassend durchgefithrt. Aus dieser Idee heraus er-
arbeitet Schmaus eine wirkliche Heilstheologie, beson-
ders auch fiir das Alte Testament und fiir die Engel-
und Didmonenlehre, die meist ohne innern heilstheolo-
gischen Zusammenhang in den Lehrbiichern geboten
wird. Da diese Dogmatik viele Schiiler finden wird,
so ist zu wiinschen, daf} gelockerte Darstellung und
moderne Sprache an manchen Stellen doch auch zu
voller Klarheit filhren mége, was beim ersten Versuch
wohl noch nicht so mdglich war. Die Erkldrung der
Einheit in Christus hat dieser Darstellungsweise wohl
noch die meisten Schwierigkeiten gemacht. Zu Mif-
verstindnissen konnte Anlafl geben, was als dritte
Hilfsvorstellung zur Erkldrung der Einheit in Christus
bezeichnet wird (284 285). Als diese fithrt der Ver-
fasser neben andern Gedanken die Lehre der deutschen
Mystiker vom Seelenfiinklein an, ,,dem innersten Bezirk
des Menschen, der Spitze, der Innigkeit der Seele”, wo
die innerste Beriihrung Gottes mit der Seele sich voll-
zieht. ,,Bei der Menschwerdung ist nun Gott, der Sohn
Gottes, die Innigkeit der menschlichen Natur in einer
iiber alle Begnadigung und gottliche Berithrung der
andern Menschen hinausgehenden Kraft = geworden.
Wenn man da von auflen nach innen geht, kommt
man gleichsam schon frither zu dem Punkt, wo die
Innigkeit Gottes aufbricht. Er liegt nicht erst jenseits
des Seelenfiinkleins oder der Spitze- der Seele. Er ist
schon dort, wo bei jedem andern Menschen, noch die
menschliche Innerlichkeit herrscht. Die Mitte, in der
alles Denken und Wollen entsteht ..., ist nicht blof
vom Sohne Gottes erfiillt, sondern ist der Sohn Gottes
(S. 285). Wenn der Leser den Begriff ,,Seelenfiinklein®
so nimmt, wie er gewohnlich genommen wird, so mufl
sich eine schiefe Auffassung ergeben, die dem Verfasser

236

natiirlich vollig ferne liegt, wie er auch wohl obige
Begriffe nicht so genau angewandt hat. Unter Seelen-
finklein (so sei zum vollen Verstindnis des Gedankens
angefiihrt) verstehen die Autoren den rein geistigen
»Teil” der Seele, die Geistseele im Gegensatz zur Leib-
seele, die geistige Wesenheit also, die z. B. die My-
stiker als sich selbst gegenwirtig erfahren ohne leib-
seelische Tatigkeit. Dieses tiefste Seelenzentrum (zum
Ausdruck vgl. Zahn, Mystik 3—j3, S. 348) bleibt auch
bei Christus rein menschlich, ist auch bei ihm der Ort
der Begnadigung durch die geschaffene Gnade im Hei-
ligen Geiste und der Gottesschau und kann nicht der
Gottheit weichen, weil es eben zum Menschlichsten des
Menschen gehort. In der Erklirung von Schmaus mochte
man hier eine klarere Fassung wiinschen, weil erfah-
rungsgemif sich auch heute noch manche Unklarheit in
der Auffassung von Gliubigen findet, besonders leicht
in einer falsch verstandenen Herz-Jesu-Verehrung, die
tibrigens bei Schmaus eine schéne dogmatische Behand-
lung gefunden hat. (Vgl. Mager, Art.,,Mystik™ in Lex.
fiir Theol. und Kirche.)

4. In lateinischer Sprache ist unterdessen eine neue
Dogmatik begonnen worden von deutschen Professoren
des Anselmianum in Rom. Sie stellen sich zur Auf-
gabe, positives, dogmengeschichtliches Wissen mit der
theologischen Spekulation zu vercinen. In dem kurzen
und klaren Heft von Stolz iiber die heilige Dreifaltig-
keit ist damit ein guter und vielversprechender Anfang
gemacht, besonders mit den Ausfithrungen iiber grie-
chische und lateinische Trinititslehre und deren dogmen-
geschichtliche Entfaltung. Auch sonst sucht diese Dog-
matik neue Wege zu gehen, etwa in der Neugestaltung
des traditionellen Aufbaus und'der Uberwindung der
apologetischen Einstellung. Letzteres zeigt sich an dem
originellen Heft von Stolz iiber die Kirche, das vor
allem eine Dogmatik der Kirche bringt, und zwar auf-
gebaut auf der dogmengeschichtlichen Entfaltung dieser
Lehre. Aber gerade weil der Verfasser hier dogmen-
geschichtlich vorangeht, vermifit man um so stirker
ganz deutlich hervortretende Ideen der Viterlehre, so
tber den Heiligen Geist als der ,,Seele des Leibes®
Christi, der Kirche, wie iiberhaupt das Wirken des
Heiligen Geistes in dieser Dogmatik von der Kirche
wenig zur Sprache kommt. Es sei in diesem Zusammen-
hang gestattet, hinzuweisen auf einen vergessenen deut-
schen Theologen und seine Ausfithrungen iiber Geist
und Kirche: Dieringer, Lehrbuch der Katholischen Dog-
matik (Mainz 1865), bes. S. 566—;578.

A. Grillmeier S. J.

LITURGIE

Das katholische Gotteshaus, sein Bau, seine Ausstattung,
seine Pflege im Geiste der Liturgie, der Tradition
und der Vorschrift der Kirche. In Verbindung mit
Fachleuten dargestellt und herausgegeben von Ro-
bert B. Witte. (XXXII u. 462 S. Lexikonformat)
Mainz o. J., Matthias- Griinewald -Verlag. Geb.
M 12.50

Das Handbuch wird allen, denen die Erbauung eines
katholischen Gotteshauses und die Obsorge fiir die
Beschaffung eines seines erhabenen Zwedkes wiirdigen,
den Anforderungen der liturgischen Verrichtungen, dem
durch die Tradition gegebenen bindenden Brauch und
den ausdriicklichen Vorschriften der kirchlichen Gesetz-



