Blidk noch mechr. Sein kriegerischer Ehrgeiz wuchs,
aber auch seine romantische Hoffnung, so dafl er nichts
Geringeres verlangte als die Hand Katharinas, Karls
Schwester, die er dort wohl zum ersten Mal sah.

Seine grofle Charaktereigenschaft, der Mut, zeigte
sich ganz erst bei der Verteidigung von Pamplona,
vielleicht mehr noch dadurch, daf} er mit einer kleinen
Schar der Festung zu Hilfe kam, wihrend verschiedene
zustindige Fihrer versagten, als durch die Ablehnung
der Kapitulation.

Wohl das Anrcgendste bietet Leturia im letzten Teil
des Buches, der diec Entstechungsgeschichte der ,,Geist-
lichen Ubungen® erhellen will. Die natiirliche Grund-
lage fiir deren und ihres Verfassers Eigenart bildet die
tiefe baskische Reflexion und der soldatische Mut.
Jene liflt, durch Vergleich der erlebten Eindriicke, den
Ubergang von Amadis zu Christus finden, dieser hat
nur den Gegenstand zu vertauschen. Durch Leturias
Untersuchung gewinnt man einen Einblick, wo und wie
das Exerzitienbuch vermutlich entstanden ist, auch iiber
Codina? hinaus. Man wird danach vier Phasen unter-
scheiden konnen, in denen das Werk sich entwidkelt
hat. Wenigstens der Entwurf fiir den Kern geht auf
die Zeit der Krankheit in Loyola zuriide. Hier lernt
Ignatius zuerst die Geister unterscheiden, die auf ihn
einwirken; hier hat er das Christuserlebnis, das spdter
die Betrachtungen von Christkonig und von den zwei
Fahnen bieten, durch die Lesung von Vagads Einleitung
zum Flos Sanctorum erfahren; hier hat er selbst schon
die Wahl getroffen, dhnlich wie Onufrius in der Legende.
Nachdem der Flos Sanctorum ihn zur Ablegung der

2 Los origenes de los Ejercicios espirituales, Bar-
celona 1926.

vornehmen Kleider und zum Anlegen des Bettelgewan-
des, Ludolf zur Wallfahrt nach Jerusalem, Amadis zur
Nachtwache in Montserrat angeregt hatten, spielt sich
an diesem Gnadenort die zweite Phase ab: die erste
Woche der Exerzitien mit Gewissenserforschung, Gene-
ralbeicht und Kommunion, wie Cisneros sie in seinem
Ejercitatorio vorlegt. So wird Manresa erst die dritte
Phase der Exerzitien. Man kann wohl annehmen, dafl
Ignatius hier, an Hand sciner Aufzeichnungen aus Va-
razze und Ludolf, das ganze Leben Jesu durchbetrach-
tet hat. Noch berechtigter ist der Schluf}, daf sich
seine religiosen Erlebnisse sowohl durch die schweren
inneren Kimpfe wie durch die Entriickung am Ufer
des Cardoner und andere mystische Gnaden sehr ver-
tieft haben. Die vierte Phase setzt nach Manresa ein.
Sie dauert wohl bis zum Druck der Exerzitien im
Jahr 1548. Gréflere Zusitze sind die Regeln der kirch-
lichen Gesinnung und der Almosenverteilung sowie die
Betrachtung von den drei Klassen, im fibrigen aber
bringt Ignatius nur kleine Verinderungen an, mit
denen die ersten Gefihrten noch um 1540 rechnen.
Fiir einige Abschnitte wird es wohl immer unentschie-
den bleiben, ob sie in oder nach Manresa entstanden
sind. Das tut ja auch weder der Gnadenhilfe Gottes
noch der selbstindigen Formung durch Ignatius einen
Eintrag.

Mit dem Gang nach Manresa schlieft Leturia ab.
Er hat nicht nur alles erreichbare Material zusammen-
getragen, sondern ein wirklich ausgeprigtes Jugend-
bildnis des Heiligen geschaffen. Es sind das zugleich
die ersten Striche fiir das Bild des reifen Mannes,
das bisher noch keinem Biographen befriedigend ge-
lungen ist, weil es zu reich ist und zu grofle Gegen-
sdtze in sich schliefit. E. Raitz v.Brentz Si]

BESPRECHUNGEN

WUNDER UND SCHRIFT

Das Wunder. Eine Untersuchung iiber den theologischen
Begriff des Wunders. Von Lic. Dr. Helmut Thie-
licke, Dozent an der Universitit Heidelberg. 8°
(67 S.) Leipzig 1939, J.G.Hinrichs Verlag. Geh.
M 1.80
Man kann das Wunder unter dreifacher Riicksicht

betrachten: 1. philosophisch als Durchbrechung der

Naturkausalitit. Hier bleibt der Verfasser noch bei

der Kantischen Position stehen; 2. apologetisch,

indem man die Frage der Erkennbarkeit des Wunders
stelle, das die Gottlichkeit der Lehre beweisen soll.

Thielecke lehnt mit Recht ab, dafl dies die einzig-

mogliche Betrachtung sei; er vergifit dabei allerdings

zu sehr, dafl Christus selbst in dem als typisch ange-
fiihrten Beispiel sein Wunder wirkt als Beweis der

Macht, ,damit ihr wisset, dafl der Menschensohn Macht

hat ... (Mark. 2, 10); 3. theologisch als Werk

des neuen Lebens, das Christus bringt. In den tiefen

Uberlegungen, die dieser Frage gewidmet sind, liegt

das Verdienst des Buches, das von protestantischer Seite

aus zur Uberwindung allen Rationalismus und Auf-

kldrertums beitrdgt. H. Ogiermann 5. J.

Wege in die Heilige Schrift. Theologische Betrach-
tungen tiber religitse Grundideen des Alten Bundes.

89 (303 S.) Regensburg 1940, Pustet. Kart. M 6.20;

geb. M 7.20

In weiten Kreisen besteht heute ein aufrichtiges Ver-
langen, in den Geist der ganzen Heiligen Schrift ein-
gefithrt zu werden. Aber vielen fehlt die Mbglichkeit,
sich eine Vorbildung in Kenntnis der Ursprachen der
Offenbarung und mancherlei Hilfswissenschaften an-
zueignen. Um all diesen eine wirkliche ,Einfiihrung®
in die Heilige Schrift vorzulegen, geht das Buch von
der Uberzeugung aus, dafl es keine bessere ,Einfith-
rung® in die Schrift gibt als eben den Text der Hei-
ligen Biicher selbst. Darum wird hier zunichst darauf
verzichtet, mit systematischen Abhandlungen aus Text-
geschichte, Literarkritik, Zeitgeschichte, Archiologie usw.
zu beginnen. Es wird vielmehr der Versuch gemacht,
an konkreten Abschnitten des Alten Testamentes eine
Reihe von wichtigen ,Religitsen Grundideen® des Alten
Bundes zu deuten. — Ein einleitendes Kapitel, ,Das
Mysterium der Heiligen Schrift® (die Schrift als My-
sterium des Glaubens, das ,Ich glaube an die Heilige
Schrife) bespricht jene religiose Grundhaltung von
Geist und Herz, ohne die ein echtes und ganzes Ver-
stechen des ,Wortes Gottes“ schlechterdings unmdglich
ist. Zwanzig Kapitel bieten sodann eine Auswahl aus
den Berichten der Urgeschichte und Patriarchenzeit,
aus ,Leben und Predigt der Propheten sowie den
»Liedern des Gottesvolkes*. Ein abschliefendes Ka-

341



pitel iiber das ,Wachsen des Kreuzes® will eine ganz-
heitliche Schau der Offenbarungsgeschichte in beiden
Testamenten ermdglichen, in deren Mitte das Geheim-
nis von Golgotha steht. G.E.Closen S. J.

RELIGIONSPHILOSOPHIE

Hegel, Uber Offenbarung, Kirche und Philosophie.
Von Gustav E. Miiller. 80 (6o S.) Miinchen 1939,
Ernst Reinhardt. Kart. M 1.80

Die kurze Darstellung des schwierigen Themas ist
sehr klar und durchsichtig gelungen. Sie hilt sich
hauptsichlich an die ,Religionsphilosophie® und an die
theologischen Jugendschriften, arbeitet aber beide in-
einander: die ,Flamme der Jugend* und die ,Runen
des Alters®. Bei dieser Darstellung zeigt sich, wie
nicht anders zu erwarten, dafl trotz aller Gegen-
versicherungen des Verfassers wie Hegels selbst das
pantheistische Moment das christliche in sich aufsaugt.
Hegels abwehrender Satz: ,,Wenn ich Gott zu wissen
behaupte, muf} ich darum nicht Gott selbst zu sein
behaupten®, kommt zu spit, wenn Wissen bereits als
absolutes gekennzeichnet ist (S. 26). Und wenn auch
Hegel in einem sehr tiefen Sinn begriffen hat, dafl
die Kirche die ,Wahrheit® des (symbolisch-vorbild-
lichen) Lebens und Sterbens Jesu ist, so miffversteht er
doch ebensosehr den ,sakramentalen®, wirkenden Cha-
rakter dieses ,Symbols®. Und freilich ist das ,Bild-
liche® und , Vorstellungshafte® des Positiven und Dog-
matischen in der Kirche etwas seltsam Labiles, ,und
schwebt [es] in bestindiger Unruhe zwischen sinnlicher
Anschauung und Vernunft® (42), fordert es bestindig
das philosophische Denken auf, weiterzugehen, ,straubt
sich aber gleichzeitig auch immer, diesen Schritt zu
cun®; aber wihrend diese Labilitit im Christlichen an
der Kreatiirlichkeit des die Offenbarung Empfangen-
den, wie an der Souveridnitit der sie Setzenden hingt,
besagt sie fiir Hegel doch nur diese zweitletzte Span-
nung zwischen Anschauung und Vernunft, die einzu-
sehen und so zu iiberwinden absolutes Wissen ist.

H. U. v. BalthasarS'J

Religionsphilosophie. Von Bernhard Rosenmdller.
2. durchgeschene Auflage. gr. 8% (VIII u. 168 S.)
Miinster i. W. 1939, Aschendorff. Kart. M 4.50;
geb. M s5.70
Dem Verfasser geht es um das schwierige Problem,

wie wir aus der endlichen Welt zur Gotteserkenntnis

gelangen. Die Grundlage fiir den Lsungsversuch bil-
den feinsinnige Untersuchungen iiber das metaphysische

Denken, das dsthetische Genieflen, die Wert- und Ge-

wissenserlebnisse sowie iiber den Akt der Liebe. Aus

diesen Analysen zieht Rosenméller die Folgerung, dafl
wir nicht von den endlichen Dingen durch irgend einen

Kausalschluf zu Gott aufsteigen, sondern dafl uns das

Absolute in seiner Existenz aufleuchte an Hand dieser

Erlebnisse zwar, aber infolge eines besondern gottlichen

Lichtes. Mit Bewufltheit wird hier auf die ,Illu-

minationslehre® des heiligen Bonaventura zuriickgegrif-

fen unter Ablehnung der aristotelisch-thomistischen

Abstraktionstheorie. Die Gottesbeweise stellen natur-

gemifl nur eine Entfaltung des so gewonnenen Tat-

bestandes dar.
In dem lebhaften Meinungsaustausch, der sich an
die Darlegungen Rosenmdllers gekniipft hat, ist —

342

wohl nicht mit Unrecht — betont worden, daf} es eine
echte Metaphysik, wenn auch keine vollstindige geben
kénne, ohne vorher schon Gottes Dasein sicher zu
sein, dafl also unsere Begriffe und Prinzipien vom
Sein unabhingig von einer Theodizee Geltung haben
und daher den Aufstieg aus dieser Welt zu Gott er-
moglichen. Der Ankniipfungspunkt unseres endlichen
Seins an das Unendliche liegt unseres Erachtens in
unserer geistigen Verwandtschaft mit Gott und unserer
darin begriindeten Hinordnung zu ihm. (Vgl. unsern
Artikel in ,Scholastik®: Das subjektive Apriori unserer
Gotteserkenntnis.) Die scheinbare Unmittelbarkeit in
unserer Gotteserkenntnis birgt bei niherem Zusehen
doch einen, allerdings nicht ausdriicklich formulierten,
Schluff. Wenn wir also dem Verfasser auch nicht ganz
zustimmen konnen, wollen wir ihm dankbar sein, daf}
er immer wieder auf ein Problem hinweist, das viel-
fach allzu leicht iibersehen oder geldst wird.
M. RastiS:].

Philosophie als Weg von den Grenzen der Wissen-
schaft an die Grenzen der Religion. Von Aloys
Wenzel. gr. 8¢ (VIII u. 186 S.) Leipzig 1939,
F. Meiner. M 6.—; geb. 7.50
Der Titel umschreibt Absicht und Inhalt des Buches.

Mit wohltuender Abgewogenheit wird iiber die wissen-

schaftlich erworbene Erkenntnis verfiigt und sie zur

Grundlage weiterer Ausdeutung gemacht, bis zuletzt

die Wirklichkeit zuriidsgefithre ist und der Mensch

als die Zusammenfassung der gesamten innerweltlichen

Wirklichkeit in Ehrfurcht steht vor der Heimat und

der verpflichtenden Macht: Gott. Der Verfasser weicht

keiner der Fragen, die mit einer Sinndeutung der Welt
gegeben sind, aus. Vielleicht mdchte man wiinschen,
dafl das Buch sich manchmal doch etwas weiter von
den empirischen Tatsachen entfernte und ohne ihnen
je Gewalt anzutun sich doch der inneren Wucht des
eigentlich metaphysischen Aufschwungs mehr tiberliefle.
Es ist fast schade, dafl der ehrlich und sachlich er-
staunlich reich durchgefiihrten Induktion nicht immer
die metaphysische Meisterung entspricht. Es wire so
auch moglich, in einer Reihe von Fragen, z.B. in der
der ,Geistigkeit® der letzten materiellen Bestandteile,
der Frage der Naturgesetze, der Unsterblichkeit aus
einer tastenden Labilitit zu einer grofleren Festigkeit
zu kommen. Als Ganzes ist das Buch eine willkom-
mene Bestitigung dafiir, dafl eine ehrliche und ohne

Gewalttdtighkeit vorgenommene Begegnung mit den

Tatsachen der Wirklichkeit den Menschen immer wie-

der in die Situation bringt, in der ihm als letzte Kon-

sequenz und Treue nur das eine iibrigbleibt: die

Riickbindung seines ganzen Wesens an die letzte Wirk-

lichkeit: eben Religion. Auch was der Verfasser iiber

die natiirliche Fundierung der Grundpositionen des

Christentums sagt, ist richtig und aller Anerkennung

wert. A.DelpS. J.

PADAGOGIK

Giovanni Gentiles Philosophie und Pidagogik. Von
Joh. Baur. (Fr. Manns Pidagogisches Magazin
1423.) 89 (XIX u. 338 S.) Langensalza 1935, Beyr
& Sohne. M s.10
Leider verspitet zeigen wir diese griindliche und

aufschlufireiche Studie iiber das italienische Schulwesen



