—T

e

TAPFERKEIT
Von Max Pribilla S.]J.

Wer in der Summa Theologica des heiligen Tho-
mas von Aquin die Secunda Secundae, d. h. den
zweiten Teil des zweiten Teiles aufschlidgt, wird
mit einigem Staunen gewahren, welch ausfiihrliche
und eindringliche Untersuchungen dort iiber das
Wesen der einzelnen Tugenden und Laster an-
gestellt werden. Mit hochster Sorgfalt wird zu-
nichst der Begriff der jeweiligen Tugend gepriift
und dann diese Priifung auf ihre Einteilungen,
Erginzungen und Gegensitze ausgedehnt. Alles
erreichbare Wissen wird herangezogen, um die
Darlegungen cbenso griindlich wie anschaulich und
praktisch zu gestalten. Der Meister der Schule folgt
hierin dem Vorbild sowohl der groflen griechischen
Philosophen als auch der Kirchenviter, wie er
zugleich das hervorragendste Muster fiir die spi-
teren Scholastiker ist in ihren eingehenden, oft auch
weitschweifizen Traktaten ,,De virtutibus®.

Schon die einfache Tatsache dieser genauen
Untersuchungen gibt iiber die Blickrichtung Auf-
schluf, in der die Scholastiker das sittliche Leben
betrachteten. Sie gingen in ihrer Ethik von dem
Leitgedanken aus, dafl der Mensch sein Leben nicht
nach Art eines Dilettanten ,,improvisieren®, son-
dern als vernunftbegabtes Wesen nach festen, siche-
ren Grundsitzen ordnen und aufbauen solle.
Darum sahen sie in der Klirung und Umgrenzung
der sittlichen Begriffe und Normen ein Werk von
grofiter Bedeutung fiir die rechte Lebensfithrung.
Denn sie wuflten sehr wohl, dafl in dem sittlichen
Bereich unter dem Einfluf der Leidenschaften Irr-
tiimer und Selbsttduschungen hiufig das Urteil ver-
wirren und gewaltiges Unheil anrichten. Jede Tu-
gend kann durch eine leichte Verschiebung zum
Zerrbild werden, und das Laster, ja das Verbrechen
kann sich den Schein der Tugend oder gar des
Heroismus geben.

Nach christlicher Auffassung ist dem Menschen
hienieden die Aufgabe gestellt, so durch die irdi-
schen Dinge hindurchzugehen, dafl er die ewigen
nicht verliere. Die Tugenden sind nun gleichsam
die geistige Riistung, die ihn befdhigen soll, dieser
Aufgabe gewachsen zu sein. Neben den drei theo-
logischen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung
und der Liebe, die fiir das iibernatiirliche Leben
der Seele letztlich entscheidend sind, gibt es die vier
Kardinaltugenden der Klugheit, der Gerechtigkeit,
der Tapferkeit und der Mifligkeit, in deren Ubung
sich der sittliche Mensch zu bewihren hat. In die-
ser Schlachtreihe der Tugenden fillt der Tapferkeit
die besondere Rolle zu, den Willen auch gegen die

Stimmen der Zeit. 138. 1.

stirksten Widerstinde zu festigen, die sich der Er-
fillung der Pflicht und der Durchsetzung des Gu-
ten entgegenstellen.

In ernster Kriegszeit, da Millionen drauflen im
Feld ihre Tapferkeit bis zum Aduflersten Einsatz
von Blut und Leben bewihren und andere Millio-
nen in der Heimat schwerste Opfer bringen, diirfte
es gewifd angebracht und der Miihe wert sein, sich
iber das Wesen der Tapferkeit Klarheit zu ver-
schaffen. In dem Lehrgut der Scholastik ist dariiber
eine Fiille von scharfsinnigen Erkenntnissen und
reichen Lebenserfahrungen gesammelt und iiber-
sichtlich geordnet, so daf wir nicht irregehen wer-
den, wenn wir uns an dieser Quelle unterrichten,
was die Tapferkeit ist und nicht ist und welche
Eigenschaften erforderlich sind, damit sie ihr
Wesen und ihren Glanz voll entfalten kann. ,

Nach der klassichen, von der Scholastik aufge-
nommenen Begriffsbestimmung ist die Tapferkeit
die feste Gewilltheit, nach Mafigabe der Vernunft
Gefahren zu bestehen und Ubel zu erdulden?. Sie
ist also (wie jede Tugend) wesentlich eine Kraft
der Seele, nicht der Nerven und der Muskeln.
Niemandem ist deshalb der Weg zur Tapferkeit
versperrt. Damit ist freilich keineswegs geleugnert,
daf korperliche Gesundheit und Stirke eine giin-
stige Vorbedingung fiir tapfere Haltung schafft,
wihrend kérperliche Schwiche naturgemidfl auch
zu geistiger Kraftlosigkeit und Nachgiebigkeit ver-
fithrt; denn die Mattigkeit des Leibes teilt sich
leicht den Erwigungen und Entschliefungen der
Seele mit. Man wird daher fiir gewdhalich von
kranken oder miiden Menschen kein hohes Mafl
von ‘Tapferkeit erwarten diirfen. Um so bewun-
dernswiirdiger, wer mit starker Seele einem siechen
Korper tapfere Entschliisse und Leistungen abringt.

Wenn wir an Tapferkeit denken, taucht alsbald
vor uns das Bild des Soldaten auf, der sich mit
Todesverachtung dem Feind entgegenwirft. Doch
bleibt dabei bestehen, dafl die Tapferkeit neben
dem aktiven Element ein passives einschlieft. Sie
umfaflt also eine doppelte Leistung: Tragen und
Wagen (sustinere et aggredi), und mit feinem
psychologischen Verstindnis fiir die menschliche
Natur wird beigefiigt (S. th. 2, 2, q. 123, a. 6),
dafl im standhaften Ertragen der Ubel die grofiere
geistige Leistung liegt, weil die Ablenkung der
Aufmerksamkeit durch die eigene angespannte

1 Vgl. Cicero, De invent. II, c. §53: ,Fortitudo est
considerata periculorum susceptio et laborum perpessio.*

I 15



Titigkeit fehlt. So ist das Stillehalten im Trom-
melfeuer dem tapferen Soldaten schwerer als das
kithne Vorwirtsstiirmen beim Angriff; es kann sich
bis zu einer Zerreifiprobe der Nerven steigern, so
dafl der Aufbruch zum Gegenstoff wie eine Be-
freiung empfunden wird.

Mag es nun um das Wagen oder das Tragen
gehen, in beiden Fillen bezeichnet Tapferkeit kein
blindwiitiges, triebhaftes oder starrsinniges Han-
deln, sondern ein Verhalten, das von der Vernunft
geleitet wird und vor ihr bestehen kann. Entzieht
sie sich der Herrschaft der Vernunft, sucht sie
leichtfertig und {ibermiitig die Gefahr um der Ge-
fahr willen auf, so wird sie zur Tollkiihnheit, in
deren Namen schon der Mangel an Besonnenheit
deutlich zum Ausdruck kommt. Jedes Spielen mit
der Gefahr liegt dem Tapferen ebenso fern wie
das Prahlen mit der eigenen Macht oder die Unter-
schitzung des Feindes. Das Wissen um die eigene
Grenze bewahrt ihn vor Versuchen, die seine Kraft
iibersteigen und an ihrer Mafilosigkeit zerbrechen
wiirden.

Der Tapfere unterscheidet sich also sehr von den
krampfhaften Adepten des ,,gefihrlich leben®. Er
baut seine Hiitte nicht absichtlich an den Vesuv
und verschmiht keineswegs ,,Sicherungen®. Selbst
im Heerwesen, dessen Element die Gefahr und
dessen Standestugend die Tapferkeit ist, schliefit
die Erziehung zum kimpferischen Einsatz die
Sorge fiir die méglich grofiten Sicherungen nicht
aus, sondern ein. Jede gewissenhafte Heerfithrung
ist bestrebt, die Gefahren fiir die eigenen Truppen
zu verringern und den Soldaten gegen neue An-
griffswaffen neue Schutz- oder Verteidigungsmittel
zur Verfiigung zu stellen. Darum vergibt sich der
Tapfere auch nichts, wenn er vor jedem Schritt
das Gelinde behutsam abtastet, den giinstigen
Augenblick abwartet oder je nach dem Ausfall
der Erkundung den beabsichtigten Schritt unter-
lift. In diesem Sinn kann die Vorsicht der
bessere Teil der Tapferkeit sein (vgl. Weish. 6, 1).
Selbst ein Zuriickweichen wvor dem Feind, um
der Gefangennahme zu entgehen, widerspricht an
sich nicht dem Geist der Tapferkeit (Matth. 10,
23), wie ja auch ein militdrischer Riickzug, der
durch die Gesamtlage geboten ist, keineswegs eine
Beeintrichtigung der kampferischen Ehre bedeutet.
Wer freilich einer Gefahr unter allen Umstinden
entgehen will, kann nicht als tapfer gelten; er ist
iibrigens meist auf dem geradesten Weg, ihr spiter
in weit schlimmerer Form zu begegnen. Wie niich-
ternste Uberlegung und sorgfiltigste Vorbereitung,
verbunden mit Kithnheit und Zzhigkeit in der
Ausfithrung, am sichersten den Sieg verbiirgen,
so ist nicht eine lodernde Begeisterung, die leicht
wie ein Strohfeuer niederbrennt, auch nicht ein
Flackern zwischen Ubermut und Verzagtheit, son-
dern eine ruhige Gelassenheit, die das Ziel klar im

2

Auge behilt und mit unbeirrter Beharrlichkeit auf
dasselbe zuschreitet, die beste innere Haltung, um
das Werk der Tapferkeit zu vollbringen.

Da mit jeder Gefahr die Uniibersichtlichkeit
ithres Verlaufs und die Unsicherheit des Erfolgs
gegeben sind, so gehdrt es zur Tapferkeit, die Ge-
fahr im Geist vorwegzunehmen, d. h. sich iiber
die Natur der drohenden Gefahr mit ihren ver-
schiedenen Entwicklungsmoglichkeiten ein klares
Urteil zu bilden und danach das eigene Verhalten
im voraus zu bestimmen, ohne es in die Fessel einer
starren Regel zu zwingen® So kann -cinerseits
nichts Unerwartetes den Wachsamen iiberraschen,
verwirren und niederschlagen, anderseits ist der
nétige freie Spielraum fiir eine elastische Abwehr
gesichert. Dagegen ist es nicht ratsam, sich die
Ubel, die hereinbrechen konnen, in allen ihren
Einzelheiten, auch den grifilichsten, auszumalen;
denn die lebhafte und zusammengedringte Vor-
stellung aller méglichen Ubel, die doch vielleicht
nie Wirklichkeit werden, wire eine kaum tragbare
Belastung und konnte den letzten Hoffnungs-
schimmer ausldschen, so daf der Tapfere richtig
handelt, wenn er seine Aufmerksamkeit von den
ihn bestiirmenden Schreckgespenstern der Zukunft
ablenkt. Nicht ohne Weisheit hat die Vorsechung
iiber die Dinge, die da kommen werden, einen dich-
ten Schleier gebreitet. Aber in Zeiten ganz aufler-
ordentlicher Gefahr, wo alles gewagt werden muf,
um alles zu gewinnen, kann es notwendig und heil-
sam sein, durch einen einzigen schnellen Griff den
Vorhang zuriickzureiflen, der den gihnenden Ab-
grund verbirgt, um durch ein jihes Entsetzen in
sich und andern die duflerste moralische Kraft zu
wecken und noch in letzter Minute die Lage zu
retten. Freilich ist das ein nur spirlich verwend-
bares Mittel, das eben allein in der hochsten Not
gestattet ist und durch Abnutzung sofort seine
Wirkung verliert. Doch ist es unleugbar, daf8 der
Mensch z. B. in plétzlicher Todesgefahr Leistungen
vollbringt, deren er sonst nicht fahig wire.

Wenn die Tapferkeit in erster Linie als eine
Kraft der Seele bezeichnet wird, so darf das nicht
zu der Ansicht verleiten, als ob es nur auf die
innere Gesinnung ankime und die duflere Tat
gleichgiiltig wire. Wohl spielen sich die schwersten
sittlichen Kimpfe auch des Tapferen in der stillen
Kammer des Gewissens ab, das menschliche Herz
ist der Schauplatz der grifiten Siege und der
schmihlichsten Niederlagen; aber das dufere Ver-
halten ist das Spiegelbild des Innern, es offenbart
die Stirke oder die Schwiche des Entschlusses. Das
ist wohl zu beachten, damit niemand sich schon
deshalb fiir einen Helden halte, weil er in Triu-
men und Wiinschen die gefdhrlichsten Abenteuer

2 Vgl. Ambrosius, De offic. I, c. 38 (ML 16, 79);
Cicero, De offic. I, c. 23, 81.

e N SR LAY




~

besteht. Die Tapferkeit des wirklichen Lebens ist
eine wesentlich andere als die Tapferkeit der
Phantasie, des Theaters und der Literatur. Hoher
als der Schwung der Gedanken und Worte gilt
die kraftvolle, wortlose Tat. Sehr gut bemerkt ein
~ bedeutender Theologe des 17. Jahrhunderts?, in-
~ dem er das Gesagte auf das religiose Gebiet an-
~ wendet und vor naheliegenden Selbsttiuschungen
warnt: ,,Es ist leicht, fern vom Schuff zu sagen:
© ,Ich werde gern fiir Christus das Martyrium, Folter
~ und Geiflelung, Hitze und Kilte usw. erdulden’;
© aber wenn es wirklich Ernst wird, Hitze oder
© Kilte peinigt, die Glieder zerrissen werden, dann
~ erscheinen jene Qualen in einem ganz andern
~ Licht als anfangs in der bloflen Vorstellung. Des-
- halb gebe ich gerne zu, dafl ein stdrkerer, festerer
und daher weit verdienstlicherer Wille dazu ge-

- fordert wird, um diese Qualen in Wirklichkeit mit
- Gleichmut zu ertragen, als er hinreichend war, um

- im Chor oder in der Zelle vor dem Bilde des Ge-

~ kreuzigten jenen frommen Entschlufi oder Vor-

~ satz zu fassen.” Darum mufl auch der Tapfere be-
- stindig an der Stihlung seines Willens arbeiten
- und sich bewuflt bleiben, dafl vom Vorsatz bis zur

Ausfithrung noch ein weiter Weg ist.

.~ Die Seele der Tapferkeit ‘st die Liebe zu dem
- Gut, fiir das gekidmpft und gelitten wird. Von
- diesem Zielgut empfingt sie ihren Beweggrund,
thr Feuer, ihr Ausmaff und ihre Begrenzung.
~ Tapferkeit ist also niemals Selbstzweck. Der
~ heilige Thomas* sagt daher: ,Die Tapferkeit
~ sucht in der Uberwindung der Gefahr nicht die
. Gefahr, sondern die Verwirklichung des Gutes der
Vernunft. Nicht irgendwelcher Einsatz des Lebens
ist der Sinn der Tapferkeit, sondern nur der Einsatz
fiir ein entsprechendes wahres Gut. Je grofler also
die Anstrengungen und Opfer sind, die gefordert
werden, desto hoher mufl das Gut sein, fiir das
sie gebracht werden; desto stirker mufl aber auch
die Liebe sein, die zu solchen Anstrengungen und
- Opfern fihig und bereit ist. Daher ist die Stunde
der Bewiahrung zugleich die Probe auf die Kraft

- und Reinheit der Liebe und auf die Echtheit der
- Tapferkeit. Nicht so sehr dafl er kimpft, leidet
~ und stirbt, sondern wofiir er die Opfer bringt,
~ bestimmt den Wert und die sittliche Rangordnung
. des Menschen. Diese Erkenntnis bewahrt vor Fehl-
urteilen. Deshalb weist Augustinus® darauf hin,
daf fiir das Martyrium nicht das Leiden, sondern

i iz
AR

SRR T

3 Arriaga (1592—1667), Disputationes theologicae in
1, 2, disp. 16, sect. 4, n. 24 (Antwerpen 1644, III 162).

4 De virtut. card. 1, 4 ad §: ,Fortitudo non intendit
inhaerere periculis superando pericula, sed consequi bo-
num rationis.“ Ebenso S.th. 2, 2, q. 124, a.3¢; q. 125,
a3 adiziiqor26, 2..2°ad 15 qil120) 4. 5 ad s,

5 In Ps. 34 II r3: ,Martyres non facit poena, sed
causa® (ML 36, 340); ebenso In Ps. 68, 9 (ML 36, 848).

die gerechte Sache entscheidend sei; denn wenn es
auf die Leiden allein ankime, dann wiirden die
Martyrer von vielen Riubern und Verbrechern
tibertroffen. Eine Tapferkeit vollends, die sich zum
Werkzeug der Ungerechtigkeit erniedrigt, zerstort
ihr eigenes Wesen. Schon die Stellung der Tapfer-
keit als dritte Kardinaltugend deutet an, dafl sie
wie die Klugheit, so auch die Gerechtigkeit zur
Voraussetzung hat. Es leuchtet ohne weiteres ein,
welch ungeheure Wucht und Kraft der Tapferkeit
zuflieft, wenn sie aus den hochsten religisen Mo-
tiven gespeist und zu einem sich selbst entduflern-
den Dienst fiir Gott und seine Sache emporgehoben
wird.

Der eigentliche Feind der Tapferkeit ist die
Furcht, und dieser Feind bedroht jeden Menschen.
Wer sich briistet, das Wort Furcht stehe nicht in
seinem Lexikon, wiederholt entweder gedankenlos
eine hohle Phrase, oder aber er tiuscht sich selbst
oder will andere tduschen. In irgend einem ver-
borgenen Winkel der Seele lauert stindig die Angst
und wartet nur auf die Gelegenheit, in einem un-
bewachten Augenblick ihr Versteds zu verlassen
und ihr verwirrendes Spiel zu beginnen. Dariiber
ist in der neueren Zeit so viel geschrieben worden,
dafl es sich eriibrigt, die Angst als ein oder das
Grundgefithl der menschlichen Natur nachzu-
weisen. Wohl sind die Ubel, die Furcht erregen,
bei den einzelnen Menschen verschieden, auch liegt
die Furchtschwelle bald héher, bald tiefer; aber
jeder Mensch hat eine Stelle, wo er verwundbar
ist, und um diese Stelle kreist seine Furcht und
seine Empfinglichkeit fiir Furcht. An dieser Stelle
ist er am leichtesten angreifbar und wird ihm die
Verteidigung und das Standhalten am schwersten.
Hier sind innere Widerstinde zu iiberwinden, und
zwar nicht nur einmal, sondern dauernd. Daher
ist es notwendig, die Seele gegen diesen innern
Feind, den Feigling in der eigenen Brust, zu wapp-
nen, dies um so mehr, als es in Wirklichkeit keine
Gefahr gibt, die nicht durch die Einbildungskraft
noch gesteigert werden konnte.

Dabei ist wohl zu beachten, dafl die Empfin-
dung der Furcht der Tapferkeit nicht wider-
spricht, sondern geradezu von ihr vorausgesetzt
wird; denn die Furcht ist die Witterung um die
Nihe der Gefahr. Tapfer ist nicht der Unwissende,
der mit einem Blindginger ahnungslos spielt oder
wie ein Nachtwandler an Abgriinden vorbeischrei-
tet. Der Tapfere weifl um die Gefahr, um den
Drudk, der von der Schwere der heranreifenden
Entscheidungen ausgeht, und um die Ungewiflheit,
die wie ein Bleigewicht jeden Entschluff und seine
Ausfithrung belastet. Darum kennt er die Furdcht,
auch das Pochen des Herzens und das Jagen der

1 3



Pulse; aber er biandigt dieses Gefiihl durch die
Kraft seines Geistes, dafl es ihn nicht tiberwiltige®.

Der Meistergriff im Kampf gegen die Furcht ist
das ,,agere contra®, d. h. das mutige Angehen gegen
sie, das Sich-gefafit-machen auf das Schwerste,
Hirteste, Bitterste. Mit uniiberbietbarer Treffsicher-
heit und Knappheit sagt Thomas”: ,,Es ist der
Tugend eigen, auf den duflersten Grenzfall den
Blick zu richten.“ Da aber unter den zeitlichen
Ubeln der Tod als die ginzliche Vernichtung der
irdischen Existenz das grofite ist, so liegt in der
Uberwindung der Todesfurcht der eigentliche Sieg
der Tapferkeit. Nicht als ob dem Menschen nicht
auch andere Ubel hart zusetzen konnten, aber in
der Uberwindung der Todesfurcht werden sie mit
iiberwunden. Wer bereit ist, fiir seine Sache in den
Tod zu gehen, dem kann niemand und nichts etwas
anhaben; er steht, was den Gipfel der Tapferkeit
bezeichnet, unerschiitterlich mitten in den grofi-
ten Gefahren. Wer aber vor dem letzten, schwer-
sten Opfer zuriickbebt, biifit damit die beste Kraft
seiner Seele ein; er ist in allen seinen Entschliissen
gehemmt und schon im voraus geschlagen, weil er
seinen Weg nicht bis zu Ende gehen will. Darum
bemeérkt Joseph Pieper?, indem er den schola-
stischen Gedanken meisterlich in die Sprache der
Gegenwart iibertrigt: ,,Alle Tapferkeit steht im
Angesichte des Todes. Tapferkeit ist im Grunde
die Bereitschaft zu sterben, genauer gesagt: die
Bereitschaft zu fallen, das heifft: im Kampfe zu
sterben. ... Eine ,Tapferkeit’, die nicht hinabreicht
bis in die Tiefe der Bereitschaft zu fallen, ist in
der Wurzel verdorben und ohne Wirklichkeits-
macht.*

Das bleibt auch dann wahr, wenn das wirkliche
Leben Fille aufweist, die diesem Grundsatz zu
widersprechen scheinen. Es kommt ndmlich vor,
dafl derselbe Mensch, der z. B. in Ausiibung seiner
Berufspflicht ohne Zaudern die Gefahr des Todes
auf sich nimmt, aus Furcht vor Ungnade oder
Verspottung nicht den Mut findet, fiir seine in-
nerste Uberzeugung offen einzutreten. Hier liegt
zweifellos eine Triibung des Charakters und auch
der Tapferkeit vor. Meistens wird die nidhere
Untersuchung einerseits eine vitale Energie oder
cinen grofien Ehrgeiz, anderseits einen Mangel an
geistiger Selbstindigkeit und dementsprechend eine
starke Abhingigkeit von dem Urteil der andern
als Ursachen dieser widerspruchsvollen Erscheinung
ergeben (vgl. S. th. 2, 2, q. 131, a. 1 ad 3).

Wie grofl und zahlreich die Schrecken sein

6 S.th. 2, 2, q. 126, 2. 2 c: ,,Ad fortitudinem pertinet
timor moderatus secundum rationem, ut scilicet homo
timeat, quod oportet et quando oportet.”

7 S.th. 2, 2, q. 123, a. 4 c: ,,Ad rationem virtutis per-
tinet, ut respiciat ultimum:* :

8 Vom Sinn der Tapferkeit (Leipzig 1934) 29f.

mogen, die von auflen auf den Menschen ein-
dringen und ihm Furcht einjagen, der eigentliche
Sitz und Quellort der Furcht ist seine Seele. Daher
kommt die schwerste Bedrohung der Tapferkeit
jederzeit von innen. Am gefihrlichsten ist wohl
der Zweifel, der den Tapferen mitten in der Ver-
folgung seines Zieles oder in der standhaften Er-
duldung der Pein befallen kann, ob er auf dem
rechten Weg und nicht vielleicht das Opfer einer
Verblendung sei. Dieser Zweifel kann wie ein Axt-
hieb gegen die Wurzel seiner Kraft wirken und
einen Taumel von beklemmender Ratlosigkeit und
Angst auslésen. Da in solcher Verwirrung und
Umnebelung oft Zeit und Mufle zur Uberlegung
und Beratung fehlen, so vermag nur ein Grund-
satz von einem hoheren Standpunkt, der iiber das
stiirmische Gewoge der schwankenden Eindriicke,
Meinungen und Stimmungen emporragt, Festig-
keit und Sicherheit zu gewahren. Es lif8t sich dabei
allgemein der Rat anwenden, den Clausewitz?
in einer derartigen Lage dem Feldherrn gibt; denn
es ist bemerkenswert, daf} sich der preuflische Gene-
ral hier ganz in Ubereinstimmung mit den Lehrern
des geistlichen Lebens befindet. Er empfiehlt den
,,Grundsatz, bei allen zweifelhaften Fillen bei
seiner ersten Meinung zu beharren und nicht eher
zu weichen, bis eine klare Uberzeugung dazu
zwingt. Man muf} stark sein in dem Glauben an
die bessere Wahrheit wohlgeprifter Grundsitze
und bei der Lebhaftigkeit der augenblidklichen
Erscheinungen nicht vergessen, dafl ihre Wahr-
heit von einem geringeren Geprige ist. Durch die-
ses Vorrecht, welches wir in zweifelhaften Fillen
unserer fritheren Uberzeugung geben, durch dieses
Beharren bei derselben gewinnt das Handeln die-
jenige Stetigkeit und Folge, die man Charakter
nennt. Wie man im Sturm nicht den Piloten wech-
seln soll, so auch nicht seine Grundsitze und seine
in ruhiger Sammlung gefafiten Entschliisse. Wer in
gefihrdeter Lage einer klaren Linie und eines
festen Planes ermangelt, 'wird naturgemdfl ein
Opfer seiner eigenen Haltlosigkeit; er wird sich
bald gezwungen sehen, das Gesetz des Handelns
vom Feind zu empfangen, und geht fast unaus-
weichlich seiner Niederlage entgegen.

Weil die Tapferkeit sich vorziiglich in der Uber-
windung der Furcht zeigt, hat man mit einem
Seitenblick auf das schwichere Geschlecht die
Tapferkeit eine minnliche Tugend genannt. Das
kann nicht den Sinn haben, die Frau von ihr aus-
zuschliefen; es will nur besagen, dafl die Tapfer-
keit in besonderem Maf} die Sache des Mannes ist.
Dicser Vorstellung widerspricht aber nicht selten
die Wirklichkeit. Mag dem Mann im Wagen
(aggredi) ein gewisser Vorrang gebiihren, so iiber-
trifft ihn doch die Frau im geduldigen, ausdauern-

9 Vom Kriege I3 (Berlin 1867) 58.

i
4

s

e i R A LR



den Ertragen von Leiden (sustinere) und im muti-
gen Uberwinden der Menschenfurcht. Ewig denk-
wiirdiges Sinnbild: die frommen Frauen unter dem
Kreuz Christi, wihrend die Minner ihr Heil in
der Flucht gesucht hatten.

Die Tapferkeit steht in besonderer Beziehung
zum Sieg, ja sie ist der normale Weg zu ihm; denn
sie stellt sich mit allen ihren Kriften in seinen
Dienst und wehrt den Widerstinden, die sein
Kommen verhindern konnten. Sie hilt stand in
dunklen Stunden und harrt aus, auch wenn die
Ubel nicht weichen wollen und das ersehnte Ziel
immer weiter in die Ferne riickt. Vor allem beugt
sie der Verzagtheit vor, welche die eigene Sache
verloren gibt, ehe sie verloren ist, und durch
Mangel an Mut und Einsatz auch tatsichlich zum
Scheitern bringt.

Aber selbst die gréfite Tapferkeit bietet keine
unfehlbare Biirgschaft fiir den Sieg. Auch der
Held kann nicht einfachhin das Schicksal zwingen.
Ja noch mehr! Die Tapferkeit umschliefit nicht nur
die Bereitschaft zu fallen, sie ist in innerster Seele
dem Untergang verwandt. Die Menschen, die un-
entwegt zu ihrer Pflicht stehen und sich durch Lob
oder Tadel der andern nicht beirren lassen, sind
am ehesten dem Verdacht, der Mifigunst, der Ver-

- folgung ausgesetzt. Gerade die Tapfersten wagen

sich am weitesten vor, gerade die Besten fallen. Da-
mit erschliefit sich das ‘tiefste Geheimnis aller
Tapferkeit. Je hoher sie steigt, desto mehr nihert

sie sich der Todesweihe und weist iiber sich selbst
hinaus. Der Unglaube muf8 hier verstummen; er
kann in solch ritselhaftem Schicksal nur Nacht, nur
die Finsternis der Sinnlosigkeit und des Nichts er-
kennen. Das Christentum antwortet auf das grofle
Ritsel, indem es die menschliche Sinnlosigkeit durch
die gottliche Weisheit iiberbietet. Es gehort ja, wie
der Philosoph Friedrich Paulsen?® einprig-
sam geschrieben hat, zu den unverginglichen Wahr-
heiten, die das Christentum verkiindet hat: ,,Die
Welt lebt durch den freiwilligen Opfertod des Un-
schuldigen und Gerechten. ... Es bleibt die tiefste
geschichtsphilosophische Wahrheit: die Vélker
leben dadurch, dafl die Besten und Selbstlosesten,
die Kriftigsten und Reinsten sich selbst zum Opfer
darbieten. Was die Menschheit an héchsten Giitern
besitzt, durch solche ist es erworben und mit Ver-
kennung, Miflachtung, Ausstoflung, Tod gedankt
worden. Die Geschichte der Menschheit ist die Ge-
schichte des Martyrertums.” Aber das christliche
Martyrertum endet nicht in dumpfer Verzweif-
lung; es ist iiberstrahlt von dem Glanz des Oster-
morgens. Im Kreuz ist Heil, und zwar iiber-
schwengliches Heil; denn die Kdmpfe und Leiden
dieser Erde sind nichts im Vergleich zu der Herr-
lichkeit, die an denen offenbar wird, die Gott
liecben und ihre Liebe durch Tapferkeit bis zum
letzten beweisen.

10 System der Ethik I12 (Stuttgart 1921) 161.

DAS VOLK ALS ORDNUNGSWIRKLICHKEIT
Von Alfred Delp S.J.

* . Dieses ist der Sinn der heutigen Unruhe in der
.~ Welt: Volker werden Nationen. Volker erwachen

zum Bewufltsein ihrer Eigenart, zum Bewuf3tsein der

Sendung und Aufgabe, die schon schlechthin mit der
- Tatsache gegeben ist, daf} jedes Volk eine Sonder-

LR

SHFAV I

gestaltung des Menschheitsgedankens ist, dafl jedes

- Volk eine Sonderpersonlichkeit, eine Sonderform-

werdung des Menschengeistes von besonderer Pri-
gung und Eigenart darstellt.“! Mit diesen Sitzen
versuchte G. Schmidt-Rohr vor einigen Jahren das
girende Geschehen der Gegenwart auf eine Grund-
formel zu bringen. Jene wenigen Jahre, vor denen
dieser Versuch unternommen wurde, liegen eine ganze
geschichtliche Stunde zuriick, und die Unruhe, die
er deuten wollte, hat sich zu geschichtsbildender
Macht verdichtet und die Menschheit in Entschei-
dungen gezwungen, welche die Bedingungen un-
seres Lebens auf lange Zeit hinaus formen werden.
In diesen Entscheidungen mifit sich Volk an Volk,
jedes seine Existenz und seine Zukunft wagend.

1 Georg Schmidt-Rohr, Die Sprache als Bildnerin der
Vélker (Jena 1932) 283.

Wir Menschen der Gegenwart sind in diese Ent-
scheidungen miteinbezogen als Glieder unseres Vol-
kes. Ganz vorgingig zur eigenen Stellungnahme
wird der eiserne Gang der Geschehnisse bis in
unser personlichstes Leben spiirbar. Das Volk, des-
sen Blut wir tragen und dessen Geist und Kultur
wir atmen, das uns sonst vorbewuflt in sein Gan-
zes einbezog, stellt sich in seinen Forderungen und
in seinem Schicksal, in das wir unabdingbar ver-

flochten sind, als ausdriickliches Thema.

I. Volk als Begriff

Wer vom Volk spricht und seine Wirklichkeit fin-
den will, mufl iiber sich selbst hinausgehen. Der
Mensch ist immer mehr als er selbst. Er
ist mehr als ein jeweiliger Fall konkreter Indivi-
dualitit in seiner Einzigkeit, Einmaligkeit und Ver-
schlossenheit in sich selbst. In dieser Sicht auf das
Individuelle wird wohl ein Wesentliches des Men-
schen getroffen, eine Wirklichkeitsschicht, die ein
Urspriingliches und Eigenartiges des Menschen aus-
sagt. Wer es aber dabei bewenden lifit, nimmt den

5



