3. Ein weiterer Gewinn der Ausrichtung nach dem
Osten besteht darin, dafl wir unsern Blick weiten. Wir
erheben uns iiber uns selbst, gehen heraus aus jener
Enge, die nur zu leicht geneigt ist, die Formen und An-
schauungen unseres westlichen Denkens als einzig mdg-
liche Verwirklichung des Christentums zu betrachten.
Geistesart und Frommigkeitsiibung in Ost und West
sind verschieden, weil die Menschen verschieden sind
und weil der unendliche Reichtum der géttlichen Offen-
barung sich in endlichen Formen nicht erschdpfen kann.

Der Ostchrist liebt das Einsame, Beschauliche, Gott-
liche, Geheimnisvolle, Endzeitliche, Mystisch-Verbun-
dene; der Westchrist das Gesellschaftliche, Anschauliche,
Menschliche, Begrifflich-Klare, Diesseitige, Organisierte.
Es handelt sich hier um eine Vorlicbe, die aber das
Gegenteil nicht aus-, sondern vielmehr einschlieft. Ist
nicht Christus Gott und Mensch? Der Ostchrist nun
malt vom Christuskind mit seiner Mutter eine Ikone,
ein wahres Heiligenbild, erhaben und unnahbar; es
mutet an wie ein Abglanz der iiberirdischen, gbttlichen
Welt: dargestellt wird das gottliche Kind. Der west-
liche Kiinstler — des Mittelalters und auch der Neu-
zeit — malt das Kind mit der Mutter ganz anders:
er malt sehr oft ein wahres Menschenkind, ein Kind
in greifbarer, natiirlicher, nackter Menschlichkeit.

Die Fiille des Christentums ist aber nicht &stlich und
nicht westlich, sondern beides. Fiille ist die Einheit in
der Vielgestaltigkeit wie der Liebe und gemeinsamen
Leitung, so der Lehre und Liturgie. Osten und Westen
ergidnzen einander. Das griechisch-byzantinisch-slawische
Christentum ist anderer Prigung als das lateinisch-ger-
manische; nicht Absonderung fiihrt zur Vervollkomm-
nung, sondern nur gegenseitiges Schenken und Emp-
fangen. Die konkreten, nationalen, &rtlich und zeitlich
verschiedenen Formen des Christentums sind in sich
selbst nicht notwendig; doch haben sic im Plan der
Vorschung Gottes ihre Bestimmung. Die Frohbotschaft
ist aus dem griechischen Osten durch die heiligen Viter
nach dem Westen gekommen; aber der Hort der Ein-
heit findet sich seit den Tagen der Urkirche im Westen.
Diese Tatsachen haben ihre einmalige Bedeutung. In

theus? Er legt den Maflstab seines Lehrers Friedrich
Heiler an: Norm soll sein die Gedankenwelt des Friih-
christentums, genauer genommen des Frithchristentums,
wie es sich in der durch Chomiakow bestimmten neuen
russischen Theologie eines Von Arseniew, Bulgakow,
Florenskij, Berdjajew spiegelt (vgl. S. 65 f.). Heiler mufl
zugeben, dafl sich bei diesen Theologen eine ,gewisse
Anndherung® an reformatorische Gedanken bemerkbar
macht, ,die sich freilich einer tieferen Betrachtung
lediglich als eine Riickkehr zur Gedankenwelt des Frith-
christentums® erweise. Nun ist es aber eine Tatsache
und nicht blofler Anschein, dafl die grundlegende Lehre
dieser modernen russischen Theologen iiber Lehramt
und Hierarchie in der Kirche (Georgi S. 65 f.) mit der
Auffassung des Protestantismus iibereinstimmt: eine un-
fehlbare Lehrautoritit der Hierarchie wird als ,3uflere®
Auroritdt abgelehnt. Und es ist eine andere Tatsache,
dafl Chomiakows Standpunkt auch heute noch in der
Orthodoxie vielerseits abgelehnt wird. Vom katholischen
Standpunkt aus ist natiirlich Georgis Fragestellung in
sich verfehlt, da es in der Orthodoxie kein Glaubens-
gut aus urkirchlicher Uberlieferung im Gegensatz zum
Katholizismus geben kann.

272

diesem Sinne ist die Kirche griechisch-rémisch und,
richtig verstanden, auch lateinisch, allerdings lateinisch
oder griechisch nicht dadurch, daff von der Gesamt-
kirche rein duflerliche Formen dieser Kulturkreise an-
genommen werden, sondern dadurch, daf die Gesamt-
kirche stets demgegeniiber aufgeschlossen bleibt, was
griechischer und lateinischer Geist im Christentum fiir
die Kirche erarbeitet haben. Denn es gibt nur eine
Heilsgeschichte, nur eine Geschichte des Christentums.

Aber auch die Synthese von griechischem Osten und
lateinischem Westen macht noch nicht die ganze Fiille
des verwirklichten Christentums aus, Noch mufl das
ferne Ostasien mit seiner jahrtausendealten Kultur, noch
der sich stets mehr erhellende dunkle Erdteil seinen
Beitrag liefern an ,Geist und Gestalt® zum Christen-
tum der Zukunft. Die Erkenntnis, dafl die Kirche
Christi die ganze Weite der Welt umspannen mufl, ist
Gewinn der Beschiftigung mit dem christlichen Osten.

Bernhard Schultze S. J.

ERDE UND GEIST

(1) Als einen ,Zustand®, in dem wir ,Gott gegeniiber
.nein’ sagen® (17), als ,Jubel des sich von Gottes Ge-
fangenschaft befreienden Menschen® (19) und doch als
Erfahrung des ,Géottlichen, das sich erst in der Situa-
tion der Gottentfremdung ... offenbart® (49), — so
sicht der Bulgare Janko Janeff die ,Dimonie des
Jahrhunderts“1. Als ,einzigartige Eingeengtheit zwi-
schen Glaubenwollen und Nicht-Glaubenknnen® zeich-
net Martin Hieronimi® dieselbe Lage (Junger
Deutscher vor Gott 75). — Janeff bekennt sich darum
zu Nietzsche als der Erfiillung dessen, was in Luther
stecken geblieben sei (103ff.): zur ,entheiligten Kain-
schaft, der Mystik des Protestes und des Untergangs
als Méglichkeit des Hiniibergehens und der Verwand-
lung des Gesichts des alten Gottes, durch die alle bis-
herigen Melodien und Schreie des Empérens, die Re-
formation und die Romantik des gestaltsuchenden Gei-
stes zu ihrem gleichnishaften Abschlufl gelangen® (175).
Im selben unbedingten Ja zu Nietzsche preist Hiero-
nimi die ,Frevler®: ,Prometheus, Adam und der ,Frev-
ler" von Sais — sie alle sind uns niher als der ver-
meintliche Gott, der sie verdammt.... Diese ,Frevler®
sind die groflen Ahnen alles dessen, was heute an Le-
benswerten vorhanden ist. Sie sind der verkérperte
stiefere Sinn’ des Menschen, in ihnen erschdpft sich
seine Bestimmung, die nur als tragisch verstanden wer-
den kann und dic mit allen Erscheinungsformen ihrer
Tragik frohlich und traurig zugleich bejaht werden
mufl“ (Zwischen Ende und Beginn 17).

Das aber, wogegen dieses radikale Nein gesagt wird,
ist nicht mehr eine einzelne christliche Wahrheit, auch
nicht Kirche als solche, auch nicht Christus als solcher,
sondern Gott selbst, wie er fiir die ,Frevler® als Gott
des Christentums erscheint. Janeff spricht von der
»Kluft zwischen Gott und Mensch® (73), die die ,Ver-
dammnis® ist, ,unter der nicht nur die Welt, sondern

! Janko Janeff, Dimonie des Jahrhunderts. (360 S.)
Leipzig 1939, Helingsche Verlagsanstalt. M 9.—.

2 Martin Hieronimi, Junger Deutscher vor Gott
(Frankfurt a. M. 1937) (vgl. diese Zeitschrift Sept.
1937, S. 389). Ders., Zwischen Ende und Beginn (ebd.

1940).



auch Gott selbst steht® (77): ,in allen Zeiten ruft Hiob,
aber Gott hort ihn nicht. Die abendlindische Ge-
schichte ist ein Nachhall dieses Rufes, ein Versuch, die
gihnende Kluft zu schliefen. Doch wird der Mensch
ewig allein bleiben, und Gott wird ebenso ewig allein
bleiben“ (78). Hieronimi sicht, in derselben Richtung,
den ,religibsen Menschen® als den Feind: ,der sein
ganzes Tun und Lassen von seinem Glauben her be-
stimmt werden l4ft, und jegliche Forderung der natiir-
lichen Ordnung mit souveriner Uberlegenheit als ,unter-
geordnete’ behandelt® (Zwischen Ende und Beginn g).

Das aber soll keinen Atheismus im Sinn der fritheren
Jahrhunderte bedeuten. ,Die Stimme des Nichtreligic-
sen“, wie Hieronimi sagt, ist ,schon Vergangenheit®
(Junger Deutscher vor Gott 105), und es geht vielmehr,
wie Janefl sich ausdriickt, um das ,Heraufkommen des
neuen, unbekannten Gottes“ (11). — Es ist einmal, in
der Sprache Janeffs, der Gott der ,Landschaft des
Absoluten®: ,die unerfafiliche Ganzheit von Mensch
und Natur, von Herz und Kosmos, von Planet und
Schicksal“ (28). ,Alles Irdische taucht im Unendlichen
unter, und alles Unendliche steigt in den Bereich des
Irdischen herab® (29), zur ,Vergortlichung des Seins
und .... Verleiblichung des Gbttlichen® (145), aber
nicht zu einer gegensatzlosen ,Identitit*, sondern als
»Ganzheitserlebnis® (147). — Aber diese ,Ganzheit®
liegt entscheidend, gemifl Janeff, in der ,Existenz®
(22 111 155 222), und diese ,Existenz® ist, gemif}
Hieronimi, die ,Erde®, das ,Ja zur Erde® als ,Ja zu
Gott® (Junger Deutscher 118), in ,elementarer Heili-
gung des Irdischen und des natiirlichen Menschseins®
(ebd. 15). — Es ist ,Existenz® und ,Erde* in der
Bindung einer ,Ordnung®, wie gerade Hieronimi be-
tont (Junger Deutscher 77): das ,,Erzittern® vor Gott
...in (der) innern Bindung an das volkische Schicksal®
(ebd. 111). Aber stirker noch ist es, wie Janeff will,
»Wille des tragischen Lebens®: ,erdenlos und himmel-
los* (53), »bereit ..., unterzugehen und an seinem Ja
zu zerschellen® (45). Und auch Hieronimi, bei aller
Forderung der ,Gebundenheit®, zur ,Formung ganzer
Menschen® in ,festen Normen® (Junger Deutscher 2§
35 100), will doch den ,Mut, ganz und gar aller Hilfe
entbléfiter Mensch zu sein® (ebd. 27). — Es ist zuletzt
wie zuerst die ,Philosophie des Gebirges® Nietzsches,
mit der guten Formel Janeffs: ,Offenbarung und ...
Gleichnis einer neuen kultischen Philosophie des Hoch-
muts® (35).

(2) Aber es ist nicht ohne Grund, dafl fiir Janeff wie
Hieronimi Luther der Hintergrund ist. — Janeff sicht
das Katholische, echt mit Luther, nur in der Verzer-
rung: den Papst als ,in Wahrheit gottlos* (327), ja als
»Tier-Mensch® und ,Mensch-Tier* (187). Hieronimi
anerkennt als einzig konsequente christliche Form nur
den ,radikalen Kalvinismus® Karl Barths, demgegen-
iiber das Katholische® eine fortschreitende Entwertung
des ,religitsen Menschen® sei (Zwischen Ende und Be-
ginn r1). Anderseits aber ist Luther fiir Janeff der
Durchbruch dessen, was in Nietzsche sich erfiillt: die
»Verkiindigung des Rechtes des Lebendigen® (103) als
~Befreiung der verschiitteten gottlichen Lebenskraft®
(41). — Das Christliche Luthers ist einerseits das
Christentum, gegen das der Protest Janeffs und Hiero-
nimis eigentlichst ergeht. Denn die Reformation ist
es, die die grundsitzliche Kluft setzt zwischen dem

heiligen Gott und einer unheiligen Welt: so in Gott zu
leben, als ob es keine Welt gibe, und so in der Welt
zu leben, als ob es keinen Gott gibe (wie Luther und
Kalvin gemeinsam formulieren). Aber das menschlich
Vulkanische Luthers ist es umgekehrt, dessen Pathos
in eben diesem Protest Janeffs und Hieronimis gegen
das Christliche Luthers eigentlich lebt: wie auch die
Sprache Nietzsches aus der Sprache Luthers geboren ist.
»Seit Luther gibt es keine dimonische Sprachgewalt
mehr, die um Gottes wahrhafte Gestaltung ringt®, be-
tont Janeff (37).

Aber eben dieser Ursprung enthiillt auch das ei-
gentlich Gemeinte. Die Leidenschaft Luthers stritt ge-
wifl noch um Christliches. Aber darunter war es viel-
mehr das Thema, das von ihm her nun die Jahrhun-
derte beherrschte: Erde oder Geist. Es ist nicht eine
rein philosophische Entgegensetzung: Bindung alles
Geistigen in den Dienst der Erde oder Freiheit des
Geistes; Geist als hochste Form der Erde oder Erde als
reines Gleichnis des Geistes; Realismus oder Spiritua-
lismus als Grundeinstellungen. Sondern gerade die
Aufrufe Janeffs und Hieronimis machen deutlich, wie
es hier um grundlegend Religioses geht: Erde oder
Geist als sakrales Symbol Gottes. Eben dieses Religitse
aber legt sich Grund in Luther. So absolut ist ihm
eine unverklirte, nadkte Erde, dafl er um ihretwillen
einen ,sichtbaren Himmel®, wie es Kirche, Kult und
Liturgie sein wollen, austilgt. So absolut ist thm aber
auch der reine Geist, dafl er um seinetwillen alle
Sichtbarkeit Gottes in einem Auflen verwirft, um Gott
allein im Innern des Menschengeistes zu sehen. Das
»rein geistige Christentum® des ,Gewissens® und das
Christentum einer ,rein weltlichen Welt“, reiner Geist
und reine Erde, — in diesem Widerspruch steht der
eigentliche Luther. Es ist gewifl noch bei Luther das
alte Geheimnis der Menschwerdung: dafl sie einerseits
uns Gottes teilhaft macht zum Leben Seines ,Geistes®,
anderseits aber indem Gott Selbst unseres eigenen Le-
bens teilhaft wird und also teilhaft der ,Erde®. Aber
da Luther Geist und Erde in den letzten Widerspruch
zueinander stellt, fdllr das Geheimnis Gottes selbst aus-
einander in diesen Widerspruch. Das heifit an Stelle
Gottes treten eigentlich diese zwei: Geist oder Erde
in ithrem unaufhorlichen Kampf miteinander. Von der
Aufklirung hinein in den deutschen Idealismus geht
die Alleinigkeit des Geistes. In -der Romantik stellt
sich gegen sie die alleinige Urspriinglichkeit von Le-
ben und Natur und Volk und Erde. Und das 20. Jahr-
hundert fiihrt den Gegensatz ins Auflerste.

Noch weht vereinzelt ein letzter Traum vom ,reinen
Geist” in die Gegenwart: wie in der ,Weltanschauung®
Gustavy Wynekens3, des einstigen radikalen An-
walts einer freigeistigen Jugenderzichung. Da spricht
der reine Idealismus vom ,Traumcharakter® des ,Da-
seins® (53), und daf es nur ,Erwachen ... im Traum®
geben kénne, nicht Erwachen ,vom® Traum (59). Und
»Selbstbejahung des Geistes® ist darum die Wirklichkeit
hinter allen Symbolen (81ff.): die ,Kirche der ,Gei-
stigen® (151). Aber hinter diefem Idealismus bricht
doch ein anderer Sinn hervor: der alte, gnostische, dafi
die Welt ein Engelssturz, ja ein Gottessturz sei: die
serstarrte, zersprungene, in Krimpfen sich neu ballende

3 Gustav Wyneken, Weltanschauung. (399 S.) Miin-
chen 1940, Ernst Reinhardt. M 7.80.

273



Wolke ecinst gottlicher Wesenheit® (rr3). Der ,reine
Geist® erkennt sich als Ersatz fiir Gott, aber eben
darum als Sturz hinab, wenngleich mit dem Traum
einer ,Riickverwandlung der Welt in ihre urspriing-
liche und eigentliche Substanz® (380).

Aber dieses verspdtete Manifest des ,reinen Gei-
stes“ verweht nicht nur vor den heutigen leidenschaft-
lichen Manifesten der ,reinen Erde®, sondern hinter
diesen hin und her bewegten Vorhdngen ist die
Philosophie der Neuzeit zu ihrer letzten Konsequenz
geschritten. Diese ausgesprochene Konsequenz ist die
nun vollendete grofle Ontologie Nikolai Hart-
manns. Er ist an und fiir sich der letzte grofie Erbe
des Neukantianismus, aber durch ihn hindurch der-
jenige, der das Erbe Hegels in die Gegenwart hinein
verlebendigt, und auch noch durch Hegel hindurch der-
jenige, in dem die ,reine Philosophie®, wie sie in Des-
cartes und Kant aufsprang, zu ihrem letzten Schluf}
kommt: Gott restlos als Frage auszuschalten, um an
Stelle Gottes zu setzen das Zueinander von Geist und
Erde. Weit umfassender und griindlicher, als es je
Husserl, Scheler und Heidegger taten, greift Hart-
mann hierfiir auf die klassische Tradition zuriick und
mit besonderem Ausmafl auf die aristotelisch-schola-
stische: bis zum Anschein, dafl in ihm die Synthese
zwischen Antike, Scholastik und Neuzeit sich verwirk-
liche, von der die Jahrzehnte nach dem Weltkrieg
triumten. Aber dieser Riickgriff gilt in unheimlich
kalter Riicksichtslosigkeit zuletzt der Auswurzelung
aller groflen Tradition, Antike wie Mittelalter wie
klassische Neuzeit (von Descartes zu Hegel): weil in
ihnen allen noch die Frage nach Gortt irgendwie das
Letzte ist. Gott aber, so will Hartmann, ist nicht ein-
mal ein ,Mythos® fiir das eigentlich Letzte. Das Letzte
ist allein, mythenlos, die letztlich unerklirliche, ja iiber-
haupt nicht weiter zu erkldrende Schwebe zwischen
Erde und Geist.

Das baut sich langsam auf: in den folgenden Stufen
des Gedankens®, — Das erste ist die allgemeine Be-
ziehung zwischen Erde und Geist. Nicht das reine
Bewufitsein ist eins und alles, sondern umgekehrt ist
die ,Erkenntnissphiire® als ,Teilsphdre® in die ,Sphire
des Realen“ einbezogen (Der Aufbau 172). Nicht das
Sein des reinen Geistes ist das eigentliche Sein, son-
dern umgekehrt ist der Geist nur ein ,Uberbau® iiber
dem ,Niedern®, das das eigentlich ,Stirkere, Unab-
hingige und Fundamentale® ist (Der Aufbau 523 536).
— Nicht ist darum — zweitens — ein Unendliches als
Sinn iiber dem Endlichen, sondern ,es gibt durchaus
nichts, was ein Endliches iiber sich hinaus treiben
kénnte, und es gibt keinen Grund, warum das Unend-
liche vollkommener sein sollte als das Endliche® (ebd.
403). Nicht steht darum ein Ewiges iiber dem Ver-
ginglichen sondern umgekehrt gilt das ,Gesetz der Un-
erschiitterlichkeit des Fliichtigen und Ephemeren, der
Erhaltung des Unaufhaltbaren, der Unverriickbarkeit
des unablissig Abriickenden® und ,,der Uberzeitlichkeit
des Zeitlichen als solchen® (Moglichkeit 133), und
»alle ... Fiille haftet dem Realen an.... Sie haftet am
Zeitlichen, Verginglichen, Ephemeren® (Grundlegung

4 Zur Grundlegung der Ontologie (Berlin 1935) —
Mboglichkeit und Wirklichkeit (Berlin 1938) — Der
Aufbau der realen Welt (Berlin rg40) (vgl. diese
Zeitschrift Okt. 1938, S. §8.

274

317). — Und darum gebietet —drittens — nicht eine
Entschiedenheit des Geistes iiber das Reale, sondern
umgekehrt steht der Geist unter der ,Entschiedenheit
des Realen“ als der ,Bestimmtheit und Eindeutigkeit
des einen unaufhaltsamen Weltgeschehens® (Moglich-
keit 151). Das Schicksal des Geistes ist das ,Gewicht
der Realitit, dessen Unerbittlichkeit in den verschie-
denen Formen des Betroffenseins erfahren wird® (Grund-
legung 182), und unter dieser ,Hirte des Realen®
(ebd. 181) ist allein die ,Welt des Realen® die wahre
Welt des Geistes: als ,Sphire des ontischen Radikalis-
mus“ (Moglichkeit 151). Es ist radikale ,Diesseitsstel-
lung® gegen alle ,weltanschaulichen Theorien® (Grund-
legung 84): in der die ,Arbeit* gegen alle ,Sorge®
tritt (ebd. 216), und alle ,ansuggerierte, selbstgemachte
Pein® einer ,Todesangst® untergeht in die ,Gleich-
gliltigkeit* des Todes fiir ,den, der sich selbst in un-
verfilscht ontischer Einstellung als geringfiigiges Indi-
viduum unter Individuen sicht, als Tropfen im Gesamt-
strom des Weltgeschehens® (ebd. 197).

In dieser radikalen Bindung des Geistes in die Erde
will Hartmann Gott ausgelscht wissen in eben diese
Erde. Nicht gibt es Gott als das eigentliche ,notwen-
dige® und darum alles ,entscheidende® Sein, sondern
die ,Realitit® in sich selbst st Wirklichkeit als Not-
wendigkeit (Mdglichkeit 138) und darum in sich selbst
der ,Radikalismus absoluter Entschiedenheit® (ebd. 131),
wihrend ein méglicher Gott nur als ,das absolut zu-
fillige Wesen® erscheinen konnte (ebd. 92). So voll-
endet Hartmann alle Botschaft der ,reinen Erde®“: zur
bisher radikalsten Philosophie einer absolut in sich ge-
schlossenen Welt.

(3) Aug in Aug zu diesem schwebenden Zueinander
zwischen Geist und Erde steht aber das Zueinander, in
dem das Vierte Laterankonzil Gott und Geschopf sieht:
das Zueinander der ,Analogie des Seins“. An sei-
nem geschichtlichen Ort steht die Lehre des Konzils
gegen einen ,reinen Geist“: gegen den Spiritualismus
und Pneumatizismus des Abtes Joachim von Fiori.
Eben darum aber wird diese Lehre in der heutigen
Gegenwart zur Grundlage einer echten Bindung zwi-
schen Geist und Erde: sowohl gegen einen ,reinen
Geist® wie gegen eine ,reine Erde®5.

Das Sein selber in sich ist ,analog® zwischen Gott
und Geschopf: einerseits zur ,je immer gréferen Un-
dhnlichkeit* zwischen ihnen, anderseits aber zu ,einem
je eigenen Modus® der ,Vollkommenheit® in Gott und
Geschdpf. Und da der Geist als hochste Seinsform er-
scheint, so erscheint auch und gerade in ihm diese selbe
»Analogie® in hdchster Form: einerseits zur Abhebung
des Eigentlichsten, was Gott ist, auch und gerade gegen-
iiber dem Geist; anderseits aber zur wahren positiven
Eigengeschlossenheit des geschopflichen Geistes. Gott
ist nicht einfach ,gotthafter Geist®. Und der geschépf-
liche Geist ist nicht Unmirtelbarkeit Gottes oder Un-
mittelbarkeit zu Gott, sondern gehort als Glied in das
Ganze der geschdpflichen Welt und so mit Betonung
zur Erde hin.

Von dieser ,Analogie® her formt sich das echt katho-
lische ,Geist und Erde“. Es liegt in zwei Grund-

5 Vgl. unsere Abhandlung iiber die ,Reichweite der
Analogie usw.* in der ,Scholastik® (15 [1940] 339 ff,
so8 f.).




gedanken Thomas von Aquins: in denen die berithmte
Formel des Vierten Laterankonzils nur ihre folgerich-
tige Ausdeutung hat. — Das Konzil betont die ,je
immer grofiere Unihnlichkeit* in aller ,noch so groffen
Ahnlichkeit® zwischen Gott und Geschopf, also in allen
Inhalten ausnahmslos. Aber diese ,Unidhnlichkeit* hat
einen positiven Sinn. Sie sagt nicht eine kalte Ferne
Gottes oder kalte Distanz zu Gott. Sie sagt auch nicht
ein wertloses Nichts des Geschdpfes vor Gott. Sondern
sic sagt den Unterschied der ,je eigenen Weise® der
,Vollkommenheit“ in Gott und Geschopf. Daraus
entspringt die grofle Formel Thomas von Aquins: daf}
Gottes allschaffende und allwirkende und allbestimmende
und allfiigende Oberhoheit Sich gerade darin als Gott-
liche Oberhoheit zeigt, dafl Er das Geschopf gegen Sich
Selbst moglichst verselbstindigt, zu eigenem Sein und
cigenem Wirken und eigenem Bestimmen, bis dazu, als
freies Geschopf ,gleichsam Ursache seiner selbst* zu
sein. — Damit aber — zweitens — wird das Geschépf
in das Ganze der geschopflichen Welt hineingewiesen,
in das ,Universum®, so schr, dal Thomas von Aquin
zuletzt nicht Gott und Geschépf, sondern Gott und
»Universum® einander gegeniiberstellt und also Gott
und Welt. — Darin also — gipfelt nun folgerichtig der
Gedanke —, ist Gott der Herr eigentlichst allumfas-
sender Allschopfer der Welt, dafl Er Welt gegen Sich
selbst verselbstindigt und alle Geschépfe in die ge-
schlossene Ordnung dieser Welt (in den ,ordo uni-
versi®) einverweist. — Gerade von dem Gott her, der
restlos Sich gegen die Welt unterscheidet, kommt posi-
tiv geschlossene Welt. Es ist keine Welt als ,materia-
lisierter Geist®: weil sie als Welt des Ordnungs-Zuein-
ander all ihrer Formen eigene ,Vollkommenheit* hat.
Es ist auch keine Welt als ,profane Welt* gegeniiber
dem Sakralen: weil sie gerade als selbstindige Welt
vom allheiligen Gott gewollt ist. Es ist auch keine Welt
als ,kalte Welt® herausgesetzt aus Gottes Nihe und
Liebe: weil es das hochste Vertrauen der Liebe Gottes
ist, die Welt in ihre eigenen Krifte und ihre eigene
Verantwortung zu stellen.

Diese also echte, heilige und wahrhaft geliebte Welt
wird mit besonderem Nachdrucdk zur ,Erde® gerade in
der Menschwerdung Gottes: in der ,Gott so sehr die
Welt geliebt hat, dafl Er Seinen eingeborenen Sohn
gab...“ (Joh. 3, 16). Denn in der Menschwerdung
wird Gott nicht nur Fleisch und Blut des Menschen,
sondern in den Sakramenten der Kirche als Seines
sLeibes® wird die ,,Gnade® Seines Géottlichen Lebens
ausgeteilt in sichtbaren Zeichen der Erde, im Wasser
der Taufe, im Salbdl der Firmung, Priesterweihe und
Letzten Olung, und Brot und Wein des Opfers der
Messe ,sind® ,Mein Fleisch® und ,Mein Blut®. Die
gesamte Schopfung wird unerhdrt in das Leben Gottes
einbezogen, aber das tiefere Geheimnis dieses Ein-
bezuges ist, dafl Gott ,herabsteigt® (descendit), d. h.
~ganz Mensch® wird (totus homo) und ganz Erde, um
den Gesetzen und Kriften dieser Erde Sich ganz zu
iiberantworten, als , Weizenkorn fallend in die Erde®
(Joh. 12, 24)8.

Damit aber wendet sich die Frage um. Das wahrhaft

6 Vgl. als Durchfiihrung dieser , Theologie der Welt*
vom Verfasser ,Deus semper maior® (Freiburg 1939/40)
TIT 239—428 und ,Crucis mysterium® (Paderborn 1940)
52—84.

Religitse und wahrhaft Gottliche und wahrhaft Christ-
liche ist so wenig ,Entwertung der Welt“ und eine
»Entheiligung der Erde“, dafl umgekehrt alle Botschaft
von ,Wertung der Welt“ und ,Heiligung der Erde®
nur ein schwacher Schatten der Wertung der Welt und
Heiligung der Erde ist, die im wahrhaft Religiosen
und wahrhaft Gottlichen und wahrhaft Christlichen
enthalten ist.

Weltfeindliches Christentum und antichristliche Welt-
lichkeit, dieser vermeinte Gegensatz, sind vielmehr
Briider gleichen Bluts. Ein weltfeindliches Christentum
wehrt sich gegen die Liebe Gottes, darin Er die ,Welt
liebt® und darum diejenigen, die Er liebt, zu ,Strah-
len® und ,Wassern® dieser Seiner Liebe will. Und eine
antichristliche Weltlichkeit wehrt sich dagegen, die Welt
von der Liebe Gottes her zu empfangen als ,Strahlen®
und ,Strémen® Seiner Liebe. Es ist der eine Wider-
stand des Alten und Neuen Bundes bis zum Ende der
Zeiten (R6m. 9—r1): der Widerstand gegen die Liebe,
die Gott ist. Dieser Widerstand macht dann auch zu-
letze aus dem Gegensatz Gott— Welt den Gegensatz
Geist — Erde. Gott wird entgdttlicht zum Geist, wie
umgekehrt der Mensch sich iibermenschlicht zum selben
Geist. Dieser Geist dient nicht mehr als Glied in der
Welt, sondern wird zum gotthaften Sinn der Welt:
Welt ist Erde, die dem Geist gegeniibersteht oder in
ihn sich zu verwandeln hat. Aber eben dann wird auch
die Erde zum feindlichen Gegenpart des Geistes: ihn
aus seiner angemaften Hohe in die ,fruchtbare Tiefe®
hinunterzuholen. Der Widerstand gegen die Liebe, die
Gott ist, miindet also in das immer neue Spiel zwi-
schen Spiritualismus und Materialismus oder Biologis-
mus, zwischen ,Botschaft vom Geist“ und ,Botschaft
von der Erde”.

So fille Licht auf den christlichen Gebrauch des
Wortes Welt. Die Schriften des heiligen Johannes,
denen dieser Gebrauch hauptsichlich entstammt, spre-
chen ebenso von der ,Welt*, die ,Gotr geliebt hat®,
wie von der ,Welt“, die ,euch hafit“, und die ,ihr
flichen miifit*. Die ,Welt, mit der die Jiinger in
Kampf geraten, ist aber nur kurzer Ausdruck fiir das,
was dieselben Schriften die ,Juden® nennen. Es ist
nicht die Welt schlechthin, es ist auch nicht das Volk
des Alten Testamentes als solches, sondern es ist der
Alte Bund im Widerstand gegen den Herrn. Es ist der
Alte Bund, soweit er gegen die Menschwerdung Gottes
sich auflehnt, wie sie konkret in Christo erscheint. Die
Welt® der ,Juden® will nicht den Gott, der so ganz
und ununterschieden und machtlos in Seine Welt und
Menschheit und Erde hinein Mensch und Fleisch wird,
dafl Er als Kind erscheint und gewthnlicher Mensch
und Weizenkorn, das in die Erde fillt, und Brot und
Wein zu Speise und Trank (wie gerade das Evangelium
des heiligen Johannes um diese Geheimnisse kreist). Es
ist ,Welt®, die sich zunichst in einem Eifer um die
Unantastbarkeit Gottes wehrt: die gleichsam Gott gegen
Gott schiitzen will. Aber da eben dies héchste An-
maflung ist, ja wahrhaft satanisches Richten und Utr-
teilen iiber Gott, so demaskiert der Evangelist mit
Recht diesen ,Eifer fiir Gott® in die Realitit von
o Hochmut und Begierlichkeit*. Die ,Welt* des schein-
baren ,Eifers fiir Gott“ ist Welt, die sich gegen Gott
wehrt. Sie eifert fiir die Entriidktheit Gottes, weil sie
sich rein geschlossen fiir sich selbst will. So &ffnet sich
das Geheimnis der ,geliebten Welt® in dem Ausmaf, als

275



anerkannt ist das Geheimnis der , Welt Gottes®. — Das
Grundlegende ist, dal Welt und Mensch und Erde sich
restlos leben als das, was sie sind: ,in Thm leben wir
und regen wir uns und sind wir®, ja ,Seines Geschlechts
sind wir® (Apg. 17, 28) und (im vollen Geheimnis der
Menschwerdung) ,Seines Fleisches und Blutes* (Hebr. 2,
14). Das Vollendende dann ist, dafl Welt und Mensch
und Erde zu sich selbst lebendig und schaffend und lie-
bend ja sagen, wie Gott in Schopfung und Erlgsung
»50 sehr® ja gesagt hat und sagt zur ,Welt“. — Es
ist ein wahres ,Sterben ins Leben“. Zu sterben hat die

erbsiindige Welt, die sich zu Gott macht (als absoluten
Geist oder als absolute Erde). Dieses Sterben aber ist
bereits das Leben der ,geliebten Welt® als der Welt
echten Geistes und echter Erde, wie Gott ward ,ein
Mensch wie andere Menschen sonst* und also mit Sei-
nem Leben selber ja sagt zu echt geschopflicher Geistig-
keit und echt geschopflichem Erdentum. Die Weltlich-
keit des Widerstandes gegen die Liebe Gottes ist die
Welt, die im Kreuz dieser Liebe Gottes zu sterben hat.
Aber dasselbe Kreuz der Liebe Gottes ist die Auferste-
hung der ,geliebten Welt. Erich PrzywaraS8. J.

BESPRECHUNGEN

MARIOLOGIE

1. Mariengebeimnisse. Von Julius Tyciak. 80
(124 S.) Regensburg 1940, Pustet. Kart. M 2.30

2. Uber dich freut sich der Erdkreis Marienhymnen der
Byzantinischen Kirche. Von Kilian Kirchhoff.
80 (rgo S.) Miinster i. W. 1940, Regensburg. Kart.
M 4—

. Maria im Gottesgeheimnis der Schépfung. Ein Beitrag
zum metaphysischen Wesen des Christentums. Von
Dr.Rudolf Graber. 8 (122 S.) Regensburg 1940,
Pustet. Kart. M 2.—

4. Lukas. Das Evangelium des heiligen Lukas in theo-
logischer und heilsgeschichtlicher Schau. Von Josef
Dillersberger. Band I: Maria; Band 11: Heiliger
Anfang; Band III: Das Gnadenjahr des Herrn in
Galilda. 8° (Jeder Band etwa 200 S.) Salzburg
1939/40, Otto Miiller. Geb. M 3.40

1. Welche Bereicherung die Beschiftigung mit der dst-
lichen Liturgie auch uns zu geben hat, beweisen die Biicher
Tyciaks. Diesesmal geht’s um ein — wie der Abend-
linder oft meint — weniger zentrales Thema: Maria.

Und doch zeigen gerade die Ausfithrungen Tyciaks,
die sich eng an die dstlichen Viter anlehnen, wie we-
sentlich Marienverchrung ist fiir den, der die Mensch-
werdung Gottes zu Ende denkt. Tyciak hat auch ab-
gewogene Worte iiber die Spannung, die zwischen dem
Ewig-Zeitlosen und dem Geschichtlichen des Christen-
tums besteht, wie beides ineinander zu schauen ist. Der
Abendlinder bevorzugt das Geschichtliche, der &stliche
Mensch das Ubergeschichtlich-Zeitlose. Man denke etwa
an die Marienbilder der Kolner Schule oder die Stup-
pacher Maria und anderseits an die Marien-Tkonen des
Ostens auf ihrem iiberzeitlichen Goldgrund, welche das
Geschichtlich-Sinnliche fast aufgesogen sein lassen.

2. Und dann noch das andere, was der Osten uns, die
wir der Gefahr der Verbegrifflichung ausgesetzt sind, zu
geben hat: die farbige Pracht und religitse Glut des
Bildes und des Symbols. Kirchhoff hat schon recht in der
Einleitung zu der Ubersetzung dieser herrlichen Marien-
kanons: ,Die Sprache der Seele ist das Bild®, und dazu
jenes Sehnen, nicht zu erkennen, sondern zu schauen,
nicht zu wissen, sondern zu glauben.

3. Nicht unbeeinfluffit von &stlicher Theologie und
doch wieder im Ganzen schr selbstindig und in der zu-
sammenfassenden Schau original geben sich Grabers
Darlegungen, die gegeniiber einer allzu minnlichen,
rationalen abendlindischen Frommigkeitshaltung das
weithin {ibersehene weibliche Grundelement (natiirlich
im metaphysischen Sinn als mehr positive Bereithaltung

(]

276

und Gedfinetsein fiir die Gnade) ins Bewufitsein heben
wollen.

In dieser Sicht geht Graber von Maria aus und liflt
ihr Wesen in siebenfach gebrochenem Licht aufleuchten
in den Symbolen Ecclesia, Sophia, Agape, Virgo, Anima,
Neues Geschlecht, wobei freilich die Anlehnung an die
»heilige® Zahl sieben, die die Ganzheit des Irdischen
darstellen soll, etwas gekiinstelt erscheint. Das Ganze
ist nicht eine streng wissenschaftliche Darlegung, aber
doch gut unterbaut aus Vitern, Theologen und heutigen
Denkern.

4. In die Reihe der marianischen Literatur gehort
wohl auch diese Darlegung des marianischen Evan-
geliums des heiligen Lukas. Uber Dillersberger wurde
ja schon einiges gesagt in dieser Zeitschrift (138[1941]).
Dillersberger lehnt es ab, sich auf eine bestimmte Exe-
gese festlegen zu lassen. Sie sei weder ,pneumatisch®
noch die ,einzig richtige* noch eine ,tiefe und leben-
dige®. Insbesondere der erste Band in seiner Huflerst
eingehenden, vielleicht hie und da etwas eigenwilligen
Art, nimmt gefangen und gibt zumal in der Gegeniiber-
stellung der Zacharias- und Elisabeth-Perikopen und
den Verkiindigungsperikopen fraglos neue Einsichten.
Mag man sich auch nicht ganz iiberzeugen lassen von
allen Einzelheiten, z. B. davon, wie der Verfasser gerade
hier die erste trinitalische Offenbarung siecht — das
Ganze ist keine Spielerei, sondern wirklich ein Versuch,
ehrfiirchtig, wie getffneter Seele das Evangelium auch
in seinen sogenannten ,Kleinigkeiten® wirklich ernst zu
nehmen. Fiir seine Sicht dankt Dillersberger vor allem
auch Feckes, Le Fort und Oda Schneider, wihrend die
vor einigen Jahren von Donatus Haugg vertretene Auf-
fassung iiber Mariens Willen zur Jungfriulichkeit als
eine allzu rein natiirliche und der gesamrgldubigen Auf-
fassung nicht entsprechende abgelehnt wird.

Th. Hoffmann S. J.

BILDENDE KUNST

Die Kunst der Vilker. Von Heinrich Liitzeler
gr. 80 (XVI u.388 S. mit 379 Bildern im Text und

4 farbigen Tafeln.) Freiburg 1940, Herder. M 8.20,

geb. M 9.80 ;

Idee, Form, Kiinstlerindividualitit, Volk, soziale oder
religivse Wirkkraft sind die Gesichtspunkte, unter denen
Kunst betrachtet werden kann. Liitzeler hat in diesem
Buch die Kunst als Ausdruck vélkischer Bedingtheiten
zu fassen versucht, und das ist ihm bestens gelungen.
Bei der groflen geistigen Spannweite, die ihm eigen ist,
fallen {iberall Schlaglichter auch auf die andern Be-



