mit dem, was die Wirklichkeitswissenschaften er-
arbeiten, ihre Begriffe durchdenken und erneuern.
Selbst eine ganz und gar auf die Vergangenheit
eingeschworene Philosophie miifite diese Verbin-
dung behalten und diese Erneuerungsarbeit leisten;
schon deshalb, weil die Worter nur Zeichen fiir
die Begriffe sind und die Begriffe ihr Leben nur
im menschlichen Denken haben, das sich dauernd
wandelt. Es wire kindlich, zu glauben, dafl man
einen menschlichen Begriff unverindert durch die
Jahrhunderte bewahren konnte, selbst wenn man
ihm noch so viele Erklirungen beigibe. Die Er-
neuerungsarbeit mufl also von Menschen geleistet
werden, die selbst dem Irrtum unterworfen sind.
Und da die letzten Entscheidungen der Philo-
sophie die hochsten Wertungen einschlieflen, so ist
cine vollig objektive Haltung des Philosophen
unmdglich. Der Philosoph mag noch so sehr iiber-
zeugt sein, rein lehrhafte Entscheidungen zu fillen,
in Wirklichkeit ist er mit seiner Person, ja mit
seinem Herzen beteiligt. Deshalb fillt jedem, der
Philosophie betreibt, auch eine sittliche Entschei-
dung zu. Je tiefer er von dem Willen zur Wahr-
heit durchdrungen ist, desto echter wird seine Ent-
scheidung ausfallen.

Aber so wichtig die Entscheidung des einzelnen
ist, so ist doch viel bedeutsamer die Stellung, die
die Philosophie im Kosmos der Wissenschaften

und in den Ordnungen der Menschengemeinschaft
einnimmt. Es ist durchaus nicht gleichgiiltig, ob ein
Zeitalter die Philosophie hochschitzt oder nicht;
da der Mensch als solcher ein geborener Meta-
physiker ist, werden immer zahlreiche Berufene
und Unberufene sich mit diesen Fragen befassen.
Viel wichtiger ist, dafl der Behandlung dieser Fra-
gen der gebiihrende Platz sowohl in dem Aufbau
des Bildungswerkes wie in der Ordnung der
Wissenschaften ecingerdumt wird, und dafl die
Philosophie so wirkt wie die Grundmauern eines
Gebdudes. Denn schliefilich ist ein Gebiude nur
so viel wert als seine Grundmauern. Der Fort-
schritt in der Philosophie besteht letztlich darin,
dafl eine metaphysische Grundhaltung das Bil-
dungsgefiige des Volkes zusammenfaflt, dafl diese
Grundhaltung belebt wird durch das natiirliche
Verlangen nach unbedingter Wahrheit und den
Willen, im Wandel der Zeitideale die mensch-
lichen Urfragen auch wissenschaftlich und denkerisch
trotz aller Ehrfurcht vor dem Geheimnis zu be-
wiltigen, und dafl diese Haltung im BewuBtsein
des Volkes wirksam ist. Je tiefer und fester diese
Erkenntnis verankert ist, je lebendiger jenes Ver-
langen sich regt, um so mehr und unerschiitterlicher
befindet sich die Seele des Volkes im fruchtbaren
Gleichgewicht.

UMSCHAU

NEUER THOMISMUS

Martin Heidegger und Nicolai Hartmann bezeichnen
in der heutigen Philosophie den Versuch, sowohl auf die
alte klassische Tradition der Antike und Scholastik
zuriickzugreifen, wie aber auch diese Tradition zu einer
Philosophie letzter Geschlossenheit der Welt zu deuten.
So lebt in Heidegger insbesondere ein skotistischer Dyna-
mismus und Energetismus, in Hartmann aber ein Aristo-
telismus des bewegten Schwingens der Welt in sich selbst.

Es ist selbstverstindlich, daf von hier aus katholische
Philosophen den parallelen Versuch unternchmen, Tho-
mas von Aquin zum Philosophen einer dhnlichen Ge-
schlossenheit der Welt zu deuten, die aber, in aller
Geschlossenheir, doch die Frage nach Gott offen lific,
Zu den Versuchen Karl Rahners (Geist in Welt, Inns-
brudk 1939) und Gustav Siewerths (Der Thomismus als
Identititssystem, Frankfurt r939) tritt nun die Schrift
Max Miillers iiber ,Sein und Geist“1, Sie ist ihrem
Thema nach fast so etwas wie Programmschrift einer
ganzen Richtung. Wie Heidegger und Hartmann wieder
das Sein, nicht das Bewuftsein, als das Urspriingliche
nehmen, so will diese neue katholische Philosophie einen
Thomas des Primats des Seins. Dieser neue Thomismus
(den Miiller ausdriicklich gegen Suarezianismus, Molinis-
mus und Neuscholastik stellt: vgl. 195 usw.) ist darum
einerseits von der heutigen Seins-Problematik her orien-

1 Sein und Geist. Von Max Miiller. (VII u. 232 S.)
Tibingen 1940, J.C.B.Mohr. M 12.—

tiert, stellt sich aber anderseits als Thomas-Deutung
dar. Von der heutigén Seins-Problematik her geht die
besondere Richtung auf eine moglichst innere Ge-
schlossenheit zwischen Geist und Sein. Von der Thomas-
Deutung her entspringt der Versuch, die Unterscheidung
zwischen Geschopf und Gott in diese Geschlossenheit
einzubauen?2.

Das erste in diesem Aufbau ist eine moglichst idente
Realitit des ,Seins® (139 ff.). Darum erscheint das Sein,
vom Thomismus Maréchals her, in der Eindeutigkeit
des ,ist“ der Kopula im Urteil, wie im Satz ,Der Tisch
ist grin® das ,ist® beides, Tisch und griin, ident setzt,
Darum erscheint das Sein, von der Existenz-Phéno-
menologie Heideggers her, als das ,Sein des Seiendea®
(ja noch schirfer als bei Heidegger, weil dieser das Sein
wiederum als Zeit ausdeute: 8 Anm. 1, 29 Anm. 1),
Darum erscheint das Secin, von der Existenz-Aporetik
Jaspers® her, als das ,letzte Umgreifende und Umfas-
sende® (6), das ,Allumfassende, Einschliefende, Um-
gebende® (45). Darum ist das Sein endlich, von Rilkes
,Duineser Elegien® her, , Wirklichkeit* der ,Dinge® der
oErde® (138 232). — Dieses ,ist* der , Wirklichkeit® der
#Dinge® der ,Erde® ist aber — zweitens — ,nur eine
Teilverwirklichung der vollen Aktualitdt des Seins®. ,Die
andere Teilverwirklichung® *ist die ,Wahrheit der

® Zur Gesamtbeurteilung dieser neuen Richtung vgl.
unsere Abhandlung ,Reichweite der Analogic usw.”
(Scholastik, Juli und Okt. r940).

301



Erkenntnis. ,Erst in Wahrheit und Wirklichkeit ist die
volle Aktualitit des Seins erreicht im Seienden und im
Geiste® (138). So prigt es sich wiederum in der Iden-
titdtsform des Urteils aus: ,in jedem Urteil Geist und
Wirklichkeit, Rationalitit und Realitit in einem gesetzt
und erkannt® (112). — Dann aber — drittens — kehrt
in dieser Identitit das Verhiltnis zwischen Geist und
Wirklichkeit sich um. ,Wahrheit® ist ecinerseits als
»alstuelle Intelligibilitit des Seins® die ,Aktualitit des
Scins als solchen® (88), das ,Da“ des ,Was* des Seins:
so dafl das ,Sein in der Einsicht® (esse in intellectu)
erst der ,Ort der Einheit von Da und Was® ist. Ander-
seits aber ist Wahrheit ,immer Selbstbewufltsein des
Geistes” (133), und in diesem ,SelbstbewufBtsein des
Geistes wird das objektive Bewufitsein von Sein® erst
eigentlich ,wahr® (133). Folglich, so schlieft Miiller,
mufl das Sein selbst (also als ,ist* der , Wirklichkeit®
der ,Dinge* der ,Erde®) ein ,Geistiges ohne Bewufdt-
sein® sein (r33). Wie der Geist ,im Verstindnis des
Seins das Sein selbst® ist (65), so sagt die Erkennbarkeit
des Seins die eigene Geistigkeit des Seins: , Intelligibilitit
des Seins“ als ,seine Intellektualitit® als ,,die Geistig-
keit des Seins® selbst (67). Aus dem Verhiltnis zwischen
»Geistbezogenheit des Denkbaren® und ,,Seinsbezogen-
heit des Denkens“ (72) wird das innere Zueinander
zwischen seiendem Geist und geistigem Sein: die ,un-
auflgsliche Verflochtenheit von Sein und Geist als dem
auf verschiedene Weise...seienden Geistigen® (231).

Diese ,, Verflochtenheit“ von Geist und Sein zu einem
»auf verschiedene Weise ...seienden Geistigen® ist auf
der einen Secite ein Thomismus unter der Form Hegels:
»Geistigkeit des Seins® und ,,Unendlichkeit des Geistes®
(133). Auf der andern Seite aber soll, in einem Thomis-
mus unter der Form Rilkes, der Geist konkret geschen
werden in der ,Endlichkeit des geschaffenen Menschen®
(133) und das Sein konkret gesehen werden als , Wirk-
lichkeit* der ,Dinge* der ,Erde®. Das eine ,seiende
Geistige® von Geist und Sein ist das ,auf verschiedene
Weise in der Materie seiende Geistige* (231) und darum
die ,endliche wirkliche Welt* von ,Mensch und Ding®
(138).

Mit dieser Doppelseitigkeit, eines Thomismus unter
der Form Hegels und eines Thomismus unter der Form
Rilkes, will diese neue, katholische Philosophie eine
positive Weltlichkeit von Geist und Erde grundlegen,
und doch so, dafl der Blick zu Gott bleibt. — Da Geist
und Sein kraft ihres Wesens ,unloslich verflochten®
sind als ein zuletzt irgendwie identes ,seiend Geistiges®,
so sind sie es auch in ihrer ,materialisierten® Form,
d. h. als ,Mensch® und ,Dinge der Erde®, und so ist
die ,endliche, wirkliche Welt* von ,Mensch und
Ding* nicht nur ,geschlossen®, sondern fast so etwas
wie eine Identitit zu sich selbst. — Aber da Geist
sUnendlichkeit® sagt und Sein ,Geistigkeit®, so ist erst
Gott als unendlicher Geist und geistiges Sein die Er-
fiillung der ,unaufléslichen Verflochtenheit* von Geist
und Sein. ,Das volle und ungespaltene Beisichsein des
Seins selbst im adiquaten Akte und der adiquaten
Konkretisierung  geschieht nur im iiberformalen, un-
endlichen Sein selbst als'dem ipsum esse. In ihm haben
Sein und Geist jene Identitit erreicht, die dem eigent-
lichen Wesen beider entspricht® (232),

Daoch eben hierin erheben sich die Schwierigkeiten.
Der Geist ist in dieser Philosophie das Ein und Einzige.

302

Ist es also ein Spiritualismus, der (nach unten hin) fiir
Erde und Leben und Mensch einen eigenen positiven
Sinn ldft? Und ist es ein Spiritualismus, der (nach oben
hin) Gott auch noch gegen den Geist unterscheidet (weil
Gott nur Gott ist, wenn Er in ,immer groferer Un-
dhnlichkeit® zu aller ,noch so grofien Ahnlichkeit®
stcht, also auch zur Ahnlichkeit des Geistes)?

Beginnen wir mit der Beziehung des ,Geistes® nach
unten. Die ,endlich wirkliche Welt von ,Mensch und
Ding“ kommt bei Miiller zustande durch ,Materiali-
sierung® (231) und ,Selbstentfremdung® (79) des ur-
spriinglich rein Geistigen: da der urspriinglich unend-
liche Geist als ,Endlichkeit des geschaffenen Menschen®
erscheint (r33), und Mensch und Dinge der Erde
»seiender Geist“ und ,geistiges Sein® sind im Zustand
der ,Materie“ und also ,sich selbst entfremdeter Geist®
(79). Ja, da das ,Was des Seins“ die ,fundamentale
Geistigkeit® des Seins ist (133), so ist eigentlich schon
jedes reale (nicht erkenntnismiflige) Da dieses Was,
d. h. die Existenz der Dinge, anhebende Materialisie-
rung und Selbstentfremdung des einen-Seins, das seien-
der Geist und geistiges Sein ist. Hat aber dann die
Welt von Mensch und Ding der Erde, im Unterschied
zum rein Geistigen, einen Eigen-Sinn und Eigen-Wert,
oder ist sic nicht vielmehr nur Materialisierung und
Selbstentfremdung des reinen Geistes? Erde als defor-
mierter Geist?

Ahnlich miissen wir aber auch in Bezug auf die Be-
ziehung des ,Geistes* nach oben fragen. Die ,Identi-
tit“ von ,Sein und Geist* ist das ,eigentliche Wesen
beider® (232). Dieses ,eigentliche Wesen® erscheint im
Geschdpf ,materialisiert: indem ,Geist als endlicher®
und ,Ding als welthaft-geschaffen® ein ,Zusammen®
sind und so ,der eigentliche Ort der Wirklichkeit, die
»Verwirklichung*® (232). ,Adiquat® aber, also rein,
erscheint es in Gott und als Gott: als ,schlechthin un-
endlicher Geist®, der ,das volle und ungespaltene Bei-
sichsein des Seins selbst im addquaten Akte und der
addquaten Konkretisierung® ist (232). Erscheint aber dann
Gott von der Geschépflichkeit als solcher her? Oder ist
nicht vielmehr das ,eigentliche Wesen* von ,Sein und
Geist“ das Primire, und sind nicht Gott und Geschépf
sachlich sckundire Weisen innerhalb seiner: innere
Spannweite oder innere Dialektik des ,seienden Geistes®
und ,geistigen Seins?* Erscheint Gott als das schlecht-
hinnige Oberhalb von allem (und so erst innerhalb von
allem)? Oder erscheint Er innerhalb von Geist und
Sein?

Wenn das Letzte ist die ,Identitdt von ,Sein und
Geist®, ist dann nicht Erde aus ihrer Eigenwirklichkeit
hinauf entwertet in den Geist: als Geist in Materie?
Und ist nicht entsprechend Gott aus Seiner unableit-
baren Souverdnitit hinunter gesetzt in denselben Geist:
als Geist ohne Materie?

Diesen Fragen will Miiller offenbar begegnen, wenn
er grundsitzlich die ,Analogic® als ,Mittel der Durch-
fithrbarkeit der Ontologie® (49ff.) bezeichnet. Aber sic
gilt nach ihm fiir das Verhiltnis des (metaphysischen)
»Seins® zu allem (konkret) ,Seienden“. Das ,Sein® in
sich selbst liflt sich identisch und einsinnig herausheben:
als einsinniges ,ist“ aus dem ,Ist-sagen® des Urteils.

So hebt sich nun deutlich das Gesicht dieses neuen
Thomismus ab. Er geht mit dem franzésisch-belgischen
Thomismus den Weg, Thomas auf ein sachliches System-



prinzip zuriickzufithren: auf den Platonismus des Eidos,
d. h. auf die Ewigkeit und Unendlichkeit des Was des
Seins, der Essenz. Das Da, die Existenz, ist darum fiir
thn der eigentliche Grund der ,Endlichkeit®, wihrend
das ,Was des Seins® an sich ewig und unendlich ist
(200 Anm.). Methodisch aber ist es der besondere Weg
Maréchals: das Identititsprinzip als Urprinzip zu neh-
men. Es ist damit Thomismus durchaus in der geschicht-
lichen Abfolge vom Bafiezianismus zum modernen
Thomismus Sertillanges’, Garrigou-Lagranges und Ma-
réchals: Thomas gedeutet zu Platon und Dionysius
Areopagita hin (wie Suarezianismus usw. ithn zu Ari-
stoteles hin sehen).

Aber solchem Thomismus gegeniiber steht zuletzt der
eigentliche Thomas, fiir den, nach seinem Wort aus den
Quaestiones disputatae (De spir. creat. a. § corp.), weder
Platonismus noch Aristotelismus Systemprinzip sind:
weil er iiberhaupt kein System ist, sondern die klassische
Durchfithrung dessen, was das Vierte Laterankonzil
mit seiner Analogie-Formel gegeniiber allen philoso-
phischen und theologischen Systemen tut: alles allein
zu messen an der Wahrung sowohl echter Souverinitit
Gottes (auch und gerade gegeniiber einem ,,reinen Geist®)
wie echter Eigenstindigkeit aller Formen und Stufen
der Schopfung (Erde und Leben und Mensch wie Geist) 1.

Erich Przywara S. J.

BISCHOF HEINRICH HOFSTATTER
(1839—1875)

Passau zdhlt in der langen Reihe seiner Bischtfe nicht
wenige iiber ihre Zeit hinausragende Minner, die auch
im allgemeinen geschichtlichen Werden eine Rolle ge-
spielt haben: einen Piligrim, einen heiligen Altmann,
cinen Urban von Trennbach, vier Kardinile, die beiden
Lamberg, Firmian und Auersberg, die als Diplomaten
hervorgetreten sind und zur Kultur des Barock und
Rokoko ihren namhaften Teil beigetragen haben. Zu
ihnen ist auch Heinrich Hofstitter zu rechnen, seit der
Sikularisation der grofite Bischof der Dibzese. Wah-
rend seiner 35 jihrigen Regierungszeit hat er seinen
Sprengel neu gestaltet und durch seine Tatkraft die Be-
strebungen des Gesamtepiskopats stark beeinflufi.

Josef v. Gorres, in dessen Kreis Hofstitter wihrend
seiner Miinchner Zeit viel verkehrt hat, nannte ihn ein-
mal den besten Bischof Deutschlands. Jedenfalls war
Hofstitter zu manchen Zeiten der genannteste Bischof
in Deutschland. Am Vatikanischen Konzil hat er wegen
Krankheit nicht teilgenommen; nicht wenige kirchliche
und auflerkirchliche Stimmen schoben ihm andere Be-
weggriinde unter und rechneten ihn von jener Zeit an
zu den Gegnern der Unfehlbarkeit; vereinzelt wollte
man ihn sogar fiir eine Nationalkirche in Anspruch
nehmen. In der Frage Kirche und Staat, die im 19. Jahr-
hundert lebhaft erértert wurde, suchte er eine mittlere
Linie einzuhalten, wurde aber in seinen Absichten viel-
fach nicht verstanden. Seinen Amtsbriidern galt er als
Fithrer in kirchenpolitischen Fragen; zuweilen wurde

1 Vgl. vom Verf.: Thomas von Aquin (Ringen der
Gegenwart, Augsburg 1929, Il 906 ff.); Kant heute
(Miinchen 1930) 48—75 88—r1o5; Analogia entis I
{Miinchen 1932); Reichweite der Analogie usw. (Scho-
lastik, Juli u. Okt. 1940).

aber seine Eigenwilligkeit auch storend empfunden:
Viel kritisiert wurde die Stellungnahme des Passauer
Bischofs zu den Vereinen. Auch seine rastlose Griin-
dungstitigkeit fiir Kirchen und kirchliche Anstalten
fand nicht lauter Lobredner; man norgelte an seinem
Geschmadk und an der schroffen Art seines Vorgehens.
Sein Charakter fand schon zu Lebzeiten verschiedene
Beurteilung; man hob ihn als Heiligen zum Himmel,
man wies aber auch entschieden auf Schattenseiten
hin; man sagte namentlich, ,dafl er voll Herrschsucht
sei*. Hettinger kennzeichnet ihn mit dem bekannten
Wort: ,Grofle Berge werfen auch grofle Schatten.®

Hofstitter 1 wurde am 15. Februar 1805 geboren als
Sohn cines Kaufmanns im kleinen Marktflecken Aindling
bei Aichach i. Obb.; seine Mutter war eine Bierbrauers-
tochter aus Burghausen. In Miinchen, wohin seine Eltern
1809 iibersiedelten, studierte der junge Hofstitter die
Rechte und war am Landgericht Miinchen-Au als Rechts-
praktikant titig. 1831 wendete er sich der Theologie
zu. Nach kurzer Seelsorgstitigkeit wurde er in Miinchen
Domvikar und mit 31 Jahren Domkapitular. Als der
edle Bischof Riccabona in Passau 1839 starb, lenkte
Minister Abel die Aufmerksamkeit des Konigs Ludwig I.
auf den jungen Domherrn, und der Konig, bei dem
Hofstdtter in Gunst stand, war sofort einverstanden,
dafl er zum Bischof von Passau ernannt werde. Mit
35 Jahren trat er sein Amt an, und 35 Jahre lang
wirkte er.

Will man diesen Bischof verstehen, dann ist seine
Personlichkeit, sein Bildungsgang und das Hauptziel
seiner bischoflichen Amtstitigkeit ins Auge zu fassen.

Heinrich Hofstitter erweckte schon von Jugend auf
besondere Hoffnungen. Der Vorstand der Michaels-
Hofkirche, Petrus Werner, dessen geistlicher Leitung er
sich wihrend des Studiums der Theologie unterstellte,
urteilt in einem Zeugnis: ,Heinrich Hofstdtter iibertrifft
alle Studiosos der gesamten Universitit Miinchen an
Genie, Wissenschaft und Moralitidt®; ,er wird durch die
Energie seines Geistes in allen Verhiltnissen seines
Lebens durchgreifen und unter dem hochwiirdigen Kle-
rus der Erzdidzese ganz sicher als eine Zierde desselben
Epoche machen®2. ,Er ist eine auflerordentliche Per-

1t Heinrich Hofstdtter, Bischof von Passau
1839—1875. Zum Hundertjahrgedichtnis seines Re-
gierungsbeginns bearbeitet von Dr.Franz Xaver
Zacher. 80 (IV u. 606 S. u. 32 Bilder.) Passau 1940,
P.Egger. Kart. M 12.— Das umfangreiche Werk fufit
auf umfassenden Aktenstudien, zeichnet den Charakter
und die Titigkeit des Bischofs auf den verschiedenen
Gebieten und verteidige ihn gegen Mifiverstindnisse
und Anklagen. Wer ein lebendiges Bild des r9. Jahr-
hunderts mit seinen offenen Bestrebungen und geheimen
Antrieben in sich trigt, dem wird auf diesem Hinter-
grund Hofstidtter erst recht als kraftvolle Personlich-
keit, freilich auch mit einer gewissen Starrheit er-
scheinen. Gleichwohl bedarf er dann weniger der
Rechtfertigung, da die Bewunderung fiir die Unerschiit-
terlichkeit und Gréfle im Kampf mit dem Staatskirchen-
tum und dem grundsatzlosen Liberalismus sich mit der
Einsicht in gewisse Grenzen des durch und durch juri-
stischen, nach strenger Heiligkeit strebenden Menschen
vertrigt. (Anmerkung der Schriftleitung.) :

2 Die Zitate sind dem Buch entnommen.

303



