Johann B. Schuster S.J., Kollektivschuld

lichen, ethischen, politischen, wirtschaftlichen und sozialen Fragen durch-
denkt und ihm dann den Weg aus dem Chaos erhellt? Erst nach dieser Untei-
suchung liBt sich die Frage richtig stellen und beantworten, was wir ver-
niinftigerweise tun konnen und sollen. So beruht fiir das deutsche Volk alle
Hoffnung einer lichteren Zukunft auf der inneren Lauterung. Der deutsche
Acker muB} erst griindlich umgepfliigt werden, um fiir eine neue, bessere Saat
bereit zu sein.

Was dem deutschen Volk die Beschreitung des steilen Weges, der vor ihm
liegt, erschwert und behindert, ist neben der Trigheit des Herzens die
Verbohrtheit jener Deutschen (NutnieBer der vergangenen Irrtiimer!), die
stur und im eigentlichen Sinne unverschimt behaupten, daBl der bisherige
Weg doch der richtige gewesen sei, nur habe das deutsche Volk leider Pech
gehabt. Was sie bedauern, ist nicht die Begehung, sondern der MiBerfolg
der Verbrechen. Gegen ihren dumpfen oder auch gewalttitigen Widerstand
mulfl die Umkehr sich durchsegen, und daher diirfen wir uns nicht wundern,
wenn dem deutschen Volk auch im Innern noch harte Kiampfe bevorstehen.

Wir wissen nicht, welche Pline Gottes Vorsehung mit der gegenwirtigen
Menschheit hat. Wir wissen nur, daB die Wandelbarkeit der menschlichen
Dinge unabsehbar ist und wir in einer Zeit ungeheurer Umwiilzungen leben.
Wenn das deutsche Volk endlich aus seiner eigenen Vergangenheit lernt
und den dimonischen Michten der Verlogenheit und MaBlosigkeit wider-
steht, dann kann es wohl geschehen, dall es — arm geworden und ge-
demiitigt, aber innerlich erneuert und gegen die Versuchungen der Macht
gefeit — an geistigen Giitern mebhr gewinnt, als es an materiellen ver-
loren hat.

Kollektivschuld
Von JOHANN B. SCHUSTER S.J.

Gibt es Kollektivschuld? Oder handelt es sich blo um ein Schlagwort, um
eine boswillige Erfindung unserer Feinde, die ein ganzes Volk verfemen und
strafen wollen? Einem jeden ehrlichen Deutschen ist es unbehaglich zumute,
wenn er von Kollektivschuld hort oder gar zur Frage der Kollektivschuld
Stellung nehmen soll. Kein Volk der Welt hat, vielleicht von ganz wenigen
abgesehen, so Schweres und Grauenvolles iiber sich ergehen lassen miissen
wie Deutschland unter der Herrschaft Hitlers. Auch wenn seit mehr als einem
Jahrzehnt eine umfassende Weltpropaganda die Kunde von den Greueln und
Verbrechen, die in unserer Heimat begangen wurden, in die fernsten Linder
brachte, so haben wir das Gefiihl, daB nur sehr wenige Menschen im Aus-
land mit- und nachempfinden konnten, was ein groBer Teil unseres Volkes,
der Hitler innerlich ablehnte, unter der raffinierten Unterdriidcung und Ver-
nichtung des gesamten Volkes, seines Landes, seiner Kultur, seines christ-
lichen Erbes gelitten hat. Und nun sollen wir, nachdem die Schrecken des

101



Johann B. Schuster S. J.

Bombenkrieges ein Ende gefunden haben, Rede und Antwort stehen auf
die Anklage auf Kollektivschuld des gesamten Volkes. Gibt es heute nicht
dringendere Fragen und Note? MuB nicht eine ganze Welt ihre Krifte ver-
einigen, um die drohenden Weltgefahren von Hunger und Seuchen zu
bannen? Troy alledem konnen wir an der Frage der Kollektivschuld nicht
gleichgiiltig, verdchtlich oder unwillig voriibergehen. Es ist keine natur-

- widrige Selbstbeschmuung des eigenen Volkes, sich ehrlich und offen zu

 fragen, ob und inwieweit auch das ganze Volk mit den eigentlichen Ver-
| brechern mitschuldig geworden ist, ob es wirklich so etwas gibt, wie Kollekiiv-
‘schuld, unter welchen Bedingungen und in welchem Grade solche Mit-Schuld

eintritt.
Es haben denn auch nicht wenige ernste und verantwortungsvolle Mianner
ihre Meinung zur Frage der Kollektivschuld geiuBert. Wegen ihrer Stellung,

ihres Charakters, ihres Leidenschicksals, nicht minder wegen der aufgeschlos-

senen und sittlich empfindenden Haltung haben sie Anspruch auf Gehor ver-
dient und auch in weitem MaB gefunden. DaB von einer unkritischen Gesamt-
verurteilung des ganzen Volkes nicht geredet werden darf, ist schon von
héchsten unparteiischen Stellen verkiindet worden. Die Frage der Kollektiv-
schuld wurde aber von Anfang an zum Teil mit der anderen Frage verbun-
den, nimlich der Pflicht und Notwendigkeit eines 6ffentlichen Schuldbekennt-
nisses vor der ganzen Welt. Dieser Punkt steht nun gewiB nicht auBer allem
Zusammenhang mit der Tatsache einer Kollektivschuld. Wenn jemand nach
gewissenhafter Priifung aller notwendigen Bedingungen zur ehrlichen Uber-
zeugung kommt, da ein Volk ein groles MaB solcher Kollektivschuld auf
sich geladen hat, dann wiire auch die weitere Frage nach einem &ffentlichen
Schuldbekenntnis zu priifen. Aber diese zweite Frage ist nicht ohne weiteres
schon geldst durch die Feststellung einer wahren Kollektivschuld. Es bedarf
noch besonderer Uberlegungen dariiber, wer befugt ist, im Namen des
ganzen Volkes ein offentliches Schuldbekenntnis vor der Welt abzulegen,
wer das Recht hat, ein derartiges Bekenntnis zu fordern, welche Wirkungen
cin indiskretes Bekenntnis fiir das eigene Volk unter den jeweiligen poli-
tischen Verhiltnissen nach sich ziehen wiirde. Aus diesem Grunde ist ¢s
richtiger, einstweilen nur die Frage der Kollektivschuld zu behandeln. Sie
ist auch fiir sich allein schon schwer genug und erfordert nicht bloB als
selbstverstindliche Voraussegung den unparteiischen Willen zur Gerechtig-
keit jenseits von aller Rachsucht und getarnten politischen Absichten, son-
dern auch ein nicht geringes MaB von moralischen und sozialen Kenntnissen
sowie eine Aufgeschlossenheit fiir die tiefsten religios-sittlichen Gegenwarts-
anliegen. Unter dieser dreifachen Riicksicht sei hier die Frage von der Kol-
lektivschuld behandelt.

Wer ein ganzes Volk schuldig spricht, muf sich zu allererst klar sein iiber
Wesen und Bedingungen einer Schuld und Kollektivschuld iiberhaupt, er
muf} iiber ein entsprechendes soziologisches Wissen verfiigen, um den Ein-
fluf} der gesellschafilichen Struktur auf Erkenntnis, Verantwortungsfihig-

102



Kollektivschuld

keit und Wirkungsmoglichkeit einer despotisch beherrschten Masse zu ver-
stehen, er muB zulet, wenn er es wagt, auf Grund der ethischen und sozialen
Uberlegungen eine Kollektivschuld zu bejahen, ein lebendiges Gespiir fiir
die Zeit, ihr Grauen und ihre Schrecken, ihre unermeBlichen Leiden und
ihre Dimonie, vor allem aber fiir die unlosliche Verflechtung der ganzen
Menschheit oder ihrer fithrenden Vilker in solche Kollektivschuld besigen.
Erst wenn all diese Bedingungen erfiillt sind, ist die so naheliegende Gefahr
eines Fehlurteils gebannt.

e -"('gif‘.---.

I hae B

{

Unter welchen Bedingungen kann man von Schuld und Kollektivschuld
reden? Wer ist zustindig in der Entscheidung dieser Fragen? Und worin
liegt das eigentlich moralische Problem oder der Ausgangspunkt unseres
ganzen Fragens? Um mit dem Letten zu beginnen, kann man antworten,
es gab nach allgemeiner Auffassung in unserem Volke eine kleinere Zahl
von Verbrechern, die eine weit groBere Masse von Unterworfenen beherrsdchte.
Diese Masse der Beherrschten lehnte zwar innerlich die verbrecherischen
Methoden der Unterdriicker ab, leistete auch #duBerlich keine unmittelbare
Beihilfe —, aber sie schwieg, sie ertrug eine solche Regierung, sie stiirzte
diese Selbstherrschaft nicht, stiigte sie wenigstens mittelbar und indirekt,
indem sie durch ihre Mitarbeit am gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und
staatlichen Leben zugleich deren Macht und Méglichkeit zu weiterem Ver-

brechertum sicherte. Schweigen und Unterlassung eines tatkriftigen Wider-) Auccc
standes sowie indirekte und mlttelbare Mitwirkung zu den Taten einer ver- |

brecherischen Regierung, darin “diirfte nach der offentlichen Meinung des

Auslandes vorzugsweise die Schuld des deutschen Volkes bestehen, und diese .f
Schuld ist eben eine Kollektivschuld. Zweifellos ist diese Formel bei all ihrer

groBziigigen Primitivitat geeignet, als Ausgangspunkt einer sachlichen und
unparteiischen Untersuchung zu dienen. Die zwei Tatsachen sind ja unbe-
streitbar: der gewaltsam unterdriickte Teil des Volkes ertrug die Despotie,
ohne sie zu stiirzen, und leistete durch ihre Mitarbeit am gesellschaftlichen,
politischen und wirtschaftlichen Leben in Friedens- und Kriegszeit wenigstens
indirekte und mittelbare Unterstiigung der Regierung. Aber da beginnt ja
gerade erst die entscheidende Uberlegung, ob Dulden und indirekte Mitarbeit
in jedem Fall, ohne Ausnahme, schuldbar, tadelnswert, verbrecherisch oder
mindestens unehrenhaft und schwichlich ist.

Es ist Sache der Moralwissenschaf t, dariiber die Entscheidung zu
treffen. Sie ist zustdndig fiir diese Frage. Es gibt unbezweifelbare Grundsige,
die schon lingst gefunden, erhirtet und gekldrt sind und auf die verschieden-
sten Lebensgebiete, private und 6ffentliche, angewendet wurden. Nur von
diesen Grundsizen aus gibt es eine sichere, klare und gerechte Antwort auf
die Frage nach der Méglichkeit und Wirklichkeit von kollektiver Verschuldung
und Verantwortung. Diese Grundsite sind nun gewiB nicht ausschlieBliches

103

LA

e



Johann B. Schuster S. J.

Eigentum eines strengen Fachwissens, das dem natiirlichen sittlichen Emp-
finden vorenthalten bliebe. Oft genug weil das unbefangene sittliche Urteil
und die verantwortungsbewullte Entscheidung der Stunde auch ohne fachlich-
wissenschaftliche Vorbildung das Rechte zu treffen. Nicht alles Schweigen und
Dulden des Bésen kann oder muBl bose sein. Ein sicher nugloser Widerstand
kann nicht ohne weiteres als pflichtmiBig oder auch nur empfehlenswert
bezeichnet werden. Aber die tiefere und allseits einleuchtende Begriindung
zu geben und vor allem die Anwendung der Moralgrundsige auf die ver-
schiedenen privaten und éffentlichen Lebensgebiete sowie deren Bedingungen
und Grenzen festzustellen, das ist zunidchst nicht Sache des natiirlichen,
spontanen sittlichen Empfindens. Wie in allen anderen Fragen hat auch
hier das methodische und fachliche Wissen oder die Wissenschaft das ent-
scheidende Wort zu sprechen. Das zu leugnen oder zu iibersehen, wire An-
maBung und Unverstand zugleich. Gerade die iiberlieferte katholische Moral-
theologie und Moralphilosophie haben iiber diese Grundsiie ebenso tiefe
wie verantwortungsbewuBite Forschungen zutage gefordert, die gleich weit
entfernt sind von weltfremder Strenge und Enge wie von schwichlicher Nach-
giebigkeit und falscher Anpassung. Diese hier zu entwickelnden Grundsige
der katholischen Moral, die auf dem natiirlichen Sittengesety beruhen, sind
bereits in der Ethik der Griechen und Rémer vorgebildet, besonders aber im
romischen Recht. Das besagt aber, daf} iiber diese Grundsige auch iiber die
Gegensitge der Nationen und Konfessionen hinaus eine Verstindigung mog-
lich ist.

Diese Grundsige einer gesunden Moralphilosophie gilt es also genauer
ins Auge zu fassen. Bevor wir aber Antwort geben auf die entscheidende
Frage, unter welchen Bedingungen man von wahrer Schuld und
Kollektivschuld sprechen kann, miissen wir uns iiber den Begriff und die
Arten der Schuld genaue Rechenschaft geben. Es scheint, daB in dem Streit
itber die Kollektivschuld nicht alle den gleichen Begriff von Schuld anwenden.
Kein Wunder darum, wenn eine Einigung im Streitgesprich nicht gelingen
will. Uber die Tatsache oder die Méglichkeit von Schuld und die Grund-
bedingung der Freiheit, des freien Ja zum Bésen, des freien Widerspruchs
zum Sittengesety verlieren wir an dieser Stelle kein weiteres Wort. Der
Vorwurf einer Kollektivschuld entbehrt ja aller Bedeutung, wenn Freiheit
und Méglichkeit der Schuld geleugnet wird.

Der Begriff der Schuld ist nicht so einheitlich, wie es im ersten Augenblick
scheinen méchte. Man kann und muB einen dreifachen Sinn von Schuld unter-
scheiden. Schuld bedeutet einmal soviel wie Ursache sein, ganz abgesehen
von der Freiheit im Verursachen. Wenn jemand von einem tollwiitigen
Hund gebissen wird und an den Folgen stirbt, sagt man unbedenklich, der
Hund oder der HundehiB sei schuld am Tode des Menschen gewesen. Auch
auf menschliches Tun wird dieser Begriff von Schuld als Verursachung im
allgemeinen angewendet, mag nun die Freiheit iiberhaupt fehlen oder nur
in geringem MaBle vorhanden sein. Vermutlich gehort die sogenannte juri-

104



Kollektivschuld

dische Schuld (Culpa), wenigstens teilweise, hierher. Das Geset; macht unter
gewissen Umstinden jemand fiir einen Schaden verantwortlich, obgleich eine
freie Verursachung iiberhaupt nicht oder nur in geringem Grade vorhanden
war, und obgleich die Unachtsamkeit und das Fehlen der erforderlichen Auf-
merksamkeit im einzelnen Fall giinzlich der Freiheit und Zurechenbarkeit
ermangelte. Als zweite Art der Schuld nennen wir die religitse Schuld, |
die Schuld vor Gott. Alle wahre und eigentliche Schuld ist in ihrem letten
und tiefsten Wesen ein Schuldigwerden vor dem géttlichen Gesegeber und
Richter. Immer und iiberall, wo der Mensch bewuBt und freiwillig ein wahr-
haft im Gewissen verpflichtendes Geset iibertritt, wird er nicht bloB vor
seinem Nichsten, der Gemeinschaft und dem staatlichen Gesege, sondern
vor Gott, dem hochsten Geseggeber und Schiiger der sittlichen Ordnung,
schuldig. Aber diese Schuld setst wahre Freiheit voraus'. Weil aber Gott in | «
die Herzen schaut, ist er auch Richter iiber rein inneres Versagen und
Schuldigwerden, wihrend diese Geheimsphire dem menschlichen Richter
und Richterspruch unzuginglich bleibt. Dieser hat es mit der Schuld im bloB
moralischen Sinn zu tun. Es ist natiirlich nicht unsere Meinung, als ob '
Schuld vor Gott nicht moralisch wiire. Der Name soll nur besagen, daB die
Schuld, die an sich und in ihrer ganzen Tiefe genommen religise Schuld vor
Gott ist, vor dem menschlichen Richter und vor der menschlichen Gesellschaft
hauptsichlich in ihrer normalen Feststellbarkeit und in ihren menschlich-
gesellschafilichen Auswirkungen betrachtet wird. Und diese Schuld im mora-> *

lischen Sinn liegt doch wohl allem Sprechen von Kollektivschuld zugrunde. “‘: -*;‘;‘gi@,t {A
Der Vorwurf einer Kollektivschuld will ja gewiB nicht bloB die Tatsache i o
irgend einer Verursachung, abgesehen von der Freiheit, zum Ausdruds

bringen, sondern zugleich die Zurechenbarkeit und Verantwortlichkeit, also

die Freiheit hervorheben.

Wenn wir uns so iiber einen gemeinsamen moralischen Schuldbegriff
einigen konnten, dann wird das nicht minder der Fall sein bei den Be- v
dingungen einer wahren moralischen Schuld. Diese sind in der Haupt- By
sache zwei: hinreichende Erkenntnis des Bosen oder Normwidrigen und freier
Widerspruch gegen das Gute und das Gesets. Fehlt eine dieser Bedingungen, <
s0 kann von Schuld keine Rede sein. Jedes gelduterte sittliche BewuBtsein
und jedes Strafgesebuch der Kulturmenschheit kennt SchuldausschlieBungs-
oder Schuldminderungsgriinde, wie Unwissenheit, Zwang, Leidenschaft usw.
Unser eigenes Gewissen spricht uns unweigerlich von Schuld frei, wenn bei
der Tat Erkenntnis des Bosen und freie Zustimmung mangelten, mag die

! Wir miissen allerdings hinzufiigen, das gilt fiir die personliche Schuld, nicht fiir die
Erbschuld und Erhsiinde der christlichen Offenbarung. Sie ist zum Teil wenigstens in das
Dunkel des Glaubensgeheimnisses gehiillt. Es ist nicht ganz leicht, ja letztlich, chen wegen
des Geheimnischarakters der Erbsiinde, sogar unmiglich, einsichtigz zu machen, wie das
Geschlecht Adams an der Schuld des Stammyaters teilnehmen konnte und in seine schuld-
hafte Tat eingeschlossen war.

105



Johann B. Schuster S. J.

Schadenwirkung noch so groB sein oder die emporte Umgebung uns noch so :
schuldig sprechen.

So einleuchtend diese Grundtatsache des sittlichen BewuBtseins ist, so
schwierig kann das Urteil iiber Schuldig oder Nichtschuldig werden bei den
bestimmteren Schuldformen. Drei von diesen Schuldformen verdienen
im Zusammenhang mit der Kollektivschuld unsere ‘besondere Aufmerksam-

s _ keit. Es gibt schuldhafte Tat und Unterlassung, sodann unmittelbare, direkte,

“und mittelbare, indirekte Schuld, und endlich Alleinschuld und Schuld durch
. Teilnahme. Schuldhafte Tat, unmittelbare und direkte Verschuldung und
_ Alleinschuld bieten fiir das Verstindnis keine besondere Schwierigkeit.
" Anders ist es bei der Schuldhaftigkeit der Unterlassung, bei mittelbarer und
_indirekter Verschuldung und bei der Teilnahme an fremder Schuld, besonders
Idurch Unterlassung des Widerstandes oder durch indirekte Mitwirkung zu
;fremder Tat. Gerade diese beiden Formen dienten uns ja zum Ausgangs-
ipunkt der Untersuchung iiber die Kollektivschuld. Wenn diese nun eine
wirkliche Schuld im moralischen Sinne sein soll, dann muB sie Teilnahme
an der Tatschuld anderer sein, sei es durch Schweigen und Unterlassen, sei es
durch mittelbare, indirekte Mithilfe. So besteht gar keine Moglichkeit, eine
wahre Kollektivschuld im moralischen Sinn festzustellen, die nicht zu einer
der beiden Schuldformen gehort. Damit ist aber auch unsere weitere Auf-
gabe klar bestimmt. Sie kann nur lauten: wir haben zu untersuchen, ob und
wann die Unterlassung des Widerstandes gegen die Verbrechen der Regie-
rung fiir die Unterworfenen zur Schuld anzurechnen ist — ob und wann
eine mittelbare und indirekte Mitwirkung in Wirtschaft und Verwaltung
als pflichtwidrige und deshalb schuldbare Beihilfe zu den Greueln der Unter-
driicker bezeichnet werden muB. Wirklichkeit und MaB einer kollektiven
Verschuldung ist einzig allein aus diesen beiden Schuldformen abzuleiten.
Es gibt nicht nur schuldhaftes Tun, sondern auch schuldbare Unter-
lassung. Der katholische Christ weill, daB die Unterlassung des sonntdg-
lichen Gottesdienstes Schuld bedeutet. Nicht minder schuldbar ist die Unter-
lassung der Hilfeleistung in dringender Not. Aber der sittlich empfindende
Mensch weiB audh, daB nicht jede Unterlassung verwerflich ist, sondern nur
die Unterlassung pflichtm#Bigen oder notwendigen Tuns. Nicht alle guten
Handlungen sind ja geboten und notwendig. So gibt es Entschuldigungs-
griinde fiir das Fernbleiben von der sonntiiglichen heiligen Messe, wie fiir
die Unterlassung einer tatkriftigen Hilfe in fremder Not, z. B. die Unmig-
lichkeit wegen Krankheit, wegen eigener groBer Not. Es besteht unter Um-
stinden eine echte Pflicht, Boses beim Nichsten zu verhindern. Schweigen
zu den schlimmen Taten des anderen kann gewissenlos sein, auch wenn man
das verbrecherische Tun des Nichsten innerlich miBbilligt und &uBerlich in
keiner Weise positiv unterstiigt. Jedoch ist noch hinzuzufiigen, Schweigen
und Unterlassen des Widerstandes werden erst dann schuldhaft, wenn es

. pllichtwidrig ist. Denn sicher gibt es nicht fiir jedermann, in jedem Fall und

106



Kollektivschuld

ohne Ausnahme eine elgenthdle und strenge Pflicht zu reden oder Wider-
stand zu leisten.

Gerade iiber diese Frage hat die katholische Moral ausfiihrliche und
scharfsinnige Untersuchungen angestellt und Grundsige entwickelt, die in
sich unanfechtbar sind und unschwer auf das Problem der Kollektivschuld
ihre Anwendung finden. Es sind die Grundsige iiber die Pflicht zur Zu-
rechiweisung eines fehlenden Mitmenschen (correptio fraterna). Schon
die natiirliche sittliche Solidaritit und erst recht die christliche Nichstenliebe
verlangen, daBl man zu schweren Fehlern des anderen nicht schweigt, sowohl
aus Riicksicht auf das Seelenheil des fehlenden Bruders, wie auch und erst
recht aus Riicksicht eines unschuldigen Dritten, an dem der Frevel veriibt

wird. Damit aber die Verpflichtung im einzelnen Fall wirklich und sicher 7
eintritt, sind folgende Bedingungen erfordert: 1. eine wirkliche schwere

Verfehlung, 2. verniinftige Aussicht auf Erfolg der Mahnung und Besserung,
3. Vermeidung eigenen unverhiltnismiBig groBen Schadens, 4. eine geniigende
Sicherheit iiber das begangene oder zu erwartende Vergehen, 5. Dringlichkeit
des eigenen Eingreifens, insofern niemand anders ebenso oder noch hesser

zu der Mahnung geeignet ist. Vielleicht scheint es auf den ersten Blick

verwunderlich, dall man fiir eine dringende Pflicht zum Reden und Wider-
stehen so viele Bedingungen verlangt. Sind solche ,,Ergebnisse’ und ,,Grund-
sie” einer Moralwissenschaft nicht eher geeignet, das natiirliche sittliche
Empfinden zu hemmen oder einzuschlifern? Keineswegs. Denn wo das ge-
lduterte, spontane sittliche Urteil zu einer Mahnung antreibt, da sind auch
mit ebenso spontaner Klarheit und Sicherheit jene Erfordernisse gegeben.
Die Wissenschaft hat hier, wie so oft gerade in sittlichen Fragen, nichts
anderes zu tun, als in methodischer Uberlegung aus dem Ganzen eines natiir-
lich spontanen Urteils die einzelnen Momente und Griinde deutlich heraus-
treten zu lassen. Darum kénnen wir auf die kritische Priifung der fiinf
Bedingungen nicht verzichten.

DaB} eine wirkliche und schwere Verfehlung vorliegen muB, ist selbst-
verstindlich und wird vermutlich von niemand in Zweifel gezogen. Von den
vier folgenden Erfordernissen wird man das nicht so zuversichtlich behaupten
diirfen. Aussicht auf Erfolg der Mahnung wird man zwar im Normalfall
und fiir gewohnlich als notwendig erachten, um eine Pflicht zur Mahnung
auszusprechen. Aber gibt es nicht genug Fille, in denen die Unterlassung
des Protestes und Widerstandes troty der Nuglosigkeit als Billigung, als

Schwiiche und darum als Pflichtvergessenheit betrachtet werden muB3? Veor- -

geseljte, Amtspersonen, Erzieher, aber auch gleichgeordnete Freunde, ja unter
Umstinden sogar Untergebene konnten sich den Vorwurf zuziehen: Qui tacet,
consentire videtur — wer zum Bésen des anderen stillschweigt, erwecdkt den
Anschein, als ob er seine Zustimmung gebe.

Wir sagen, beides ist richtig. Zunichst muB im Normalfall die Aussicht
auf Erfolg der Mahnung, d. h. auf eine wahrscheinliche Besserung, gefordert
werden. Eine in jeder Hinsicht nuglose Mahnung kann nicht sittliche Pflicht

107




Johann B. Schuster S. J.

werden. Der Grund fiir die Notwendigkeit des Protestes und der Mahnung
liegt ja zundchst in ihrer inneren Sinnhaftigkeit und Zielrichtung. Sie will
vom Bosen abhalten. Ist das grundsiiglich oder im einzelnen Fall unmaéglich,
dann verliert das mahnende Eingreifen seinen Wert. Dies um so mehr, wenn
der Tadel eine doppelte schlimmere Wirkung mit sich brichte, die Steigerung
des bosen Willens beim Verbrecher und eigene schwere Schidigung. So kann
also grundsiglich auf die zweite Bedingung nicht verzichtet werden, Bei
ihrem Fehlen darf von wahrer Pflicht nicht gesprochen werden. Richtig ist
indes auch die andere Bemerkung, dall ausnahmsweise und in besonderen
Fillen trot der zu erwartenden Nuglosigkeit der Tadel nicht unterdriickt
werden darf. Das trifft dann zu, wenn das Schweigen unter den besonderen
Umstinden mit Recht als Billigung ausgelegt wiirde. Dies wird leichter bei
Vorgesetsten als bei anderen, zumal Fernstehenden, die keine amtliche und
besondere Verantwortung tragen, der Fall sein. Gar leicht kénnte ja das
Schweigen der Obrigkeit bei anderen Argernis erregen. Darum darf auch die
Rechtsverwahrung nicht so leicht als iiberfliissig unterlassen werden. Die
Autoritit, z. B. die kirchliche, muB} sprechen, auch wenn im Augenblick kein
Erfolg zu erwarten ist, um das Volk nicht in Irrtum geraten zu lassen und
um fiir spiter ibre grundsigliche Stellungnahme zu wahren.

Auch das dritte Erfordernis, Vermeidung eigenen Schadens, kann
im Ernste nicht bestritten werden. Der Ursprung der Verpflichtung liegt ja
ia der Liebe und Solidaritat der Menschen. Diese Liebe aber verpflichtet nicht
zur Ubernahme eines beliebig groBen Schadens. Da gilt das gleiche wie bei
der Pflicht des Almosengebens. Wer selber in entsprechend groBer Not ist,
handelt nicht pflichtvergessen oder unedel, wenn er zuerst seiner eigenen
Not steuert und darum das Almosen unterliBt. Ein lebensfremder und un-
ertriglicher Rigorismus wire die Folge einer solch unbegriindeten Forde-
rung zur Mahnung trof eigenen groBen Schadens. Jedoch bedarf es einer
gewissenhaften Abwigung und Vergleichung zwischen dem eigenen Schaden
und dem Unheil, das aus der Unterlassung der Mahnung sich ergibt. Wire
der leggtere Schaden unverhiltnismiiBig groBer als der eigene Nachteil, dann
konnte dennoch eine Pflicht zur Mahnung, Protest und Widerstand bestehen.

Die vierte Voraussegung, namlich geniigende Sicherheit iiber das
begangene oder zu befiirchtende Vergehen ist deshalb zu fordern, weil die
Mahnung und Zurechtweisung eine Hilfspflicht sein soll. Der geistigen Not
des Nichsten, der siindigen will, soll die briiderliche Mahnung steuern. Eine
Not aber, die nicht sicher vorhanden ist, vermag zum mindesten keine wahre
Pflichtnotwendigkeit zu begriinden. Dies um so mehr, als der Tadelnde sich
der Gefahr aussett, allenfalls unnétig und darum ungerecht als Richter des
Nebenmenschen aufzutreten. Vor allem wird man schwerlich einem Fern-
stehenden oder Untergebenen das Recht zubilligen, Erziehern, Amtspersonen
und Vorgeseten ohne geniigende Sicherheit iiber die Tatsache der Verfeh-
lung Vorwiirfe zu machen.

108



Kollektivschuld

Als legte Bedingung war genannt die Dringlichkait meines eigenen -

Eingreifens, insofern ohne meine Mahnung kein anderer das Bése zu ver-
hindern sucht, weil kein anderer vorhanden ist, der ebenso oder noch mehr
geeignet und darum mehr verpflichtet ist. Wiederum mag uns der Vergleich
mit der Almosenpflicht das Verstiindnis erleichtern. Ich muB ja nicht allen
méglichen Notfillen abhelfen. Ich muB nur nach dem MaBe meiner Krifte
diesem oder jenem zu Hilfe kommen und kann die iibrigen auf fremde
Unterstiigung verweisen. Darin liegt unter anderem der Unterschied zwi-
schen Pflichten der Liebe und Gerechtigkeit. Legtere haben immer eine viel
schirfere Bestimmtheit. Wenn ich hundert Mark schulde, dann ist der Gliu-
biger und der Betrag und der Schuldner eindeutig bestimmt. Die Forderung
der helfenden Liebe besigt diese eindeutige Bestimmtheit nicht im gleichen
Grade. Sehr oft ist es der freien Wahl des Almosengebers iiberlassen, wem,
wann und wieviel er im einzelnen Fall schenken will. Dies gilt auch beim
geistlichen Almosen der Mahnung und des Tadels. Die Klugheit wird eher
zur Vorsicht raten, damit nicht indiskrete Vorwiirfe an die Stelle einer ge-
rechten und nur darum sittlich berechtigten Mahnung treten.

So ergibt sich denn als klare Folgerung, daB Schweigen zu fremden Ver-
gehen keine Mitschuld an diesen bedeutet, wenn eine oder mehrere der
erklirten Bedingungen fehlen. Wer im Namen der Moral einen Vorwarf auf
Mitschuld erhebt, obwohl das Schweigen aus den angegebenen Griinden nicht
pflichtwidrig war, muB sich den Vorwurf gefallen lassen, daB er nur un-
geniigend iiber die Grundsige der Moral Bescheid weifl und darum sich
selber durch ungerechten Tadel schuldig macht.

Kollektivschuld ist nicht bloB méglich durch Schweigen oder Unterlassen
pflichtmiBigen Widerstandes, sondern auch durch positives Handeln, nimlich
durch mittelbare, indirekte Beihilfe. Auch iiber diese Form der Teil-
nahme an fremder Schuld gibt es sichere und seit Jahrhunderten von der
Wissenschaft klar herausgearbeitete Grundsige. Es geht um die Folgen und

Wirkungen meines Handelns. Ich bin auch fiir die Folgen und Wirkungen |

meines an sich guten und erlaubten Tuns verantwortlich. Ich darf nicht ohne
entsprechend wichtige Griinde meine erlaubten und noch so berechtigten
Ziele verfolgen, wenn sich dabei auch schlimme oder noch schlimmere Neben-
wirkungen fiir andere ergeben. Umgekehrt bin ich auch nicht verpflichtet,
von meinem Tun und der Verfolgung berechtigter Interessen abzusehen blof
deshalb, weil sich, vielleicht durch schuldhafte Bosheit des anderen, auch
weniger erwiinschte Wirkungen einstellen. Sonst wiirden ja Wollen und
Wirken des Menschen unertriiglich eingeschriinkt. So ziemlich alles GroBe
und Segenbringende, das begnadete Menschen geschaffen haben, gab auch
AnlaB zu ibler Kritik, zu Widerspruch und ungerechten Gegenmalinahmen.
So entsteht die wichtige Frage: Wann ist es erlaubt, seine eigenen Ziele an-

zustreben, obwohl aus meinem Tun sich gleichzeitig unerwiinschte Neben-
folgen ergeben?

109

(R EN

{ ’-Eui Ao



Johann B. Schuster S. J.

Man zihlt gewdhnlich vier Bedingungen auf, die erfiillt sein miissen,
damit die schlimme Nebenwirkung mir nicht als Schuld zugerechnet werden
kann. 1. Mein eigenes unmittelbares Tun muB erlaubt.und gut sein.
Niemals darf ich durch schlechte Mittel einen guten Zwedk erreichen wollen.
2. Weil mein Handeln eine doppelte Wirkung hat, eine gute und erlaubte —
und eine bose und unerwiinschte, so wird eine bestimmte Reihenfolge
der Wirkungen gefordert. Es darf nicht zuerst der schlechte Erfolg eintreten,
aus dem sich dann auch die gute Wirkung erhoffen lif}t. Da wiirde wiederum
der unsittliche Grundsag gebilligt: der gute Zweck macht ein schlechtes Mittel
erlaubt. Darum muB die schlechte Wirkung bloB ein Nebenerfolg sein. Gute
und schlechte Wirkung diirfen also hichstens gleich unmittelbar aus meinem
Tun hervorgehen. 3. Die Absicht bei meinem Tun darf einzig und allein
auf die gute Wirkung gehen. Der biose Erfolg wird nicht gewollt und be-
absichtigt, sondern nur zugelassen oder nicht gehindert. Ich sehe zwar, daB
aus meinem Tun auch eine iible Nebenwirkung hervorgeht, doch ist mein
inneres Absehen und Wollen nicht darauf gerichtet. Weil aber doch ein
wirklicher Schaden oder Bises wenigstens als Nebenwirkung eintritt, muB
als lete Bedingung 4. ein entsprechend wichtiger Grund vorhanden
sein, meine eigenen Interessen trodem zu verfolgen. Ich darf ja nicht grund-
los Boses und Schédliches dulden. Die Liebe verlangt, daB ich solches nach
Kriften abwende oder hindere. Genauer kénnen wir noch sagen, es muBl
das richtige Verhiltnis bestehen zwischen meinen eigenen berechtigten Inter-
essen und den etwaigen ilblen Folgen fiir andere. Je groBer legtere sind,
desto wichtiger mufl auch mein Anliegen sein. Ebenso: je niher der Einflufl
meines Tuns, je sicherer und unvermeidlicher das Ubel ist, je groBer im
allgemeinen oder unter besonderen Umstinden meine Verpflichtung ist, das
zu erwartende Ubel abzuwenden, obwohl es nur Nebenerfolg meines Tuns
bildet, desto gewichtiger miissen meine eigenen Griinde sein. Aber auch
umgekehrt gilt, wenn ohne meine Titigkeit das Ubel trogdem eintriite, weil
ich ja nur entfernte Mitwirkung ausiibe, dann ist mein Tun sittlich einwand-
frei. Die bése Wirkung kann mir nicht zugerechnet werden.

Ein Blick auf das Leben bestiitigt die Richtigkeit unserer Grundsige.
Ehefrauen, Kinder und Angestellte sind zur Erfiillung ihrer hiuslichen
Pflichten gehalten, auch wenn der Vater sich allerlei pflichtwidrige Taten
zuschulden kommen liBt. Niemand wird leichthin behaupten, durch die
Erfiillang der tiglichen Obliegenheiten haben jene eine Mitschuld an der
Pflichtvergessenheit des Familienhauptes. Unschwer lassen sich an diesem
Beispiel die oben angefiihrten Bedingungen nachweisen. Die hausliche Tatig-
keit im Berufe ist an sich erlaubt, gut, ja notwendig und pflichtgemil. An
der Nebenwirkung, nimlich dal der Vater gerade durch die treue Besorgung
des Hauswesens instand geseBt wird, um so ungestorter seinen dunklen
Wegen nachzugehen, sind jene Hausgenossen nicht schuld. Bei den geschil-

110



Kollektivschuld

derten Verhiltnissen haben sie keinen Grund, ihre Titigkeit zu unterbrechen
und die daraus sich ergebende eigene Schidigung in Kauf zu nehmen. Wir
werden allerdings manchmal noch genauer unterscheiden zwischen Frau und
Kindern, die ja viel inniger ans Haus gebunden sind, und zwischen fremden
Angestellten, die gelegentlich auch anderswo ihren Unterhalt finden konnen.
So sind also die Grundsige iiber die Unterlassung des Widerstandes und die
indirekte Mitwirkung nicht lebensfremde Theorien, sondern lebensnahe und
notwendige Grundsige, die allein ein gesundes gesellschaftliches Zusammen-
leben ermoglichen.

1L. S lo e )

Das Wissen um die allgemeinen Moralprinzipien hinsichtlich der Unter-
lassung und Mitwirkung muB} erginzt werden durch ein entsprechendes Ver-
stindnis fiir die gesellschaftliche Struktur der Gegenwart, ihren Einfluf auf
Erkenntnis, Verantwortungsfihigkeit und Wirkungsweise einer despotisch
beherrschten Masse, kurz gesagt durch soziologische Kenntnisse. Erst
diese ermiglichen eine fruchthare Anwendung der Moralgrundsige auf ein
bestimmtes Volk, das sich wegen einer Kollektivschuld verantworten soll.
So miissen wir weiterfragen, unter welchen Einrichtungen, Zustinden und
Einfliissen sind die von der Moral geforderten Bedingungen einer Schuld
als wahrscheinlich oder hinreichend sicher anzunehmen. Auch diese Uber-
legung ist noch allgemein und grundsiglich. Hinsichtlich der Unterlas-
sung stehen folgende Punkte im Vordergrund unserer soziologischen Unter-
suchung. 1. Was ist bei einem despotisch beherrschten und unterdriickten
Volk zu sagen iiber die Nuglosigkeit, Moglichkeit oder Unmoglichkeit eines
Widerstandes, 2. iiber die GroBe und Wahrscheinlichkeit des zu erwartenden
eigenen Schadens, 3. iiber die sichere Feststellung gewisser Verbrechen und
ihrer Ausdehnung, endlich 4. iiber die Dringlichkeit des Widerstandes gerade
von meiner Seite? Damit haben wir wohl die entscheidenden Fragen ge-
troffen, die bewuf3t oder unbewuflt das Urteil iiber eine Kollektivschuld be-
einflussen.

Wir miissen mit der Tatsache rechnen, daB ein wirklich tiefes und all-
seitiges soziologisches Wissen nicht Gemeingut der Menschen ist. Erst recht
wird den Fernstehenden, die eine viel groflere politische Freiheit besigen,
das Verstindnis fiir manche wichtigze Umstéinde sehr erschwert. Die Gesege
der Massenpsychologie und der darauf beruhenden Massenbeherrschung sind
wohl Fachkreisen in akademischer Form bekannt, aber den unerhérten see-
lischen Druck, die stindige Bedrohung, verbunden mit Irrefilhrung durch
eine raffinierte Propaganda, deren Wirkung auch durch eine bewuBt ab-
lehnende Haltung nicht aufgehoben wird, mégen wohl nur wenige nachfiihlen,
die sie nicht am eigenen Leib verspiirt haben. Trogdem muf} eine grundsiiy-
liche Behandlung und Verstiindigung iiber elementare soziologische Tatsachen
maoglich sein.

111

x|



Johann B. Schuster S. J.

1. Zunichst ist zum mindesten mit der Moglichkeit und Wahrscheinlichkeit
zu rechnen, daf} ein despotisches Regime, zumal in der schwersten Bedrohung
im Kriege, alle Mittel des Terrors, der Einschiichterung und Téduschung an-
wenden wird, um den Widerstand einzelner oder ganzer Gruppen von vorn-
herein unméglich zu machen oder zu brechen. Dann ergibt sich die Folgerung,
dal Klagen und Proteste nur geringe Aussicht auf Erfolg haben. Die
restlose Gleichschaltung in einem totalen Staat, die ginzliche Ausschaltung
eines nicht vom Staat beherrschten Vereinswesens und einer unabhingigen
Presse konnen einen Grad erreichen, der einen wirksamen Widerstand duBBerst
schwierig und unwahrscheinlich macht, zum mindesten in dem Zeitpunkt,
wo die Machtposition der herrschenden Partei endgiiltig befestigt ist. Die
Moral hat darum nicht bloB abstrakte und hypothetische Grundsige auf-
gestellt iiber die Nuglosigkeit oder Unmaoglichkeit eines Widerstandes, son-
dern sie rechnet unter gewissen Umstinden mit diesen Dingen als wirklichen
Tatsachen. Vielleicht kann ein Blick auf die Geschichte der Franzosischen
Revolution unsere soziologische Problematik beleuchten. Wenn Terror,
Massenwahn und Psychopathie einen bestimmten Grad erreicht haben, wird
kein verstindiger Mensch mehr ernstlich an den Erfolg einer Mahnung, eines
Protestes oder gar eines Widerstandes von einzelnen oder kleineren Grup-
pen glauben.

2. Genau dasselbe ist zu sagen beziiglich des zu erwartenden eigenen
Schadens. Auch das beweisen die Bluturteile der Franzosischen Revolution.
Widerspruch und Widerstand bedeuteten Verlust des Vermogens, der Frei-
heit, des Lebens, Bedrohung der Angehdrigen, der Standesgenossen.

3. Die sichere Feststellung von Verbrechen, die als Bedingung fiir
dic Pflicht der Mahnung aufgestellt wurde, diirfte in vielen Fillen nicht
schwer fallen, nimlich wenn der Terror auf die StraBen geht. Nur ist zu
bedenken, dal durch gewisse Methoden der Verschleierung, geschickte Propa-
ganda, durch Hervorhebung der Fehler auf Feindesseite und vor allem durch
eine allseitige wahre Massensuggestion das Urteil iiber das Treiben der
Regierung erschwert wird, auch bei jenen, die bewuBt und grundsiglich die
Despotie ablehnen. Zum mindesten kann der wahre Umfang der veriibten
Verbrechen wegen Mangels an Dokumenten, wegen der Ubertreibungen
einer Fliisterpropaganda unbekannt oder unsicher bleiben. Der Massen-
mensch bedarf hier noch einer besonderen Betrachtung. Wo das eigene Vater-
land, die Angehérigen, Broterwerb und Fortkommen, sozialer Aufstieg und
Anerkennung auf dem Spiele stehen, werden nicht nur haltlose Konjunktur-
ritter, sondern auch im iibrigen ernste, biedere, aber nur allzu harmlose
Gliubige leichter wegsehen von den belastenden Anzeichen und den ,,Greuel-
mirchen® den Glauben versagen. Die bona fides solcher Menschen werden
viele unbegreiflich finden. Und doch kann man sie annehmen, wenn man
sich einmal die wirkliche Geistesverfassung eines Massenmenschen klarmacht. -

112



Kollektivschuld

Wir tun iiberhaupt gut daran, kritisch iiber den Wert unserer allgemeinen
Bildung zu denken. Auch das akademische Studium ist kein unbedingt
sicherer Schuty gegen die Massensuggestion. Es ist ein groBes Vorurteil, zu
glauben, daBl im Zeitalter der allgemeinen Bildung mit den vielen Maglich-
keiten der Aufklirung durch Presse, Rundfunk usw. der gréBere Teil eines
Volkes iiber das hinreichende MaB von Kritik und Selbstiindigkeit im Urteil
verfiigt, um gegen die von allen Seiten eindringende Kollektivsuggestion
geschiigt zu sein.

4. Aus diesen Erwigungen heraus ist auch grundsiglich zuzugeben, daB
die Dringlichkeit des Widerstandes gerade von meiner Seite sehr wohl
zweifelhaft bleiben kann, ganz abgesehen von seiner Nuglosigkeit. Freilich
miissen wir gleichzeitig beachten, daB sich manchmal viele andere infolge
meines Beispiels fiir entschuldigt halten werden, die es nicht sind. Der
Mangel an Mut und vorbildlicher Bekenntnisfreudigkeit kann lihmend
wirken auf so viele, die eigentlich nur warten, bis sie einen finden, der ihnen
vorangeht. Auch diese Moglichkeiten sind ernst in Erwigung zu ziehen.
Umgekehrt wird sich ein verantwortungshewuBter, zu jedem Wagnis bereiter
Kimpfer die ernstliche Frage vorlegen miissen, welche Opfer er seinen
Leuten zumuten darf. Die Geschichte hat es ja immer wieder bestitigt, wie
verhingnisvolle Téduschungen in dieser Hinsicht zu nuglosem Widerstand
mit allen blutigen Folgen und MiBerfolgen gefiihrt haben, die die Gesamt-
lage der Unterdriickten nur verschlechtern muBten. Solche Erwigungen sind
gewill keine Entschuldigung fiir Feigheit, Furchtsamkeit, Schwiiche, mangelnde
EntschluBkraft, aber nur eine umfassende, niichterne Wiirdigung aller Um-
stinde kann zur Klirung von so wichtigen Gewissensfragen fithren, wie es

die Frage nach der Kollektivschuld ist.

I11.

Nach alledem haben wir, wie es scheint, jene Hohenlage erreicht, von der
aus eine wohl begriindete und gerechte Entscheidung iiber die Kollektiv-
schuld eines Volkes gefillt werden kann. Aber noch sind wir nicht am Ende.
Was wir bis jegt betrachtet haben, waren Grundsiize der Moral und Lehr-
sige der Gesellschaftswissenschaft oder Soziologie. Die Anwendung dieser
Grund- und Lehrsige auf individuelle Verhilinisse bleibt noch zu vollziehen.
Auch dieser legte Schritt bietet Moglichkeiten und Gefahren des Abgleitens.
Die Beurteilung von Einzeltatsachen, Einzeltaten lebendiger Menschen ge-
schieht ja immer in einer geschichtlich bewegten Zeit; sie wird vollzogen von
Menschen, die nicht ganz iiber und auBer dem geschichtlichen Leben stehen,
sondern in ihren Gefiihlen, Wertungen und Entscheidungen von diesen ge-
schichtlichen Bewegungen beeinfluBt werden. Hier ist nicht einmal in erster
Linie an die selbstverstindliche Pflicht der Unparteilichkeit gedacht, die
verbietet, das Bise beim Niichsten zu vergroBern oder wirkliche Schuld-

8 Stimmen. T. 2 : 113



Johann B. Schuster S. J.

minderungs- oder SchuldausschlieBungsgriinde bewuBt zu iibersehen. Es ist
eine ganz bestimmte Haltung gefordert zum Richteramt iiberhaupt und erst
recht zum richterlichen Urteilen iiber ein ganzes Volk. Dabei mag sehr wohl
gerade ein tiefes sittliches Empfinden erschiittert sein von dem Unmall
entseglicher Verbrechen. Schwerlich wird ja ein solches Gefiihl auch bei einem
wohl befugten Richter fehlen. Es sollte ja gar nicht fehlen. Aber auch bei
einer Kollektiventriistung, die durch andauernde und wohlorganisierte
Propaganda genihrt wird, treten die Gesege der Massensuggestion in Titig-
keit, nicht weniger als bei einer Kollektivschuld.

Was darum als Grundbedingung fiir ein gerechtes Urteil gefordert werden

muB, ist ein weiter Horizont des Geistes, eine Offenheit, die den Blick

3

nicht einengt auf eine einzige Tatsache, sondern ein vielfach verschlungenes
Ganzes sieht. Dieser Horizont muB eine dreifache Dimension besigen. Im
Blick auf sich selbst, in ehrlicher Selbstpriifung muf} er die unheimlichen
Moglichkeiten und Schlupfwinkel des Bisen aufzuspiiren versuchen, die sich
in der eigenen Brust verbergen. Harmlose, unerfahrene Menschen sind am
wenigsten geeignet fiir das groBe Richteramt. Nicht Schwiche und charakter-
loses Ubersehen des Bosen wird aus einem solchen Blidk auf sich selber fol-
gen, sondern wahre Demut und zugleich ein unbeugsamer Wille, das
Schwarze schwarz und das Bose bos zu nennen und ihm alliiberall, bei sich
und anderen mit unbeugsamem Willen entgegenzutreten.

Im Blidk auf den Angeklagten, auf ein Volk, das unter der Anklage

) auf Kollektivschuld fiir entseglichste Greuel steht, darf man nicht haltmachen

bei den brutalen Verbrechen, die nicht wegzuleugnen sind, nicht bei bloBen
Symptomen einer geistig-sittlich-religiosen Storung und Zerstérung, sondern
man muB den Mut und die Weite des Geistes anfbringen, dieses Zerstorungs-
werk nach Tiefe und Linge und Breite zu ergriinden. Nach der Tiefe. Die
Tiefen der Seele, auch der Volksseele, sind die Bezirke der Religion. Eine
rein humanitire Moral geniigt nicht, : m die untermenschlichen, tierischen
Instinkte auf die Dauer zu bindigen. Wo die Vélker in reinem Diesseits-
streben Ziel und Ende des Menschen : 2d der vélkischen Entwicklung von
Gottes Ehre und Gottes Gebot losreil n, wo der Kollektivegoismus eines
Volkes zum hochsten sittlichen Antrieb wird, wo vielleicht gar ein kdmpfe-
rischer Atheismus die geringen noch vornandenen Reste von religiosen An-
trieben zu vernichten sucht, da konnen die grofiten Verirrungen nicht aus-
bleiben. Es miissen sich deshalb alle, die selbst nur geringe religise Krifte
und Wertungen besigen, die da glauben, mit bloB menschlich-moralischen
MaBstiben und Motiven das Gute und Bose der Geschichte erkliren zu
kénnen, fragen, ob nicht auch sie mit ihrem Volke der Gefahr ausgesegt sind,
in den Strudel ihnlicher Verbrechen hereingezogen zu werden, wie sie im
deutschen Volk begangen wurden.

Das Geschehen von heute erklirt sich weiterhin nicht bloB aus dem Heute;
es hat seine Wurzeln im Gestern und Ehegestern. Die Geschichte der natio-

114



Kollektivschuld

nalsozialistischen Herrschaft beginnt ja nicht erst mit dem Jahr 1933. Der
Weltkrieg und der Friede von Versailles sind mit in Rechnung zu stellen.
Wenn auch heute noch nicht der Zeitpunkt gekommen ist, an dem das Fiir
und Wider von Versailles in unparteiischer Weise behandelt werden kann,
so muB} doch die psychologische Wirkung der iiberaus harten Bedingungen
des Friedeus von 1919 durch Aufbiirdung der Alleinschuld am Krieg sowie
in wirtschaftlicher und politischer Hinsicht beachtet werden; nicht minder
die Reparationspolitik der Nachkriegsjahre und ihr EinfluB auf das partei-
politische Leben mit seiner Zerrissenheit, das einen groBen Teil des Volkes
vem politischen Treiben zuriickstieB, bis im kritischen Augenblick die Million
der ,,Nichtwihler* Hitlers Erfolg besiegelte.

Eine tiefere Betrachtung wird noch iiber den ersten Weltkrieg zuriick-
gehen und die deutsche, ja die europiische Geschichte seit hundertdreiBig oder
hundertfiinfzig Jahren zur Erklirung der Gegenwart mit heranziehen. Darin
liegt aber die wichtige Tatsache ausgesprochen, daB die Schuld eines Volkes
in notwendiger Verflechtung mit den Fehlentscheidungen und der Schuld der
iibrigen Michte steht. Natiirlich darf eine solche These nicht willkiirlich auf-
gestellt werden. Sie muB mit Ernst, Verantwortung, fachlichem Wissen und
methodisch einwandfreien Mitteln im einzelnen bewiesen werden. Das wird
nicht ganz leicht sein. Aber so viel konnen wir ohne AnmaBung behaupten,
daB nach Ausweis der Geschichte eine enge Verflechtung der Vilker in Schuld
und Verfehlung von vornherein zu erwarten ist.

Die Entscheidung iiber Schuld oder Schuldfreiheit muB endlich geschehen
im Blick auf Gott. Es wird ein Gespiir verlangt fiir gottliche Fiigungen
in groBen Epochen der Geschichte. Nur im Blick auf Gott gewinnen wir den
universalen Standpunkt, der allein hinreicht, um nicht vor der Diimonie,
dem Grauen und Entseen der jiingsten Vergangenheit an der Menschheit
iiberhaupt zu verzweifeln und noch fernerhin an den Sinn menschlicher
Geschichte zu glauben. Gott spricht in der gegenwiirtigen Stunde. Er spricht
ein Wort des Gerichtes. Er offenbart den Abgrund menschlicher Bosheit,
der mit dem Abfall von Gott begonnen hat. Er macht es auch dem stumpfe-
sten Betrachter fiihlbar, daB der Glaube an eine bloB menschliche Moral,
mit rein menschlicher Begriindung und Sanktion ein torichter und gefihr-
licher Aberglaube war. Das christliche Erbe kann man nicht ungestraft bei-
seite lassen, um mit Vernunft, Humanitit und anderen Ersagmotiven die
in der Tiefe der menschlichen Brust schlummernden tierisch-dimonischen
Krifte niederzuhalten. Die Frage nach der Kollektivschuld wird so auch
unter dieser Riicksicht ein Teilausschnitt aus der groBeren Frage nach dem
Weg Europas und aller fithrenden Vilker aus dem Chaos von mehreren Jahr-
hunderten zu einem wirklichen Frieden.

Der Blids auf Gott gibt der Schuldfrage iiberhaupt erst den legten Ernst.
Wir unterschieden zu Beginn unserer Betrachtung einen religitsen und
moralischen Schuldbegriff. Schuld kann im Leten nur von Gott her

i 115



Johann B. Schuster S. J.

richtig und tief gedeutet werden. Schuld ist Versagen vor Gott. Und Gott
schaut in die Herzen. Er kennt die Gedanken, Wiinsche, Entscheidungen,
ither die kein menschlicher Richter zu urteilen vermag. Gottes Gericht kann
einem Volke wegen seines Versagens besondere Hilfe entziehen. Und deren
Folge ist dann groferes Verschulden. Gott straft die Siinde der Viter an den
Kindern und Kindeskindern bis ins vierte Geschlecht. Eine Kollektivschuld
in diesem religiosen Sinn ist gewil kein Widersinn, sondern tiefste und sinn-
volle Enthiillung menschlicher Geschichte, nimlich der Geschichte des Ab-
falls von Gott, des Widerstands gegen seine Gebote.

- Wir stoBen hier allerdings auf die schwere Frage der gottlichen Vorsehung,
der Zulassung der Leiden, die durch menschliche Unzulinglichkeit, Un-
wissenheit und Bosheit auch iiber Unschuldige kommen. Aber Gott spricht
nicht bloB ein Wort des Gerichts. Das Leite und Entscheidende ist das
Wort der Gnade, des barmherzigen Verzeihens, der Ermunterung zur
Umkehr fiir die Schuldigen und zum geduldigen Tragen fiir jene, die sich
von der groflen Schuld der Volksfiithrer und Verfiihrer nach besten Kriften
zu bewahren und das Bése zu hindern suchten. Alles Strafen Gottes in dieser
Weltzeit hat Besserung, Liuterung zum Zweck. Erst die jenseitige Strafe
wird reine Vergeltung ohne Besserung sein.

Im Angesichte Gottes werden so Ankliger und Angeklagte ohne Gefahr
des Irrens in der Frage nach der Kollektivschuld der Wahrheit niher kommen.
Unsere Ausfithrungen dienten nicht dem Zweck, das deutsche Volk einfach
zu entlasten. Jeder Deutsche wird sich die Frage vorlegen miissen, wie weit
sein Anteil durch Schweigen oder indirekte Mitarbeit bei der Wahl Hitlers,
in den ersten Monaten der Herrschaft des Dritten Reiches bis zu seiner end-
giiltigen Befestigung, in der Periode der offenen religisen Bedriickung,
endlich im Krieg zu bemessen ist. Soviel darf allerdings gesagt werden, eine
kritiklose Verurteilung des ganzen Volkes kann nicht als gerecht bezeichnet
werden. Der echten Entschuldigungsgriinde waren doch zu viele und zu
ernste. Fiir eine groBe Zahl von Menschen war auch das Wagnis eines helden-
miitigen Einsaes nicht Pflicht, ja nicht einmal ratsam. SchlieBlich konnte im
Anfang das schreckliche Ende nicht mit Sicherheit, ja nicht einmal mit be-
scnders groBler Wahrscheinlichkeit vorausgesagt werden. Es gab zu viele
Unsicherheitsfaktoren. Nicht mit Unrecht hat man darauf hingewiesen, daB§
doch auch die auslindischen Michte jahrelang mit der deutschen Regierung
Beziehungen unterhielten. DaB jedoch innerhalb des deutschen Volkes nicht
nur durch Feigheit und Schwiche, sondern auch durch strifliche Selbst-
tauschung gefehlt wurde, kann nicht geleugnet werden.

Zur Erginzung konnen wir auch auf die Worte hinweisen, die der ameri-
kanische Hauptankliger, Robert H. Jackson, am 21. November 1945 in
seiner ausfithrlichen Anklagerede in Niirnberg dem Schuldanteil des deut-
schen Volkes widmete. Er sagte: .,Wir wollen klarstellen, daB wir nicht be-
absichtigen, das ganze deutsche Volk zu beschuldigen. Wir wissen, daB die

116



Richard Egenter, Der Wert der Wahrheit und das christliche Ethos

Nazipartei nicht auf Grund einer Mehrheit der abgegebenen deutschen Stim-
men zur Macht kam; wir wissen, dal sie dank eines unseligen Biindnisses
zwischen den radikalsten Nazirevolutioniren, den hemmungslosesten deut-
schen Reaktiondren und den aggressivsten deutschen Militaristen zur Macht
gelangte. Wenn die deutsche Bevolkerung das Naziprogramm willig an-
genommen hitte, so hiitte man in den Anfangstagen der Partei keiner Sturm-
truppen bedurft, und so wiirde man auch keine Konzentrationslager oder die
Gestapo benotigt haben, Einrichtungen, die man sofort nach der national-
sozialistischen Machtiibernahme einfiihrte.*

Auf einen lesgten Einwand mag noch geantwortet werden. Man sagt, die
Wirkung kann nicht groBer sein als die Ursache. Die kleinere Zahl der Ver-
brecher hdtte niemals eine so groBe Verwiistung anrichten konnen, wenn
nicht das schuldbare Versagen des iibrigen Volkes in Schweigen und indirekter
Mitarbeit hinzugetreten wiire. Aber es ist gerade die Frage, wieweit cin
schuldbares Versagen vorlag. Dariiber wird entschieden nach den Grund-
sigen der Moral und nach der Wiirdigung der soziologischen Verhilinisse.
Es ist zuerst ein tieferes Milverstindnis aus dem Weg zu ridumen, niamlich
der Glaube, daB fiir jede Wirkung in der Geschichte eine voll oder zum Teil
verantwortliche Ursache bezeichnet werden kann. Es fehlt das Gefiihl fiir
die Tragik, die besonders im Fall der Kollektivschuld zutage tritt. Die
Einzelverantwortung ist viel klarer zu iibersehen und zu bestimmen. Wo die
Masse in Titigkeit tritt, kommen neue Gesete der Massenwirkung und
Massensuggestion, des Tragheitswiderstands einer Masse und darum auch
der Massenverantwortung zur Erscheinung.

Es ist zweifelhaft, ob heute schon Aussicht auf Verstindigung iiber die
Kollektivschuld besteht. Dann mége wenigstens die ruhige Besinnung auf
die Moralgrundsige, die Gesege der Soziologie und eine groBe Offenheit fiir
die Geschichte und das Sprechen Gottes in dieser Geschichte die Wege ebnen
zum Frieden und zur Versohnung. Denn die Frage nach der Kollektivschuld
ist keine rein akademische Angelegenheit; sie ist auch nicht ein rein deut-
sches Problem, sie ist Teilfrage eines groferen Fragenkomplexes iiber den
Weg der zerrissenen Menschheit zum wahren Vilkerfrieden.

Der Wert der Wahrheit und das christliche Ethes
Von Professor Dr. RICHARD EGENTER

Vielleicht ist das die schwerste Aufgabe in der Gegenwart: die vergiftete
oder erstickte innere Kultur unseres Volkes wieder aufzubauen. Wer dieser
Aufgabe dient, muf wissen, daB er auf lange Frist sich nicht mit Bliiten fein-
sinniger Geistigkeit wird abgeben kénnen, sondern weiten Kreisen Grund-
erkenntnisse und sittliche Grundhaltung vermitteln mufi. Und doch darf man
nicht gering von solch primitivem Werk denken. Das klare, einfache Leben
zu lehren, ist ein kostbares Geschenk fiir ein Volk im Chaos.

. 117



