Richard Egenter, Der Wert der Wahrheit und das christliche Ethos

Nazipartei nicht auf Grund einer Mehrheit der abgegebenen deutschen Stim-
men zur Macht kam; wir wissen, dal sie dank eines unseligen Biindnisses
zwischen den radikalsten Nazirevolutioniren, den hemmungslosesten deut-
schen Reaktiondren und den aggressivsten deutschen Militaristen zur Macht
gelangte. Wenn die deutsche Bevolkerung das Naziprogramm willig an-
genommen hitte, so hiitte man in den Anfangstagen der Partei keiner Sturm-
truppen bedurft, und so wiirde man auch keine Konzentrationslager oder die
Gestapo benotigt haben, Einrichtungen, die man sofort nach der national-
sozialistischen Machtiibernahme einfiihrte.*

Auf einen lesgten Einwand mag noch geantwortet werden. Man sagt, die
Wirkung kann nicht groBer sein als die Ursache. Die kleinere Zahl der Ver-
brecher hdtte niemals eine so groBe Verwiistung anrichten konnen, wenn
nicht das schuldbare Versagen des iibrigen Volkes in Schweigen und indirekter
Mitarbeit hinzugetreten wiire. Aber es ist gerade die Frage, wieweit cin
schuldbares Versagen vorlag. Dariiber wird entschieden nach den Grund-
sigen der Moral und nach der Wiirdigung der soziologischen Verhilinisse.
Es ist zuerst ein tieferes Milverstindnis aus dem Weg zu ridumen, niamlich
der Glaube, daB fiir jede Wirkung in der Geschichte eine voll oder zum Teil
verantwortliche Ursache bezeichnet werden kann. Es fehlt das Gefiihl fiir
die Tragik, die besonders im Fall der Kollektivschuld zutage tritt. Die
Einzelverantwortung ist viel klarer zu iibersehen und zu bestimmen. Wo die
Masse in Titigkeit tritt, kommen neue Gesete der Massenwirkung und
Massensuggestion, des Tragheitswiderstands einer Masse und darum auch
der Massenverantwortung zur Erscheinung.

Es ist zweifelhaft, ob heute schon Aussicht auf Verstindigung iiber die
Kollektivschuld besteht. Dann mége wenigstens die ruhige Besinnung auf
die Moralgrundsige, die Gesege der Soziologie und eine groBe Offenheit fiir
die Geschichte und das Sprechen Gottes in dieser Geschichte die Wege ebnen
zum Frieden und zur Versohnung. Denn die Frage nach der Kollektivschuld
ist keine rein akademische Angelegenheit; sie ist auch nicht ein rein deut-
sches Problem, sie ist Teilfrage eines groferen Fragenkomplexes iiber den
Weg der zerrissenen Menschheit zum wahren Vilkerfrieden.

Der Wert der Wahrheit und das christliche Ethes
Von Professor Dr. RICHARD EGENTER

Vielleicht ist das die schwerste Aufgabe in der Gegenwart: die vergiftete
oder erstickte innere Kultur unseres Volkes wieder aufzubauen. Wer dieser
Aufgabe dient, muf wissen, daB er auf lange Frist sich nicht mit Bliiten fein-
sinniger Geistigkeit wird abgeben kénnen, sondern weiten Kreisen Grund-
erkenntnisse und sittliche Grundhaltung vermitteln mufi. Und doch darf man
nicht gering von solch primitivem Werk denken. Das klare, einfache Leben
zu lehren, ist ein kostbares Geschenk fiir ein Volk im Chaos.

. 117



Richard Egenter

Vor allem scheint es vordringlich, den Wert der Wahrheit aus den geistigen
Triilmmern auszugraben und im BewuBtsein des Volkes lebendig zu machen.
Wie verschiittet er war, offenbart die offizielle Parole des verflossenen
Systems: Wahr ist, was niigt. Primat des Logos oder des Ethos? Das war
noch ein echtes und wiirdiges Problem des deutschen Denkers, und auch wo
die falsche Antwort dem Ethos einen Vorrang gab, ging es um geistige Werte
und sittliche Normen, an die sich verlierend der Mensch sich selbst zu ge
winnen hoffte. Die jiingste deutsche Vergangenheit kannte und anerkannte
Logos und Ethos nur als Handlanger der Staatsraison, ja nicht einmal der
Raison, sondern der Sucht nach Macht. Wahr ist, was niigt: Primat des auto-
nomen Egoismus, je radikaler, desto bornierter, desto rascher sich selbst
zerstorend. So wenig galt die Wahrheit, dafl man es nicht fiir nétig hielt, die
Pilatusfrage zu stellen, sondern kurzerhand die Wahrheit durch den Profit
definierte und legitimierte. Es muBiten gleiBnerische Blendfassaden ein-
stiirzen, und es muB} viel Schutt abgetragen werden, ehe die Wahrheit wieder
so zwingend uns beeindruckt, daB ein gediegener sittlicher Neubau moglich
wird,

DER WERT DER WAHRHEIT

" Man muBl die Wahrheit von verschiedenen Blickpunkten aus sehen, um
ihrer vollen Motivkraft innezuwerden.

Der fundamentale Nutzwert

Vielleicht 6ffnet die Umkehrung des Schlagwortes den leichtesten Zugang.
Wahr ist, was niigt? Im Gegenteil: Was wahr ist, niitgt. Freilich darf sich der
Nugen nicht nach der Alltagspfiffigkeit bestimmen, sondern nach den groBen
MaBstiben menschlicher Existenz und Kultur.

Nurin der Wahrheit findet der Mensch zu sich (Wahrheit — so
nennen wir die Ubereinstimmung unserer Erkenntnis mit dem Wirklichen
bzw. deren Inhalt). Wir haben weder uns, noch die Welt geschaffen, sondern
finden uns in ihr vor. Schon deshalb geht der Logos dem Ethos und erst recht
dem Nuen voraus, das Erkennen dem schopferischen Tun und erst recht
der gewinnsiichtigen Berechnung. Weil wir wesentlich menschlich nicht durch
Instinkt, sondern durch Geist und Gewissen leben, darum schligt die Wahr-
heit die Briicke zu uns selbst, so wie wir durch Gottes Weisheit und Willen
sind oder sein sollen. Ohne die Wahrheit werden wir nicht ,,wahre* Menschen.

Freilich, es muB die ganze Wahrheit sein. Lebte das vergangene System
von einem Mythos, so der Liberalismus von der Relativierung der Wahrheit.
Soweit diese iiberhaupt noch Wahrheit und nicht auch schon schlechter Mythos
ist, ist sie Teilwahrheit, aus dem Zusammenhang gerissen, hiretisch. Es ist
wichtig, zu sehen, daB die so gewonnene ,,Weite* des Denkens, die auf klare
Grunderkenntnisse und auf Entscheidungen im Letten verzichtet, keinen

118



Der Wert der Wahrheit und das christliche Ethos

echten Wert bedeutet, den Menschen nicht véllig zu sich selbst und zu den
ihn umgebenden und verpflichtenden Ordnungen fiihrt, sondern die Quellen
seines Selbst- und Weltverstindnisses vernebelt und ihn unsicher (und des-
halb fanatisch) macht. Das dem Volke angesichts einer listigen Propaganda
zum BewuBtsein zu bringen, wird schwerer sein als der Kampf um die natiir-
lichen Menschenrechte und der Aufweis der sie bedingenden Sachverhalte in
der Vergangenheit. Die ganze Wahrheit wird nur da erfaBt, wo die Wirklich-
keit in all ihren wesentlichen Beziehungen gesehen wird und wo vor allem
diese Wirklichkeit nicht einfach positivistisch hingenommen, sondern nach
ihrer ontologischen Wahrheit, ihrer Ubereinstimmung mit den schopferischen
Ideen Gottes gepriift und gewertet wird.

Die Wahrheit gibt dem Menschen Wiirde. Wer Wahrheit erfalit,
ist Geist und hat teil an jenem unverginglichen bonum commune des Geistes,
an jenem ewig schonen Reich aller Wahrheiten, die Menschen fanden oder
Gottes Gnade kundtat. In der Verantwortung fiir diese Wahrheit legt sich
auf das Menschenleben die Weihe der Zeugenschaft. Wir sind, um der Wahr-
heit die Ehre zu geben; das besagt eine Wiirde, die das Lebensopfer fiir die
Wahrheit geradezu als einen Triumph erleben lassen kann.

,Die Wahrheit wird euch frei machen® (Joh. 8, 32). Nur die
Wahrheit erlaubt ein Leben in Ausschpfung aller menschlichen Méglich-
keiten. Den Raum der Schépfung kann der Mensch nicht erweitern, er kann
nur die Méglichkeiten erkennen und niigen, die er ihm bietet. Wo Geistes-
trigheit oder Irrtum sie verkennt, wird die Welt zum engen Raum, in dem
sich die Geister stoBen. Nicht der herrscht am groBmichtigsten, der die
Menschen schon in seiner Beurteilung vergewaltigt, sondern der sie im Reich-
tum ihres Wesens und in der kostbaren Einmaligkeit ihrer Individualititen
sicht und achtet, um sie klug so seinen Zwecken dienstbar zu machen. Mag
die Wahrheit angesichts einer ertriumten Welt zunichst ent-tduschen; in-
dem sie das tut, gibt sie uns den Boden fiir ein gesundes Leben unter die
FiiBe. Dem gegen die Wahrheit Wertbhlinden aber winken nur scheinbare

Erfolge.

Der schone Spiegel

Auf der Wahrheit liegt ein Abglanz der Wirklichkeit, die sie uns spiegelt.
Weil Gott unendlich gut ist, darum eignet der Theologie, dem wahren Wort
von Gott, eine besondere Weihe. Und wer einmal auf dieser Welt den Glanz
auch des Geschopflichen ahnte, jene erhabene Fiille und Schénheit des Kos-
mos, der muB die Wahrheit lieben, so sehr, daB er in sie versunken, sich ver-
gessen kann und alle gierige Triebhaftigkeit in sich zum Schweigen bringt
oder doch zur Ordnung ruft. Es wire viel gewonnen, wenn breite Schichten
unseres Volkes noch einmal die Dichter lisen und liebten, die es die Ehr-
furcht vor der Wahrheit als Spiegel des Kosmos lehrten, wie etwa ein
Adalbert Stifter.

119



Richard Egenter

Wo bis vor kurzem eine billige Demagogie gegen den Intellektualismus
wetterte, um sich denkende Menschen vom Halse zu schaffen, muB wieder die
Achtung vor den ,theoretischen' Berufen wachsen und vor der Theorie im
eigenen Beruf. Wer sich um Wahrheit miiht, verdient Respekt, gleichgiiltig,
ob diese sich sofort in Alltagsnuen ausmiinzen 148t oder ,nur selig in sich
selbst die Welt spiegelt. Kein Volk stand wobl sinnenfroher und schopfe-
tischer auf dieser Erde als die Griechen. Und doch werteten diese das Jewoely
(Denken) hoher als das kiinstlerische mouein (Schaffen) und erst recht als die
kluge Technik des modrrery (Tun). Die Weisen sind nach den Heiligen der
kostbarste Besits eines Volkes. Dabei bieten die sonnenfrohen Griechen dem
Volk der Dichter und Denker Gewihr, daB echte Theorie nicht grau ist,
sondern in allen Farben des Wirklichen, des Lebens spielt und den ewigen
Goldgrund ahnen ldBt, der aller Erdenfarbe das heimliche Leuchten gibt.

Der heilige Wert

Deshalb ist die Wahrheit ein erlesener Spiegel, weil sie nicht bloB spiegelt,
sondern mehr als das Gespiegelte sichtbar macht. Die Wahrheit ist uns wert
als Symbol. Nicht nur sprechen wir erst da-von voller Wahrheit, von einem
klaren, reinen Spiegel des Wirklichen, wo dieses auBer in seiner physischen
und psychischen Tatsichlichkeit auch in seiner tieferen Bewandtnis erfaBt
wird, in seinem Symbolgehalt, der allem Geschaffenen eignet, der in der
jeweils unteren Seinsstufe die héhere und schlieBlich den Schopfer ahnen
léBt; sondern wir finden in der Tatsache der Wahrheit selber etwas Hoheres
angedeutet. Sie selbst ist uns Symbol, Gleichnis Gottes, der die Wahrheit ist.

Legstlich hingt der Erfolg, die Wahrheit wieder fiir das sittliche Leben
zur Geltung zu bringen, davon ab, ob das wieder gesehen wird, ob es nicht
nur als Glaubensformel gelangweilt bejaht, sondern heiB und lebenshungrig
crfaBBt wird: daBl Gott die Wahrheit ist. DaB Er die Liebe ist, mag
dem verzweifelnden Menschen von heute noch mehr bedeuten. Er vergesse
nicht: die Gewihr fiir diesen trostendsten Herzensbesity ist Gott als die
veritas increata, als die ungeschaffene Wahrheit. Gott ist das absolute Sein,
das nicht nur mit seiner exemplarischen Idee itbereinstimmt, sondern diese
seine Idee selber ist, ohne jeden Schatten einer unbewiiltigten Materie, ja
der Materie iiberhaupt, wie er sonst jeder Verwirklichung einer platonischen
Idee anhaftet. Gott ist seine unendlich »aktuelle* Idee in dreipersénlicher
Wirklichkeit,

Gott ist sodann die Urwahrheit fiir alles Geschaffene. Seine ewigen Ge-
danken sind die vorbildlichen schopferischen Ideen fiir die Welt. Jedes
Wesen, Stein und Blume, Tier und Mensch sind in einem letsten ontologischen
Sinne nur wahr, so weit und so vollkommen sie Gottes Gedanken verwirk-
lichen. Weil Gott die Urwahrheit ist, darum erscheint alles AuBergsttliche
sinnerfiillt, vom Logos durchleuchtet — durchleuchtet und zugleich zum
Ritsel vertieft; denn die Bezogenheit auf die gottliche Urwahrheit verleiht

120



Der Wert der Wahlrheit und das christliche Ethos

jedem Geschaffenen fiir den Menschengeist eine geheimnisvolle Tiefe. So
wird die Wahrheit in sich zum Symbol. Es kiindigt sich in ihr die gottliche
Wahrheit und die Gottbezogenheit alles Wirklichen an. Jede Wahrheits-
erkenntnis trigt fiir den wachen Menschen eine leise religiose Firbung; sie
streift an die Grenzen jenes Bereichs, in dem das Menschen-Ich dem unend-
lichen Du seines Gottes begegnet.

Die Weihe der Wahrheit als Symbol der veritas increata erscheint dem
christlichen Auge noch eindrucksvoller. Wir wissen um den Ursprung
des Logos aus der Selbsterkenntnis des Vaters, wissen darum, daB8 der Logos
die Wahrheit des Vaters in géttlich-personaler Wiirde ist, sein vollkommener,
lebendiger Spiegel. Hier ist der Wahrheitsbegriff am reinsten verwirklicht;
denn hier waltet die vollkommenste adaequatio intellectus ad personam.

Diese gottliche Wahrheit in Person ist Mensch geworden, und nun steht
Christus vor uns und spricht: ,,Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben* (Joh. 14, 6). Alles, was wir an Heilswahrheiten und Heilsratschliissen
Gottes erfahren, ist in dem Brennpunkt Christi zn personaler Wirklichkeit
vereint. Fiir die Wahrheit ist die menschliche Natur Christi geheiligt worden
und erhielt den einmaligen Seinsadel der gratia unionis, der Vereinigung
mit der Person des Logos, auf daB sich die gottliche Wahrheit in ihr
uns ausspreche. Haben wir den Heiland, so haben wir die Wahrheit; leben
wir im Herrn, so leben wir wahrhaft; beten wir in Christus, so beten wir
den Vater an ,,im Geisti und in der Wahrheit* (Joh. 4, 24). Von nun an
ist auch die bescheidenste Wahrheit des profanen Bereiches geweiht zum
Symbol der fleischgewordenen Gotteswahrheit.

Geschenk der Offenbarung

In der Ausweglosigkeit unseres von einem Phantom genarrten und nun
entseglich erwachten Volkes, aber auch in der weithin so wenig zukunfts-
trichtigen kulturellen Sterilitit der iibrigen Welt kann der Christ gar nicht
eindringlich und dankbar genug bedenken, wieviel die frohe Botschaft als
Wegweiser und als Ermunterung fiir das Menschenleben zu bedeuten hat,
wieviel uns in der geoffenbarten Wahrheit geschenkt ist. Es ist auch fiir den
niichternen Alltag nicht gleichgiiltiz, wenn nun soviel lebenerleuchtendes,
lebenférderndes Licht von der Hohe auf die natiirliche Wahrheit fallt, auf
die Wiirde der Person eiwa und ihre Selbstzwedklichkeit gegeniiber dem
Staat, auf die trinitarische Symbolhaftigkeit der Welt und insbesondere aller
menschlichen Gemeinschaft. Das Menschenleben muB einen reicheren Gehalt
aufweisen, wenn es geformt wird, motiviert wird durch den Glauben an den
dreipersonlichen Gott, durch das BewuBtsein ,,Wir sind erlost, aber auch
»Wir sind die Heimatlosen unseres Gottes, jenseits zu Haus* (G.v.Le Fort).
Es ist wahrhaftig sittlich bewegend, wenn wir wissen, daB in Jesus Christus
einmal ein ganz reiner Mensch liebend iiber diese Erde schritt, daB er fiir
uns starb und aus eigener Kraft von den Toten erstand, unserer Unsterb-

12



Richard Egenter

lichkeitshoffnung zum verklirten, giiltigen Siegel; daB wir Menschen aller
Staaten und Rassen ein geheimnisvoller Leib des Herrn sind, gendhrt von
neuen sakramentalen Gnadenkriften, gewiirdigt des neuen, allein wiirdigen
eucharistischen Gottesdienstes.

Und es ist fiir unser ethisches Leben ermutigend, daB uns in dieser ge-
offenbarten Wahrheit die Gnade trifft, da8 hier nicht nur logische und
psychologische Wirkungen erfolgen, sondern im Vernehmen der Wahrheit
unser Sein von der Gnade beriihrt wird, im Unerlésten der Rechtfertigungs-
prozeB in Bewegung kommt, im Gerechtfertigten alles noch mehr erhellt
und iibernatiirlich gekriftigt wird, so daB wir immer mehr befihigt werden,
in liebebeseeltem, also vollkommenem Glauben Christus zu begegnen. Diese
Wahrheit schenkt das Leben; der Teufel aber, der ,,Vater der Liige®, bringt
nach Jesu Wort den Tod (Joh. 8, 44).

Geschenk ist es sodann, daB uns die Glaubenswahrheit als Wahrheit
zuteil wurde, gesichert durch die iiberwiltigende Autoritit Gottes. Das
alles hat so sehr Bestand und Dauer — wir Menschen im Wirbel eines welt-
historischen Umbruchs miissen das zu werten wissen! —, dafl Paulus schreiben
kann: ,,Sollten auch wir oder ein Engel vom Himmel euch eine andere Heils-
botschaft verkiinden wollen, als wir euch verkiindet haben, der sei verflucht!*
(Gal. 1, 8.)

Und ist es kein ,,Motiv, daB Christus in der Abschiedsstunde des Griin-
donnerstags gebetet hat: ,,Heilige sie in der Wahrheit!* (Joh. 17, 17), daB
er in der reinen Glut seines gottmenschlichen Priestertums den Vater an-
fiehte, die Wahrheit moge uns an Gott binden, Gott in uns zum Ausdruck
bringen? Ist es kein Beweggrund, wenn diese geoffenbarte Wahrheit uns
nicht bloB als unverpflichtendes Almosen in den SchoB geworfen wurde,
sondern der erwartungsvolle Blick des Herrn auf uns ruht, ob wir sie auch
nach Seinem Willen aufnehmen und ,.in Liebe Wahrheit tun® (Eph. 4, 15)?
Christus fordert eine Gesinnung und Tat, die eine wiirdige Antwort auf

den Wert der Wahrheit darstellt.

DAS WAHRHEITSETHOS DES CHRISTEN

Ein miihsames ,,Ich will nicht liigen!* wire zu wenig. Der Wert der Wahr-
heit fordert die weiter und tiefer ausholende, die frohere Antwort der

Wahrheitsliebe

Es muB wieder so werden, daB uns die Wahrheit als solche, noch
ohne Riicksicht auf die vermittelte Erkenntnis, lieb wird, einfach weil sie
Wahrheit ist; und zwar so, daB sich dabei das Wesen der Liebe voll verwirk-
licht. In der Terminologie des heiligen Thomas von Aquin gesprochen: Der
Kern unserer Haltung gegeniiber der Wahrheit soll die complacentia (das
Wohlgefallen) sein: Versunken in den weihevollen Wertgehalt der Wahrheit

122



Der Wert der Wahrheit und das christliche Ethos

erfahren wir die Freude an derWahrheit; eine selbstlose, reine Freude, daB
Wahrheit ist. Wo dieses Erleben echt ist, schreitet es fort zur benevolentia
(zum Wohlwollen): Uns freuend nehmen wir zur Wahrheit Stellung in einem
bewuBten, entschiedenen, zu jeder Konsequenz bereiten Ja: DaB die Wahr-
heit so sei, wie sie ist, da} sie siege, auch und zuerst gegen ungeordnete
Wiinsche und die Trigheit des Geistes in der eigenen Person. Mag sein, dal
uns, die Zeugen und Opfer eines jahrelangen platten und verlogenen Utili-
tarismus, solche Gedanken fremdartiz anmuten. Sie miissen unser eigen
werden; denn hier geht es um eine fiir das ganze sittliche Leben bedeutsame
Grundhaltung.

Der complacentia und benevolentia entwiichst das desiderium, das innere
Bediirfnis, zur Wahrheit ein persionliches Verhiiltnis zu gewinnen, um des
Werts der Wahrheit willen und weil darin eine Steigerung, ein Reichtum
unseres inneren Lebens erfahren wird. So wandelt sich dieses Bediirfnis
zum desiderium efficax, zum entschlossenen Wahrheitsstreben, das sich auch
unter Opfern durchzusegen weil. — Eine psychologische Voraussefung ist
dabei fiir die im Wechsel weltanschaulicher und politischer Systeme miide
und skeptisch gewordene Gegenwart besonders zu betonen: die gesunde,
mutige Zuversicht, daB Wahrheit errungen und dem Menschen zum giiltigen,
von rassischer und sonstiger Bedingtheit unabhiingiger Besige werden kann.

Erst wo diese Grundhaltung zur Wahrheit als solcher im Menschen lebt,
wird er dem einzelnen Gegenstand seiner Erkenntnis, dem einzeinen
Wahrheitsgehalt ethisch vollgiiltig begegnen. Hier ist wieder die Liebe
oder, niichterner gesagt, das herzliche Interesse das erste, und zwar als ,,Vor-
schufl*. Max Scheler hat uns die Bedeutung des augustinischen ,,Was nicht
geliebt wird, wird nicht erkannt* wieder sichtbar gemacht.

Was der billigen Polemik gegen den Intellektualismus einen Vorwand gab:
der Irrtum, man komme an die Wahrheit nur mit innerlich unbeteiligter
Kiihle, mit diirrer Begrifflichkeit heran, wird hier iiberwunden; erkenntnis-
bereites Wohlwollen, ja liechende Begeisterung erscheinen geradezu als
Erkenntnismittel, vor allem fiir die Intuition der Hintergriindigkeit eines
Gegenstandes, einer Person (vgl. den alttestamentlichen Sinn von cognoscere
[erkennen] in der Ehe!). Allerdings muBl es wahre Liebe zur Sache bzw. zum
personalen Kern eines Du sein und keine vernebelnde Sinnesleidenschaft,
wobei wir echter, schoner Verliebtheit noch eine positive Wiirdigung génnen.
Sie ist wie eine Lupe, die zwar vergrioBert, aber darum auch verdeutlicht.
GewiB macht auch der HaB scharfsichtig, aber, wie Scheler bemerkt, nur
fiir die Oberfliche.

Und trogy dieser Vor-liebe Objektivitit! Diese ist nicht gewihrleistet durch
Gefiihlsarmut, sondern durch Selbstlosigkeit. Man muB sich befreien von
gewohnheitsmiBigen Assoziationen, Vorurteilen, verfilschenden Trieb-
wiinschen usw., um zu erkennen, wie es wirklich ist oder war. Solch ein Vor-
schuB an herzlichem Interesse ist nicht nur ein methodischer Kunstgriff, son-
dern eine sittliche Tat. ,Zwischen dem Menschen und der Wahrheit liegt

123



Richard Egenter

das Absterben — siehe, darum ist es uns allen mehr oder weniger bange®
(Kierkegaard). Wihrend der verborgene Hochmut eines erkenntnistheore-
tischen Idealismus seine Denkkategorien ordnend-vergewaltigend an ein
Material-Chaos herantriigt, wihrend ein grundsiglicher Optimismus oder
Pessimismus in seiner Krampfhaftigkeit eine verfilschende Brille aufsegt,
liebt der wahrhaft Erkennende in schlichter Demut, bis sich ihm das Wirk-
liche entschieiert. Er weill, je drmer an intellektueller Gewalttitigkeit, je
liecbender empfingnisbereit er dem Gegenstand gegeniibertritt, desto schoner
wird sich dieser ihm enthiillen. Nicht die Distanz der Teilnahmslosigkeit,
sondern der Abstand von Profitgier, die Distanz der Ehrfurcht 1iBt die
ganze Wahrheit zur Geltung kommen. D. v. Hildebrand hat in seinen ,,Sitt-
lichen Grundhaltungen® die gleiche Wahrheit vom Gegenbild her beleuchtet:
Wie die verschiedenen Grade von Verlogenheit mit ihrer Selbstsucht den
Menschen immer mehr in eine kiinstliche Welt abdringen und die Wirklich-
keit verfehlen lassen.

Alle echte Liebe will das Ganze. Fiir das Wahrheitsethos bedeutet das
die Forderung eines radikalen persénlichen Einsates im Wahrheits-
streben. Von Objektivitit war die Rede. Sie gilt fiir die Blickrichtung und
die sittliche Unvoreingenommenheit; sie besagt aber nicht, wie es schon
anklang, die Halbheit des Uninteressierten. Zur gréBten Objektivitit fiihrt
nur die Erkenntnisleidenschaft. Kierkegaard ist der Prophet dieses Para-
doxon: ,,Das Héchste der Innerlichkeit in einem existierenden Subjekt ist
die Leidenschaft, der Leidenschaft entspricht die Wahrheit als Paradox.*

Kierkegaard will, daB man der Wahrheit riicksichtslos die offene Brust
biete. Das Wahrheitsethos kiimmert sich nicht nur um das logische Anliegen
der gewissenhaften adaequatio intellectus ad rem (und ad personam), son-
dern fordert ebenso scharf, daB sich das Erkennen den Erkennenden an-
gleiche. Das bedeutet: Die Erkenntnis muB die Lebensfithrung motivieren.
Noch einmal habe Kierkegaard das Wort: ,,Wenn die Rechenaufgabe diese
ist: Wo ist am meisten Wahrheit, auf dessen Seite, der allein objektiv den
wahren Gott sucht und die approximierende Wahrheit der Gottesvorstellung,
oder auf dessen Seite. der unendlich darum bemiiht ist, daB er in Wahrheit
zu Gott sich verhalte mit der unendlichen Leidenschaft des Drangs: So kann
. die Antwort nicht zweifelhaft sein.... Wenn einer, der mitten im Christentum
lebt, in Gottes Haus hinaufgeht, in des wahren Gottes Haus, mit der wahren
Vorstellung von Gott im Wissen und nun betet, aber in Unwahrheit betet;
und wenn einer in einem goendienerischen Lande lebt, aber mit der ganzen
Leidenschaft der Unendlichkeit betet, obwoh! sein Auge auf einem Gégen-
bilde ruht, wo ist dann am meisten Wahrheit? Der eine betet in Wahrheit
zu Gott, obwohl er einen Goen anbetet; der andere betet in Unwahrheit
zum wahren Gott und betet darum einen Géen an.*

Man darf diese Siige nicht mit der iiberheblichen Korrektur abtun, Kierke-
gaard driickte hier eine Binsenwahrheit mit paradoxen, ja mit falschen Wor-
ten aus: Die Gotteserkenntnis des Unfrommen sei wahr und die des Heiden

124



Der Wert der Wahrheit und das christliche Ethos

falsch; aber der Heide sei fromm und der Pharisier nicht. Kierkegaards
Sidge enthalten eine bessere Wahrheit. Es gibt verschiedene Tiefenschichten
der Wahrheitsaneignung. Mit Hilfe seiner Sinne und seiner Urteilskraft kann
einer zu einem wahren Urteil gekommen sein; aber dieses geht nicht in
sein Gemiit, in seinen Seelengrund ein. Aus den davon unberiihrten Tiefen
seines Wesens wiichst ein Verhalten heraus, das nicht von dieser Wahrheit
geformt wurde, das, um sinnvoll zu sein, das entgegengesete Urteil in diesem
Seelengrunde voraussest. Der Mensch handelt nach einer objektiven Un-
wahrheit, obwohl er im OberbewuBtsein die Wahrheit erfaBte. Umgckehrt
kann ein guter Mensch in seinem dunklen Drange eine Wahrheit ahnen, und
sein Gewissen treibt ihn, dementsprechend zu handeln, obwohl ihn seine
Sinne und sein oberbewuBtes Uberlegen zu der entgegengeseten falschen
Feststellung verleiten. Vielleicht ist er sich dabei des Zwiespaltes kaum
bewuBt. Jedenfalls er tut die Wahrheit, lebt in der Wahrheit, die seine Ver-
nunft zu verfehlen scheint.

Im Religiosen ist das von groBter Bedeutung. Wir Christen reden oft so
vordergriindig von Gott, so wie man etwas Angelesenes wiedergibt. Der feiner
cmpfindende Héorer vermifit die personlichen Unterténe, die Resonanz des
Seelengrundes, er bleibt im Unklaren, wie weit das Gesagte fiir das Leben
des Sprechenden wahr, d. h. lebenformend und verpllichtend ist. So wird er
miBtrauisch gegen die Wahrheit im MiBtrauen gegen deren Kiinder. Der
religios Halbe ist in seinem Die-Wahrheit-Sagen schlimmer als der Schwei-
gende; er versperrt den Zugang zu der Wahrheit, die er — eben nicht be-
zeugt, sondern nur nennt. Wer nicht irgendwann einmal um die Wahrheit
gerungen und gelitten hat, zeugt schwerlich fiir die Wahrheit, zeugt kaum
-neues Leben in der Wahrheit. Wahrheit geht nur zu Herzen, wo sich das
Herz mit der Wahrheit schenkt. Das aber ist der Mensch dem Wert der
Wahrheit schuldig.

Mit dieser Feststellung sind wir bereits hiniibergeglitten zum rechten
Ethos gegeniiber der erkannten, bereits erworbenen Wahrheit.

Wahrhaftigkeit

»Wahr ist, was wahrt, wahr ist, was wihrt“, sagt der Rembrandtdeutsche.
Damit ist wehl alles gesagt. Die erkannte Wahrheit verlangt, dal} sie in uns
wihrt und daB wir sie andern gegeniiber wahren. Auch bei der Wahe-
haftigkeit geht es nicht gleich um Liigen oder nicht Liigen, sondern zunichst
um ein inneres Verhalten. Die Wahrheit muB in uns wihren, und zwar
nicht als Fremdkérper, sondern als das uns MaBgebende, Formende, als das,
was uns die innere Wahrhaftigkeit und Lauterkeit unseres Lebens gibt. Wer
eine Wahrheit erkannte und lebt nicht danach, ist gebrochen und noch tiefer
seelischer beschmugt, als wer einen andern durch eine Notliige betriigt. Wer
aber zu sich ,,in seinem Herzen die Wahrheit spricht (Ps. 15, 2), sich von
der erkannten Wahrheit in seinem Handeln leiten LiBt, ,,tut die Wahr-

125



Richard Egenter

heit. Nur so wird er wirklich frei und der Wirklichkeit michtig. Aber das
geschieht nur, wenn wie beim Finden der Wahrheit, so auch bei der Ant-
wort auf die gefundene Wahrheit das Herz sich hineingibt, wenn es so ein
»Tun der Wahrheit in der Liebe* (Eph. 4, 15) wird. Das ist dann auch die
beste Voraussegung fiir neues, tieferes Der-Wahrheit-Innewerden. ,,Die
Vigel gesellen sich zu ihresgleichen, und die Wahrheit wendet sich zu denen,
die nach ihr handeln®* (Sir. 27, 10).

In der Wahrhaftigkeit der eigenen Lebensgestaltung wurzelt die Kraft zur
Wahrhaftigkeit unserer Aussage. Gegeniiber dem Mitmenschen die Wahr-
heit wahren, verlangt zunichst, dal man nur da eine Wahrheit weitergibt,
wo das angemessen erscheint, wo diese Wahrheit vom andern nach Lage
der Umstinde ihrer wiirdig aufgenommen werden kann und nicht ,,Perlen
vor die Schweine geworfen* (Matth. 7, 6) werden. Die Schweigsamkelit
ist die schone, erstgeborene Schwester tapferen Bekennens. Im Schweigen
sammelt sich die Kraft, die Wahrheit gewichtig zu sagen, sie nicht nur mit-
zuteilen, sondern zu bezeugen. Wieviel Schweigen und Horenkonnen, sagen
wir es gleich, wieviel innere Kultur verlangt ein schones und ernsthaftes
Gesprich! Gegeniiber dem Geschrei der Propaganda, gegeniiber dem #rm-
lichen Nachplappern marktgingiger Phrasen miissen wir wieder zu diesen
stillen Dingen der Kultur und des sittlich geformten Herzens kommen, zum
echten Gesprich, zum eigengeprigten, personlichen Brief. (Wieviel kostbare
Wahrheit verrit und schenkt allein schon die Handschrift eines Briefes, ohne
die entpersinlichende Zwischenschaltung der Schreibmaschine!)

Wo die Schweigsamkeit nicht bloB als angeborene Verschlossenheit oder
erworbene Stumpfheit sich in der Seele findet, sondern der Ehrfurcht vor
der Wahrheit entwiichst, wird auch die Verschwiegenheit, die Wahrung
eines fremden Geheimnisses, einer nicht mitteilungsfihigen Wahrheit ohne
Schwierigkeit verwirklicht werden, gleich ob es sich um ein anvertrautes Ge-
heimnis handelt oder um Sachverhalte, die ihrer Natur nach fordern, daf
iiber sie geschwiegen werde.

Nun erst begegnet uns die Pflicht, die man zuweilen allein bedenkt, wenn
vom achten Gebot die Rede ist: Dall unsere Aussagen wahr seien (die
Aussage unseres Wortes, wie die unseres ganzen Benehmens). Sie ist nur
Folgerung aus allem bisher Gesagten. Aber ihre Erfiillung ist fast untragbar
schwer, wenn nicht vorher die umfassende Antwort auf den Wert der Wahr-
heit in der Seele gegeben wird. Wahrhaftig nach auflen ist demnach, wer
zwar nicht alles sagt, was er weill, der aber das, was er ausspricht, so sagt,
wie er es denkt. Die Gewissenkonflikte, in die politischer, religioser usw.
Terror stiirzen kann, haben hier freilich eine umfangreiche Kasuistik néotig
gemacht: Wo ein Geheimnis zu wahren ist, aber dies nicht durch bloBes
Schweigen geschehen kann, darf die Aussage so geformt werden, daB der
sie Horende nicht notwendig und eindeutig ihren Sinn aufzunehmen braucht.
Was eine solche Praxis von der Notliige scheidet, ist die Wahrheit (wenn
auch nicht volle Klarheit) der Aussage, wobei die Ehrfurcht vor der Wahr-

126



Hermann Muckermann, Rassenwahn und Weltreligion

heit und ihre lebenswichtige Funkiion fiir das menschliche Zusammenleben
die Anwendung dieser Praxis nur bei entsprechend gewichtigem Grunde er-
laubt macht. Gerade hier tut ein sehr zartes Gewissen not. Wer eine zwei-
deutige Rede verwenden muB, soll das Peinliche derselben empfinden, es
soll ihn schmerzen, daB hier die wundervolle Briicke des Gedankenaustausches
zwischen den Menschen zwar nicht zum Einsturz, wohl aber ins Wanken
gebracht wird. Wo der ,,geheime Vorbehalt wegen jeder kleinen Verlegen-
heit oder um jedes billigen Nugens willen skrupellos angewandt wiirde, ver-
lore sich bald die Ehrfurcht vor der Wahrheit, und die Grenze gegen die
Notliige hin wiirde unkenntlich. Auch schwinde immer mehr der Bereich,
innerhalb dessen das Bekenntnis der Wahrheit unter Mith und Opfer
seine sittliche Schonheit und seine fiir die Wahrhaftigkeit werbende Kraft
zu offenbaren hat. So mancher Blutzeuge Christi hitte mit einer vielleicht
noch durchaus erlaubten Zweideutigkeit sein Leben retten konnen und hat
es nicht getan, sondern der Wahrheit und damit dem Gotte, der die Wahr-
heit ist, die Ehre gegeben. Die Erlaubtheit, eine zweideutige Rede in ge-
wissen Fillen zu gebrauchen, bedeutet nicht die Pflicht dazu. Hier ist fiir
die sittliche Feinsinnigkeit wie fiir die GroBherzigkeit in der Antwort auf
den Wert der Wahrheit ein weites Feld der freien Entscheidung gelassen,
ein Feld, das auch die erfahrenste und kliigste Kasuistik nicht eindeutig
begrenzen kann. Letstlich muB auch hier aus einer verantwortungsbewuften
inneren Haltung heraus entschieden werden. Die rechte Wahrheit und Klar-
heit der Aussage wahrt, wer den so dringlichen, den heiligen Wert der Wahr-
heit erfaBt und achtet. Denn ,die Liebe hat Freude an der Wahrheit*
(1 Kor. 13, 6).

Rassenwahn und Weltreligion
Von Professor Dr. HERMANN MUCKERMANN

Blendend weiB im Licht einer glilhenden Sonne und hochragend wie die
Zinnen einer Burg liegt im ostlichen Kiistenraum des Mittellindischen
Meeres die Stadt Jerusalem — wie eine Halbinsel von tiefen, eingerissenen
Tilern und Schluchten umgrenzt. Das Kidrontal im Osten, das die Stadt
vom Olberg trennt, und das Hinnomtal im Westen, mit dem gegeniiber-
liegenden Berg des bosen Rates, wo man den Tod Christi beschloB, ver-
einigen sich im Siiden zum sogenannten Feuertal, das dem tiefgelegenen
Toten Meer zudréngt. :

Die jetzige Altstadt von Jerusalem liegt auf dem Osthiigel, an der Stelle
des alten Jerusalem, das nicht mehr ist.

In den Tiefen dieses Osthiigels findet man ganz unten Steinzeitiiberreste
aus dem dritten Jahrtausend vor Christus. Dariiber lag die Feste Sion der
Jebusiter oder der Ureinwohner der Stadt, die, von David um das Jahr
1000 vor Christus erobert, als Davidstadt der Mittelpunkt des Reiches
wurde. Davids Sohn Salomon errichtete auf dem Hiigelfelsen der Jebusiter

127



