Walter Brugger S.J., Der Subjektivismus als Zeitkrankheit

bedingungen der gottlichen Grundordnung von Ehe und Familie wieder
angleichen. Das ist durchaus méglich, wenn auch zur Zeit noch aulerordent-
liche Opfer von den ringenden Menschen der Gegenwart verlangt werden
miissen. Man mége sich selbst rithren und im tbrigen mit dem Wahlzettel
in der Hand die Umgestaltung der Lebensbedingungen zugunsten aller
arbeitenden Menschen erzwingen, damit sie in den Stand geseft werden,
durch ihre Arbeit ein menschenwiirdiges Dasein fiir sich und ithre Familie
aufzubauen. Wenn das deutsche Volk auf solche Art den Ernst seines
Lehenswillens offenbart, werden es die begiiterten Vilker der Erde nicht
im Stich lassen. Sie werden es als einen Bundesgenossen begriien, der mit
ihnen dazu beitrigt, die Gesamtwohlfahrt der Welt zu erneuern: Und das
grofite Opfer, das die Menschen der Gegenwart auf sich nehmen miissen,
ist die Selbstiiberwindung, die endgiiltig die Verwilderung des Geschlechts-
lebens aufhebt. Voreheliche Keuschheit und eheliche Treue sollten ihren
bewdhrten Kurswert zuriickerhalten. Der Arbeitseinsaty, den der Wieder-
aufbau der duBleren Lebensbedingungen von jedem von uns erheischt. wird
bedeutend dazu beitragen, Anstand und gute Sitte zu erneuern. Und die
gottliche Vorsehung und Gnade, mit denen jeder Mensch rechnen kann,
der sich ehrlich bemiiht, nicht nur ein Christ zu scheinen, sondern zu sein,
wird der Natur den Reichtum géttlicher Fiithrung und tibernatiirlicher Kraft-
quellen hinzufiigen. Wer Natur und Ubernatur zusammengreift, darf sicher
sein, die Wunde der Ehekrise zu schlielen, ehe sie zum Tode fiihrt.

Der Subjektivismus als Zeitkrankheit
Von WALTER BRUGGER S. J.

Krankheiten und Zusammenbriiche diirfen nicht hingenommen werden,
ohne daB ihre Ursachen untersucht werden. Sonst besteht die Gefahr, daBl
dieselben Ursachen wieder zu denselben Zustinden fiihren. DaBl wir aus
einer Katastrophe groBiten Stiles kommen, nicht bloB in materieller, sondern
auch in geistiger Hinsicht, dariiber sind wir uns alle klar. Es wire aber ver-
hingnisvoll, wollten wir es bei dieser Feststellung bewenden lassen. Es
geniigt auch nicht, daB wir bloB die #uBerlich zutage tretenden Schiden
notdirftig zusammenflicken. Wir wiirden einem Arzt gleichen, der sich damit
begniigt, die duBeren Symptome einer Krankheit zu beseitigen, den eigent-
lichen Herd der Krankheit aber unangetastet 1it. Es gilt diesen Herd der
Krankheit aufzusuchen und anzugreifen, wenn der Korper wieder von
innen her gesunden soll. Unter den Verirrungen, die unser geistiges Leben
verseuchten und zum Zusammenbruch fiihrten, war ohne Zweifel der Sub-
jektivismus eine der verhiingnisvollsten. Wenn hier von Subjektivismus
die Rede ist, so ist das fiir uns kein rein akademisches Thema, wie es etwa
in einer Philosophievorlesung abgehandelt wird. Es geht hier um den
Subjektivismus der Gegenwart in seinen konkreten Erscheinungsformen und

363



Walter Brugger S.J.

als Ursache jener Ubel, die uns alle tiglich bedringen. Es geht also um
etwas, was jeden von uns betrifft, der fihig ist, iiber die Zeitiibel und ihre
Ursachen nachzudenken.

Begriffliche Vorfragen

Um unsere Aufgabe zu lésen, ist es notwendig, einige begriffliche
Vorfragen zu besprechen. Wir konnen es uns nicht leisten, mit unver-
standenen Fremdwértern zu operieren und am Ende so wenig zu wissen
wie am Apfang. Wohin das fiihrt, zeigt uns der Stil und die Gepflogenheiten
der zwanziger Jahre. Gerade die Verschwommenheit des Denkens war es,
die echlieBlich zur Verachtung und zum Stillstand des Denkens fiihrte.

Unter Subjektivismus versteht man den philosophischen Standpunkt, nach
dem nicht der Gegenstand (das Objekt), sondern Beschaffenheiten oder
Zustinde des Subjekts fiir die Geltung der Erkenntnis maBgebend sind'.
Ohne Zweifel ist das Subjekt (das denkende, erkennende Ich) am Zustande-
kommen der Erkenntnis entscheidend beteiligt. Die Erkenntnis geht als
Lebeusvorgang vom Subjekt aus und wird von ihm getragen. Bei der Frage
nach dem Subjektivismus geht es aber nicht um das Vorhandensein der
Erkenntnis, sondern um ihre Geltung. Eine Erkenntnis gilt, wenn sie
zurecht besteht. Fiir die Vollform der menschlichen Erkenntnis fillt die
Geltung zusammen mit der Wahrheit. Wahre Urteile gelten, verdienen An-
erkennung, falsche Urteile bestehen zu Unrecht und verdienen Ablehnung.
Nach dem Objektivismus hingt die Geltung und Wahrheit eines Urteils
davon ab, ob das, was in ihm ausgesagt wird, mit dem Gegenstand, auf den
es sich bezieht. iibereinstimmt oder nicht. Unter Gegenstand versteht man
dabei all das, worauf sich ein bewuBtes Erkennen richtet, was es intendiert
oder meint. Der Gegenstand kann dabei vom Erkennen und Erkennenden
sachlich verschieden oder eins sein. Eins ist er z. B. im SelbstbewuBtsein und
in der Selbsterkenntnis.

Nach dem Subjektivismus hingegen kommt es bei der Geltung nicht auf
die Ubereinstimmung mit dem Gegenstand an, sondern auf die Uberein-
stimmung mit dem urteilenden Subjekt. Ein Urteil gilt, wenn es eine not-
wendige Folge der seelischen Eigenart des erkennenden Menschen ist. Ver-
stzht man unter dieser Eigenart die jeweilige Beschaffenheit und den je-
weiligen Zustand des Einzelnen, dann haben wir den reinen Subjektivis-
mus vor uns, wie er etwa von Protagoras aufgestellt wurde. In diesem Falle
ist die Geltung schon mit dem bloBen Vorhandensein des Urteils gegeben,
da jeder Erkenntnisvorgang seinen Entstehungsbedingungen entspricht. Der
Unterschied zwischen geltenden und nicht geltenden, wahren und falschen
Urteilen entfillt.

Meist versteht man jedoch unter der Eigenart des Subjekts, die dem Er-
kennen und Urteilen Geltung verleihen soll, nicht die von Fall zu Fall sich

1 Vgl. de Vries, ,,Denken und Sein (Freiburg i. Br. 1937) 143.
364



Der Subjektivismus als Zeitkrankheit

dndernden Beschaffenheiten, sondern etwas Dauerndes, Gleichbleibendes,
mehreren oder allen Individuen Gemeinsames im Subjekt. Nach dieser Auf-
fassung besteht ein Unterschied zwischen Vorhandensein und Geltung, zwi-
schen Urteilen, die als ,,wahr* und solchen, die als ,,falsch® bezeichnet werden.
Das Gemeinsame, Gleichbleibende, das dem Erkennen Geltung verschafft,
wird bald enger, bald weiter genommen. In der Rassenphilosophie ist es
z. B. die Gemeinsamkeit der Rasse, der Rassenseele. Im Psychologismus ist
es die allen Menschen gemeinsame menschliche Natur. Noch weiter, iiber das
bloB Menschliche hinaus, wird dies Gemeinsame im Kritizismus genommen.
Es ist die innere GesegmiBigkeit des BewuBtseins iiberhaupt. Damit ein
Erkenntnisstoff in einem BewuBtsein zur Erkenntnis geformt werden kénne,
mul} er sich den Bedingungen und Formen des BewuBtseins fiigen. Tut er
das, dann besigt die Erkenntnis die ihr zukommende ,,0bjektive* Geltung.
Man sieht, wie hier die Objektivitit in die bloBe GesegmiBigkeit des Sub-
jekts umgedeutet wurde. :

Zur Geschichte des Subjektivismus

Nach diesen begrifflichen Vorfragen haben wir nun einen kurzen Blick
auf die Geschichte des Subjektivismus zu werfen®. Der Subjektivismus ist
zwar eine durchaus moderne Erscheinung des Geisteslebens, aber seine Wur-
zeln reichen tief in die Vergangenheit. Eine durchgreifende Bekdmpfung des
Subjektivismus muB auch diese historischen Wurzeln beriicksichtigen. Der
Subjektivismus liegt gerade uns Deutschen, die wir mehr als der Siidlinder
durch die Unwirtlichkeit unseres Klimas auf das Innere und die Krifte des
Gemiits verwiesen sind, im Blut. Starke subjektivistische Stromungen gab es
allerdings auch schon in der Philosophie des Altertums. Es waren die
Zeiten des allgemeinen kulturellen Verfalls, in denen sich die Kraft des
Geistes erschopft zu haben schien. In diesen mit Stoffen der Auflésung durch-
set;ten Boden senkte sich das Samenkorn des Christentums mit seinem un-
geschwiichten Mut zur Wahrheit. Hier gab es kein Schwanken und Zweifeln.
Nicht fiir ihre subjektive Uberzeugung, sondern fiir die objektive Wahrheit
des Glaubens gingen die Christen in den Tod. Diese Liebe zur objektiven
Wahrheit durchwaltet das Christentum bis in die intimsten Regungen der
Mystik, die allzeit den Normen des Glaubens unterworfen bleiben. Dies war
die Haltung der Kirchenviter und der Scholastik. Erst der Nominalismus
des ausgehenden Mittelalters beginnt das feste Gefiige der mittelalterlichen
Weltanschauung zu untergraben. Der Inhalt der Begriffe soll keine Dar-
stellung der Wirklichkeit mehr sein, sondern nur noch hinweisendes Zeichen.
Damit wird die Wesenserkenntnis der Dinge und des Menschen unmaglich.
Mehr und mehr lockern sich die festen Ordnungen und entlassen den Men-
schen aus ihrer Hut.

2 Vgl. dazu Franz Schnabel, , Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert®, I. Bd.:
Die Grundlagen (1937). S. 3—79; Ernst Bominghaus, ,,Meditationen zum Weg der deutschen
Kirche** (Alsatia, Kolmar); Jakob Burekhardi, ,,Kultur der Renaissance® (1860) u. a.

365



Walter Brugger S.J.

Zum entscheidenden, den Menschen in seiner metaphysischen Tiefe er-
fassenden Durchbruch kam der Subjektivismus auf religiosem Gebiet. Martin
Luther hob den Menschen aus der Uberlieferung und den objektiven Zu-
sammenhingen des Lebens heraus und stellte ihn unmittelbar vor Gott
Man wiirde jedoch Martin Luther falsch verstehen, wollte man in ihm nur
den Protest des personlichen Gewissens sehen. Auch in den Aposteln ging das
personliche Gewissen unbeirrt um Verbot und Strafe seinen Weg: Man mufl
Gott mehr gehorchen als den Menschen. Bei der Reformation jedoch war die
Lage wesentlich anders. Fiir die Apostel stand Autoritiit gegen Autoritit als
ein objektives Verhiltnis, und es war ihnen klar, daB die niedere Autoritiit
der hiheren weichen miisse. Bei Luther hingegen stand das Einzelsubjekt
gegen die Autoritit. Die Version, dafl Bibel gegen Kirchenautoritit stand,
ist eine Verschleierung der Tatsachen. Es ging um die Auffassung eines Ein-
zelnen und um die Auffassung, welche die kirchliche Autoritit und mit ihr
die Gesamtkirche vertraten. Gewil war das nur eine Triebkraft der Re-
formation®, aber eine ungemein folgenreiche. Der Protest Luthers hatte
grundsigliche Bedeutung. Er entthronte die kirchliche Autoritit zugunsten
eines Privaturteils. Von hier riithrt das Streben des modernen Menschen, nicht
bloB selbst zu denken und iiber sich zu entscheiden (das tat man auch im
Mittelalter), sondern sein Denken und seine Entscheidung souverin und
selbstherrlich zu gestalten. Die heiligste Schranke war gefallen. Dann kamen
die anderen an die Reihe, denn eine stirkere gab es nicht mehr. War die
Ungebundenheit des Subjekts einmal zum Prinzip erhoben, dann konnte
man ihm keine willkiirlichen Grenzen mehr segen. Die rationalistische Bibel-
kritik sowie die im Unglauben endigende Zersegung weiter Kreise des
Protestantismus sind Friichte dieses Subjektivismus.

Nachdem sich der Subjektivismus in der Religion Bahn gebrochen hatte,
eroberte er nach und nach auch die iibrigen Lebensgebiete. Man hat in
Descartes den Vater des philosophischen Subjektivismus sehen wollen,
weil er seine Philosophie auf die Selbstgewilheit des denkenden Ich griin-
dete. Das hat vor ihm schon Augustinus getan, ohne dadurch Ursprung
- subjektivistischer Stromungen zu werden. Das subjektive Element der
Philosophie des Descartes besteht einmal in der ungeniigenden Kenn-
zeichnung des Wahrheitskriteriums. Die Klarheit und Deutlichkeit der Ideen,
die den Besity der Wahrheit verbiirgen sollen, sind subjektive, vom Erleben
des Einzelnen abhiingige Merkmale, die auch falschen Gedanken anhaften
konnen. Verhiingnisvoll aber war es, dal Descartes zu rasch mit den Ideen
der Vergangenheit fertig war, daB er sie, wenn nicht unbesehen, so doch
ohne reifliche Priifung beiseite warf. Sein Denken wuchs nicht organisch aus
den Problemen und Lésungen der Vorzeit. Es kommt die Wahnidee auf,

3 Uber das Gesamthild der Reformation vgl. Jos. Lortz: Die Reformation in Deutsch-
land (1939/40), oder kiirzers Ernst Bominghaus: Meditationen zum Weg der deutschen
Kirche.

366



Der Subjekiivismus als Zeitkrankheit

daB Philosophie Sache des Einzelnen, nicht der ganzen Menschheit sei, daB
jeder Philosoph das Geschiift der Philosophie von neuem beginnen miisse.
Zu welchen Folgen das fithrt, hat das 19. und 20. Jahrhundert gezeigt mit
seiner bunten Bilderkarte philosophischer Schulen und Richtungen, von
denen eine die andere abloste oder bekimpfte.

Es wiirde zuweit fithren, den Auswirkungen des subjektiven Prinzips in
alle seine Veristelungen zu folgen. Nicht die besonderen Gestaltungen des
Subjektivismus gehen uns hier an, sondern die allgemeine, bis in die Gegen-
wart reichende Grundhaltung. Ein wesentlicher Schritt weiter auf dieser
Bahn war Lockes Auflésung der Metaphysik in Psychologie. Damit war die
Erkenntnis des Grundplans der Wirklichkeit aufgegeben und an seine Stelle
die Selbstzergliederung des Subjekts getreten.

In einer neuen und unerhirten Weise wurde das Subjekt in den Mittel-
punkt gestellt durch Kant. Man wiirde ihn zwar miBlverstehen, wollte man
ihn als Subjektivisten im landliufigen Sinne nehmen. Kant ging es um die
Sicherung der GesegmiBigkeit und Allgemeingiiltigkeit des Wissens. Aber
diese Aligemeingeltung griindete er nicht auf die Einsicht in den gemein-
samen Gegenstand, sondern auf die gleichen und gemeinsamen Bedingungen
des erkennenden Verstandes. Die Gesetge der Natur sind zuerst Gesegge des
Subjekts. Welcher Art aber war dieses Subjekt? War es die allen gemeinsame
Menschennatur, die gleiche psychische Organisation? Oder war es das ab-
solute, das gottliche Subjekt? An dieser Frage schieden sich die Nachfolger
Kants. Die einen gelangten zum Relativismus und entleerten die Erkenntnis
so jedes wirklichen Wahrheitsgehaltes. Die anderen gerieten in den Bann
des Pantheismus, indem sie das menschliche Erkennen zu einem géttlichen
iiberhohten, und zugleich das géttliche zum menschlichen herunterzogen.
Beide gingen ihren Weg im vergangenen Jahrhundert bis zur legten sich
selbst vernichtenden Folgerung.

Eine andere Richtung des Subjektivismus nahm ihren Ausgang von Kants
schroffer Trennung der theoretischen und praktischen Vernunft. Sie riihrte
daher, daB Kant die Sicht auf das Reich des metaphysischen Seins fehlte, das
allein alle Sonderbezirke, Vernunft und Wille, Subjekt und Objekt zu um-
spannen vermag. Um die verlorene Einheit wieder herzustellen, erhob
Fichte das handelnde, titige Subjekt zum Urgrund der Welt. Er machte
die praktische Vernunft zur Wurzel der theoretischen und gab dem sou-
verinen Wollen den Vorrang vor der Erkenntnis. Von hier stammt jenes
titanische Streben, durch bloBe Willensseungen, ohne Riicksicht auf er-
kannte Unmoglichkeit, die Wirklichkeit zu gestalten, jener Voluntarismus,
dessen MaBlosigkeit meint alles zu kénnen, wenn er nur will.

Gegen die wachsende Flut des Subjektivismus, wie er sich in Schopenhauer,
Fries, im Empiriokritizismus, in der Immanenzphilosophie, in Rehmkes
Philosophie als Grundwissenschaft, in Vaihingers Philosophie des Als-Ob,
im Pragmatismus, Historismus, im Versuch, Weltanschauung auf bloBe Ver-
schiedenheit des Charakters zuriickzufiihren, zeigte, stemmten sich zwar auch

367



Walter Brugger S.J.

in der zweiten Hilfte des 19. und im beginnenden 20. Jahrhundert eine
Reihe namhafter Denker, wie Hermann Lote, Bolzano, Brentano, Meinong,
Kiilpe und Nikolai Hartmann. Husserl und Scheler, die der Sache des Ob-
jektivismus zuerst viel Auftrieb gaben, kamen jedoch dem Subjektivismus
spiter wieder bedenklich nahe, oder fielen gar in ihn zuriick. Auch die
Existenzphilosophie hat den Subjektivismus nicht bei allen ihren Vertretern
iiberwunden, sofern sie den Menschen nicht bloB zum Ansagpunkt des Philo-
sophierens macht, sondern im Sein des Menschen das Sein schlechthin sieht.

Erscheinungsformen des heutigen Subjektivismus

Es ist nun allerdings richtig, daB man den Reichtum des geschichtlichen
Lebens nicht mit einer Formel ausschopfen kann. Es war auch keineswegs
unsere Absicht in diesem Uberblick etwa die ganze Geschichte der Menschheit
auf den gemeinsamen Nenner des Subjektivismus zu bringen. Das wire ver-
messen und gewaltsam. Unsere Absicht war es nur, dem einen Motiv des
Subjektivismus in der neueren Geschichte nachzugehen. Und da zeigt es sich
denn, daB das zwar nur eines von vielen, aber ein durchgehendes, alle Ge-
staltungen der Kultur verbindendes und vorwirtstreibendes, also gewil
kein nebensichliches Motiv ist.

Gerade diese innere Kraft des Subjektivismus verbietet die Annahme,
daB es sich bei der modernen Geistesgeschichte etwa nur um eine Fehl-
entwicklung handle. Wir sind vielmehr iiberzeugt, daBl im Ringen des mo-
dernen Geistes auch echte Anliegen zur Sprache kommen. Nehen der Er-
kenntnis des Allgemeinen kommt der Erkenntnis des Individuellen ihr Recht
zu. Beide miissen sich zur vollmenschlichen Erkenntnis erginzen. Der Ein-
zelne hat ein Recht darauf, unmittelbar zu Gott zu stehen. Aber diese Un-
mittelbarkeit soll die gottgewollte Vermittlung durch dullere Ordnungen
nicht aufheben. Die Philosophie darf sich auf die Eigenart des Subjekts
besinnen, sie darf und muB auch den subjektiven Bedingungen der Er-
kenntnis nachspiiren; aber sie darf iiber dieser Blickrichtung die andere auf
das Objekt nicht auBer acht lassen. GroB ist die schopferische Kraft des
Geistes. Aber es ist zum mindesten einseitig, wenn Schiller vom Schénen und
Wahren sagt: ,.Es ist nicht drauBen, da sucht es der Tor; es ist in dir, du
bringst es ewig hervor. (Die Worte des Wahns.)

Im ganzen gesehen, kann man zwar sagen, daBl die spekulative Kraft des
Subjektivismus gegenwiirtiz erschopft ist, daB er in all seinen Spielarten
vergehlich versucht hat, sich zu behaupten. Aber es ist aus diesen Versuchen,
welche die Philosophie der Neuzeit verwirrt haben, eine Miidigkeit des
Geistes zuriickgeblieben, eine Resignation und beinahe ein Erléschen der
Hoffnung, daB die Menschheit sich noch einmal zur Anerkennung gemein-
gamer, unverbriichlicher Grundsige zuriickfinden kénne. Subjektivistische
Einschlige finden sich fast auf allen Erkenntnis- und Lebensgebieten. Wir
wollen ihnen im Folgenden nachgehen. indem wir die konkreten Er-
scheinungsformen des heutigen Subjektivismus ins Auge fassen.

368



Der Subjektivismus als Zeitkrankheit

Nicht immer stellt sich uns der Subjektivismus in begreiflicher Reinheit
vor. Manche subjektivistische Theorien und noch mehr der praktische Sub-
jektivismus sind sich ihres Subjektivismus’ nicht einmal selbst voll bewuBt.
Oft wird der Subjektivismus mit allerhand willkiirlichen Einschrinkungen
versehen, um ihn vor naheliegenden Einwendungen zu schiigen. Folge-
richtigkeit ist da nicht immer zu erwarten. Wenn hier die verschiedenen
Formen des Subjektivismus in einer iibersichtlichen Einteilung vorgefiihrt
werden, so bedeutet das keineswegs, daB diese Formen in Wirklichkeit so
reinlich voneinander nach Gebieten geschieden existieren. Vielmehr hingen
sie eng untereinander zusammen, vor allem mit dem Subjektivismus der Er-
kenntnis, der die Wurzel all dieser Formen ist.

Wihrend der theoretische Subjektivismus, sei es allgemein, sei es
auf irgend einem Gebiet als Theorie ausgesprochen, vertreten und begriindet
wird, gibt der praktische Subjektivismus sich bloB in der Art und
Weise zu denken und zu handeln kund, ohne eine solche Theorie aufzustellen.
Wir wenden uns zuerst dem theoretischen Subjektivismus zu. Er betrifft
entweder die Erkenntnis oder das Handeln, wobei unter Handeln alle
menschlichen Betitigungsweisen, die sich nicht auf bloBe Erkenntnis be-
schrinken, verstanden werden.

Es ist vor allem die Erkenntnistheorie selbst, in welcher der Subjek-
tivismus der Erkenntnis theoretisch verfochten wird. Wir haben schon bei
der Behandlung der begrifflichen Vorfragen die Rassenphilosophie, den
Psychologismus und Kritizismus erwihnt und kurz gekennzeichnet. In jiing-
ster Vergangenheit spielte der Voluntarismus eine bedeutende Rolle, nach
dem die Erkenntnis nicht die Aufgabe hat, dem Wollen die Ziele aufzuweisen,
sondern bloB dazu da ist, vom Willen souverin gefalte Entschliisse nach-
triglich zu begriinden und zu rechtfertigen. Verwandt damit ist der Pragmatis-
mus, demzufolge jene Erkenntnis wahr und geltend ist, die dem Erkennenden
niigt, und falsch jene, die ihm schadet. In dieser Richtung gehen die Auf-
stellungen des Biologismus und Ausspriiche Nietzsches wie dieser:
»Wahrheit ist die Art von Irrtum, ohne welche eine bestimmte Art von
lebenden Wesen nicht leben konnte® (Der Wille zur Macht).

Metaphysik und Ontologie als Wissenschaft vom Seienden als Seienden
sind mit dem Subjektivismus nur vereinbar, wenn das Subjekt als soiches
zur Quelle des Seins gemacht wird, wie es etwa im subjektiven und absoluten
Idealismus Fichtes geschehen ist, oder wenn in den Existenzweisen des
Menschen die Grundweisen des Seins iiberhaupt geséhen werden, wozu die
Existenzphilosophie neigt. Der gewdhnliche relativistische Subjektivismus
schliet jeden Versuch einer Metaphysik, die mehr als den Namen Meta-
physik zu fithren beansprucht, aus. Dem Subjektivismus auf dem Gebiet der
Metaphysik und der Philosophie iiberhaupt leisteten viel Vorschub manche
Charakterologien und Typenlehren. So stellte Dilthey Weltanschauungs-
typen auf, wobei er die typischen Unterschiede der Personlichkeiten, die sie
vertreten, zuriickfithrte. Soweit dabei bloB beabsichtigt war, die psycholo-

24 Stimmen 1. 5 369



Walter Brugger S.J.

gischen Griinde dafiir anzugeben, warum gewisse Menschen tatsichlich zu
einer so geartelen Weltanschauung gelangten, war dagegen nichts einzu-
wenden. In Wirklichkeit ging die Absicht jedoch weiter. Man glaubte mit
Angabe der psychologischen Griinde die Vertretung dieser Weltanschauungen
auch gerechtfertigt zu haben in der stillschweigenden oder offen aus-
gesprochenen Voraussegung, daB auf dem Gebiet der Weltanschauung eine
andere Rechtfertigung nicht méglich sei.

Das Aufkommen der empirischen Psychologie und ihre wach-
senden Erfolge reizien dazu, ihr die Aufgabe der im Positivismus des
19. Jahrhunderts unméglich gewordenen Metaphysik zu iibertragen. Sie sollte
die Grundwissenschaft sein, mit deren Hilfe man die iibrigen auseinander-
strebenden Einzelwissenschaften wenigstens vom Subjekt her zusammen-
fassen wollte. Die Philosophie als allumfassende, die Einzelgebiete mensch-
lichen Wissens umgreifende und miteinander in Beziehung segende Wissen-
schaft war Psychologie, Wissenschaft vom menschlichen, die Wissenschaften
betreihenden Subjekt geworden. In Zusammenhang damit standen die Be-
strebungen, die Logik als einen Zweig der Psychologie aufzufassen. Die rein
vom Inhalt her zu begriindenden logischen Beziehungen wurden mit den
psychologischen Assoziationen, die auf Grund der logischen Beziehungen
einsichtige logische Notwendigkeit mit der subjektiven und uneinsichtigen,
psychologischen Notwendigkeit verwechselt.

Obwohl sich die moderne Logik, dank der Bemiihungen Edmund
Husserls und anderer von dieser Verquickung wieder befreit hat, sind
die Unterschiede zwischen Logik und Psychologie im BewuBtsein der Ge-
bildeten nicht wieder zu geniigender Klarheit gekommen. Aber auch die
wissenschaftliche Logik hat sich nicht iiberall ganz vom Subjektivismus
losgemacht. Unter dem EinfluB einer positivistischen und nominalistischen
Begriffstheorie unterstellen viele Logiker und besonders Logistiker, die .
einfachsten und nicht weiter definierbaren Begriffselemente seien bloBe.
Erzeugnisse der willkiirlichen Ubereinkunft. Die Grundgesetie des Denkens
werden, ohne entsprechende erkenntnistheoretische und metaphysische Be-
griindung, zu bloBen Spiel- und Rechenregeln degradiert. Im selben Falle
befindet sich die Mathematik, die ihren Anspruch, eine ,,unabhingige®
Wissenschaft zu sein, mit dem Verlust ihres Erkenntniswertes erkaufen
muB. Sie wird zu einem blefen ,,Bedingungssa®, durch den angeblich nichts
behauptet wird,

Wenn die Naturwissenschaftler in der philosophischen Selbsthesinnung
auf Wert und Sinn ihrer Wissenschaft auch meist kritizistischen oder anderen
subjektivistischen Theorien huldigten, so tat das den Verfahren und
Methoden der Naturwissenschaften doch wenig Abbruch. Welt-
anschauliche Vorurteile beeinfluffiten zwar nicht selten die Deutung der Er-
gebnisse, doch hielt man grundsiglich an der Allgemeingiiltigkeit der Wissen-
schaft fest. Anders wurde das erst in jiingster Vergangenheit. Es wurde der
Primat der subjcktiven, rassegebundenen Einstellung und Weltanschauung

370



Der Subjektivismus als Zcitkrankheit

verkiindet. Von nun an war es nicht mehr gleichgiiltig, ob ein Jude oder
Arier Naturwissenschaft betrieb, es gab eine jiidische und eine deutsche
Physik.

Von diesen Verstiegenheiten weit entfernt, ist ein anderer Einbruch des
Subjektivismus in das Gebiet der exakten Physik. Die Untersuchungen
W.Heisenbergs stellten fest, daB zwischen der GriéBe des Impulses,
den ein Massenteilchen hat, und der Bestimmung seines Ortes eine Un-
schiarferelation herrscht, derart, dal die genaue Bestimmung der Grofie
des Impulses die genaue Bestimmung seines Ortes, und umgekehrt die
genaue Bestimmung seines Ortes die genauve Bestimmung der GriBe seines
Impulses unméglich macht. C. von Weizsicker schloB daraus, dafl nicht
nur die Messung des einen Tatbestandes die Bedingungen fiir die gleichzeitige
Messung des anderen zerstort, wie etwa der Anblick eines Gegenstandes von
vorn (ohne Spiegel) den gleichzeitigen Anblick von der Riickseite aunsschliefit,
sondern daB die betreffenden Eigenschaften selbst, die Genauigkeit des
Ortes und des Impulses, von der jeweiligen MeBanordnung abhingen. Da diese
eine Sache des freien menschlichen Willens ist, wire damit die physikalische
Wirklichkeit der menschlichen Willkiir ausgeliefert.

Es konnte nicht aushleiben, daBl der Subjektivismus der Erkenntnis auch
zum Subjektivismus des Handelns fiihrte. Wie bei der Erkenntnis
wird auch beim Handeln nicht der Gegenstand und seine Erfordernisse,
sondern die Willkiir des Subjekts zur Norm gemacht ,.dieses schaffende,
wollende, wertende Ich, welches MaB und Wert der Dinge ist* (Niegsche,
Also sprach Zarathustra). Verhingnisvoll war das vor allem fiir das Wollen
selbst, fiir die Einstellung des Menschen zur Wertordnung. Statt sich einer
vorgegebenen Wertordnung zu fiigen, machte sich der Mensch im Wert-
subjektivismus zu ihrem Herrn.

Wer die Geistesverfassung des Verbrechers zergliedert, wird immer finden,
daB er die Richtungen seiner Handlungen nicht von einer in den sozialen
Bindungen oder in der menschlichen Natur als eines Vernunftwesens ge-
griindeten Norm empfingt, sondern von einem tatsichlichen, triebhaften
und keiner Regel unterworfenen Ich. Der Gedanke ist aber wahrhaft alar-
mierend und Schrecken erregend, dall wohl die Mehrzahl der Menschen von
dieser Geistesverfassung nicht weit entfernt, ja darin, ohne sich dariiber
Rechenschaft zu geben, ganz und gar verstrickt ist. Sie handeln zwar oft,
wie es die Norm verlangt, aber nur solange es dem Eigennuty entspricht.
Wie wenig es jedoch die sittliche Einsicht ist, die sie leitet, zeigen die
Menschen in den Zeiten #uBerer Anflésung.

Seiner leib-seelischen Natur gemiB verleiht der Mensch seinem Denken,
Wollen und Fiihlen Ausdruck in der sichtbaren Welt. Sein Handeln wird
Weltgestaltung. Obwohl dem Menschen auf dem Gebiet der Kultur weit-
gehende Freiheit des Wirkens gegeben ist, bedeutet diese Freiheit keines-
wegs schrankenlose Willkiir. Die kulturschaffenden Krifte sind in der Natur
des Menschen verankert und miissen sich in ihrer Betédtigung in den Gesamt-

G 3M



Walter Brugger S.J.

plan der Schopfung einfiigen. Der Kultursubjektivismus iiberschreitet
diese Grenzen nach beiden Seiten.

Die Technik ist jene KulturduBerung, die der Gegenwart am meisten
ihr Geprige gegeben hat. Gibt es einen Subjektivismus der Technik? Zunichst
scheint die Technik am Gegenstand ausgerichtet zu sein. Wenn der Techniker
das Material zu seinem Werk nicht sachgemil auswihlt und den Natur-
gesegen entsprechend verwendet, muf} er scheitern. In diesem Bezug erzieht
die Technik zu strengster Objektivitdat. Mit der Stoffgerechtigkeit allein ist
es jedoch nicht getan. Es kommt auch auf die Ziel- und Zweckseung an,
auf die Art und Weise, wie menschliche Arbeit zum Einsay gebracht wird,
wie die Werke der Technik sich in eine Landschaft, ein historisches Stadte-
bild einpassen. In all diesen Beziigen, die mehr die Verwertung der Technik
betreffen, wird der Subjektivismus oft nur durch das Eingreifen des Staates
in Schranken gehalten.

Stirker macht sich der Subjektivismus in der Wirtschaft geltend.
Zwar konnte sich der uneingeschrinkte Freihandel, wie er im vorigen Jahr-
hundert propagiert wurde, nicht durchsetsen, aber der Zwang, den die Plan-
wirtschaft hier ausiibte, ist zwar ein Beweis fiir die Notwendigkeit einer
objektiven, der privaten Willkiir wenigstens zum Teil entzogenen, Wirt-
schafisgebahrung, nicht aber dafiir, daf das Bewufltsein dieser Notwendigkeit
auch schon Gemeingut der wirtschaftenden Menschen geworden ist. Es sind
noch allzuviele, die sich aus Gewinnsucht am Schwarzen Markt beteiligen,
es gibt noch immer Kaufleute, die ihre Funktion am Wirtschaftsganzen nicht
erfiillen und iiber das MaBB der Selbsterhaltung hinaus Waren zuriickhalten.
Wenn der Bauer nicht an Lebensmitteln abliefert, was er verniinftigerweise
abliefern kann und im Hinblick auf die Not des Volkes soll, wenn der Steuner-
zahler rechtmifBige Steuern hinterzieht, wenn der von Kriegsverlusten Ver-
schonte sich benimmt, als gingen ihn die Schiden der anderen nichts anm,
so ist das eine subjektive, um die objektiven Gegebenheiten unbekiimmerte
und ihnen widerstreitende Einstellung. DaBl sie selten sei, kann leider nicht
gesagt werden.

Im politischen Leben mull man es gewiff als Ausflul}l einer subjek-
tivistischen Auffassung vom Selbstbestimmungsrecht des Menschen bezeich-
nen, wenn fihige Minner sich in Zeiten der Not weigern, 6ffentliche Amter
oder andere Aufgaben zum Wohle der Gemeinschaft zu iibernehmen. Wie
verderblich umgekehrt fiir das Gemeinschaftsleben der subjektive Ehrgeiz
und die keine Grenzen kennende Vermessenheit eines Einzelnen sein kann,
haben wir erfahren. Es steht aber immer zu befiirchten, daB solcher Ehrgeiz
gerade dadurch Raum gewinnt, daB die zur Verantwortung Berufenen blof}
auf ihr eigenes Wohl bedacht, sich scheuen, sie zu tibernehmen.

Milton schreibt einmal: ,,Wer die Ehe oder irgend ein anderes Sakrament
hoher stellt als das Wohl des Menschen und die einfachsten Forderungen
der Nichstenliebe, der verdient den Namen Pharisier, sei er nun Protestant
oder Katholik.* Modern denkende Menschen werden geneigt sein, diese

372



Der Subjektivismus als Zeitkrankheit

Worte zu unterschreiben. Und doch enthalten sie einen starken Einschlag
von Subjektivismus. Die naheliegenden Forderungen der Nichstenliebe ste-
hen nicht immer im Einklang mit ihren Fernwirkungen. Das Wolil des Men-
schen, wie es subjektiv erfithlt wird, ist nicht immer sein wahres und
dauerndes Wohl. Das sich hier aufdringende Gleichnis vom Arzt, der ver-
legen muBl, um zu heilen, ist trivial, aber treffend.

Der moderne Mensch betrachtet die Ehe als eine Angelegenheit schlechthin
zu zweien. Es ist schon viel, wenn er auch dem Kind noch einen Plag ein-
-riumt. Aber das geniigt noch nicht. Die Ehe ist eine soziale Einrichtung von
grundlegender Bedeutung fiir das Volksganze, die Kirche und die Menschheit
iiberhaupt. Darum kann die Ehemoral nicht Privatsache sein. Sie hat ihre
Auswirkungen auf das Wohl und Wehe des ganzen Menschengeschlecates,
dem zuweilen auch das Wohl der einzelnen Ehepartner geopfert werden
muB. Das will dem modernen Menschen nicht in den Kopf. Denn dieser
Kopf betrachtet die Dinge nur von ,seinem*, eben dem subjektiven, Stand-
punkt aus.

Er findet darum nichts Unrechtes am vorehelichen Gesdilechtsverkehr der
Verlobten. Er hilt die Ehescheidung mit der Moglichkeit eine neue Ehe ein-
zugehen fiir sein gutes Recht. Selbst vor naturwidrigen Eingriffen in den
Vollzug der Ehe scheut er nicht zuriidk. Gerade das lete zeigt den Subjek-
tivismus in Reinkultur. Der Schopfer der Natur hat die Lust an die Erfiillung
der Pflicht und an die Bereitschaft zum Opfer gekniipft. Sittlich handelt,
wer diese objektive Ordnung einhilt, unsittlich, wer die Ordnung der Natur
dem subjektiven Willen unterwirft. Wie oft konnte man und kann man noch
die Worte horen: Es ist gleich, was man glaubt. Die Hauptsache ist, wenn
man iiberhaupt etwas glaubt. Weiter kann man den Subjektivismus der
Religion nicht mehr treiben. Ist es denn wirklich gleich, ob sich der Mensch
der Wahrheit oder der Liige hingibt? Aber im Glauben des modernen Men-
schen ist jeder Bezug zur Wahrheit verloren gegangen. Hier handelt es sich
nicht mehr um Hingabe an einen Wert iiber dem Menschen, sondern nur
noch um das Stehen des Menschen in sich selbst, oder um das Gefiihl des
Getragenseins von einer unbekannten irrationalen Lebensmacht: Gefiihl ist
alles (Goethes Faust). Auf diese Art von ,.Religion® treffen Niegsches Worte
zu: ,,Ein religicser Mensch denkt nur an sich.“Aus dem Boden solcher
Verschwommenheit steigt das Phantom eines kirchenfreien Christentums,
einer Verschmelzung aller Religionen auf.

Uber den Geschmack liBt sich nicht streiten. Nach diesem Grundsay
miiBte man erwarten, daB das dsthetische Empfinden keiner gegenstindlichen
Norm unterworfen sei. Die Probleme liegen hier gewil verwickelt, und es
kann nicht Aufgabe dieser Arbeit sein, sie zu I6sen. Die Tatsache aber, dali es
eine Kunstkritik gibt, deren Urteile Anspruch auf allgemeine Zustimmung
erheischen, zeigt schon, daB auch hier trot groBter Beteiligung des sub-
jektiven Empfindens, gewisse allgemeingiiltige MaBstibe nicht fehlen kdnnen,

373



Walter Brugger S.J.

und daB ein zu weit getriebener Subjektivismus der Kunst zum Verderben
gereichen mub.

Der Autbau der sozialen Ordnung ist nicht nur eine der bedeutendsten
Kulturleistungen des Menschen, sondern steht auch im engsten Zusammen-
hang mit der Sittlichkeit. Immer wieder hat man versucht, die Sittlich-
keit ausschliellich aus den sozialen Bindungen des Menschen zu begriinden.
Abgesehen davon, daf diese Begriindung nicht fiir den ganzen Umfang des
Sittengesegyes ausreicht, und daB} die sozialen Bindungen selbst einer weiteren
Begriindung bediirfen, ist zu beachten, daB nicht jede Art sozialer Bindung
vor dem Egoismus und Subjektivismus der Gruppe schiigt. Statt den Eigen-
nuty des Individuums kann man auch den Eigennuty der Gruppe zum
Prinzip erheben. Jeder kennt den Familien- und Sippenegoismus. Er kann
zum Untergang eines Volkes fithren. Der Nationalegoismus mit seinem
Grundsaty: ,,Gut ist, was dem Volke niigt®, ist um kein Haar besser. Das
Einzelsubjekt ist blo8 mit dem Kollektivsubjekt des eigenen Volkes ver-
tauscht. Das Einzelvolk ist aber ebensowenig lestes Prinzip der Ordnung
und des Rechtes wie das Einzelsubjekt. Es verbiirgt, wie die Erfahrung
gezeigt hat, die rechte Ordnung weder im Innern des Staates gegeniiber den
Gliedern der Volksgemeinschaft noch nach aufien fiir das Zusammenleben
der Volker.

Die Unhaltbarkeit des Subjektivismus

Es hat nicht an Versuchen gefehlt, den Subjektivismus theoretisch zu recht-
fertigen. So haben Subjektivisten mit Vorliebe auf die offenbare Subjek-
tivitit der Sinneserkenntnis hingewiesen. Das Bild, das uns die .
Sinne von der AuBenwelt liefern, ist verschieden, je nach der Beschaffenheit
der Organe. Was dem einen kalt diinkt, scheint dem andern warm zu sein.
Man denke an die Farbenblindheit, an die Sinnestiuschungen und so vieles
andere, was in diese Richtung weist.

Darauf ist zu erwidern, dal die Sinne tatsichlich nicht iiber die Gegen-
stinde, wie sie an sich selbst sind, Auskunft geben, sondern nur iiber ihre
durch die Sinne vermittelte Einwirkung auf unseren Korper. Wir erkennen
uns in unserem Verhidltnis zu ithnen, in unserem Berithriwerden durch sie,
und damit auch sie in ithrem Verhiltnis zu uns. Daher erklirt es sich, daf}
beim Gegenstand der Sinneserkenntnis auch die Beschaffenheit des er-
kennenden Subjekts eine Rolle spielt. Die Sinne und ihre ,,Aussagen unter-
licgen aber der Kontrolle und dem Urteil des Verstandes. Gewill geht die
Relativitdt der Sinneserkenntnis auch in die unmittelbaren Schliisse der
Naturwissenschaft ein. Der Verstand vermag jedoch diese Relativitit durch
seine Reflexion zu erkennen, und zwar wie sie ist, also objektiv.

Wenn es aber schon einmal ein subjekiives Vermogen wie die Sinne gibt,
ist dann vielleicht nicht auch der Verstand ein subjektives Vermdgen,
und zwar eines, das nicht mehr durch ein weiteres kontrolliert werden kann?
Man hat den Verstand mit einer Rechenmaschine verglichen, die so arbeitet,

374



Der Subjektivismus als Zeithrankheit

wie sie eben eingerichtet ist. Wer gibt mir aber die Gewihr, daB der Ver-
stand die Dinge so wiedergibt, wie sie sind? Darauf ist zu antworten: der
Verstand selbst.

Zuvor ist jedoch ein MiBlverstindnis zu beseitigen. Wenn wir sagen: der
Verstand gibt die Dinge wieder, wie sie sind, so wollen wir damit nicht be-
haupten, die volle Wirklichkeit der Dinge gehe in unsere Erkenntnis von
thnen ein. Wir wollen damit nur sagen, was der Verstand an den Dingen
erkenne, sei auch tatsichlich in ihnen verwirklicht. Ebenso besteht dariiber
Einverstindnis, daB die abstrakte, unriumliche, geistige Seinsweise unserer
Begriffe eine andere ist als die konkrete, riumliche, materielle Weise, mit
der unsere Begriffsinhalte in den Dingen verwirklicht sind. Aber nicht
darauf kommt es an, sondern auf den Inhalt selbst, auf das, was gedacht,
und das, was in den Dingen verwirklicht ist, obwohl die Weise des Gedacht-
seins und des Verwirklichtseins verschieden ist.

Zwischen einer Rechenmaschine und dem Verstand waltet der wesentliche
Unterschied, daB einer Rechenmaschine der Inhalt durchaus @uBerlich bleibt,
wihrend beim Verstand dic GesegmiBigkeit des Inhalts auch die Gesety-
miiBigkeit des Verstandes ist. Die GesegmiiBigkeit der Rechenmaschine hat
mit der GesegmiBigkeit des Inhalts (der gegebenen Zahlen) an sich gar
nichts zu tun. Die tatsichlich vorhandene Ubereinstimmung beider ist bloB
dem Erbauer der Maschine zu danken, der die eine zur Richtschnur fiir die
andere nahm. Anders beim Verstand. Er hat keine andere GesegmiBigkeit
als die des Inhalts und kann keine andere haben. Er urteilt, da 2 +5=7
sind, nicht weil er so konstruiert ist, sondern weil der Inhalt des Urteils
dies so verlangt. Er urteilt, daB das Sein als solches nicht zugleich und
unter derselben Riicksicht nicht sein konne, nicht weil er sich dabei eines so
beschaffenen Gehirns bedient, sondern weil er einsieht, dal das Sein eben
nichts anderes als Sein ist und sein kann. Er erkennt in diesem Urteil zu-
gleich seine eigene Natur: daf er nimlich nur so urteilen kann, wie es der
gegebene Inhalt verlangt.

Das fiihrt uns zu einem weiteren und grundlegenden Unterschied: der
Verstand weil um sich, um seine Deankfunktien und deren Verhiltnis zum
Gegenstand, die Rechenmaschine jedoch nicht. Ohne dieses Um-sich-selbst-
Wissen gibt es keine Verstandeserkenntnis. Der Vertand wei um sein
Denken und damit um sein Sein. Er erkennt die GesegmiBligkeiten seiner
Inhalte und vermag sie auf Gegenstinde zu bezichen. Er erkennt, daB diese
Inhalte in den Gegenstinden verwirklicht sind, daBl ihre GesegmiBigkeiten
auch GeseymiBigkeiten der Gegenstiinde sind. Indem der Verstand so um sein
Verhiltnis zu den Gegenstinden weiBl, erkennt er sich als ein objektives
Vermagen, dessen Natur es ist, objektiv, gegenstindlich zn sein.

Ein anderer Vorwurf, den der Subjektivismus gegen eine objektive Auf-
fassung der Erkenntnis und der WertmaBstiibe richtet, ist der der Lebens-
untiichtigkeit. Die objektive Haltung in Erkennen und Leben soll zum
Mangel an Initiative, zn einem Versiegen der schopferischen Kraft fithren.

375



Walter Brugger S.J.

Diesem Vorwurf gegeniiber ist einzuriumen, daB der durch die Gegen-
standswelt gegebene MaBstab unseres Erkennens und Handelns keineswegs
das einzige Prinzip unseres Handelns ist. Die lebendige Kraft des Wirkens
und Schaffens liegt in uns, nicht in den Gegenstiinden. Was uns zur lebendigen
Tat aufruft und treibt, sind nicht die fiir jeden gleichen Gegenstinde, son-
dern die Kriifte, die der Schopfer der Natur und der Geist Gottes in uns
gelegt haben. Daraus folgt aber nicht, daB wir, wie der Subjektivismus will,

- nun der Gegenstandswelt mit souveréner und unbeschrinkter Freiheit ent-
gegentreten konnen. Wir sind uns vielmehr bewuBt, daB Subjekt und Objekt,
dal die lebendige Kraft in uns und die Welt, die wir gestalten sollen, aus
ein und demselben Lebensgrund entspringen und einen gemeinsamen Plan
verwirklichen sollen. ,,Nicht die Pflege und Verhitschelung des Subjekts,
sondern die Hingabe an die Sachen, an strenge Wahrheit, genane Beobach-
tung, tapfere Leistung: das ist es erst, was Personlichkeit und Form aus sich
entsteben liBt.* So Ernst Troeltsch in seiner auch heute wieder lesenswerten
Gedichtnisrede zum 600jihrigen Todestag Dantes®.

Die Griinde, die der Subjektivismus fiir seine Berechtigung anfithren
konnte, haben sich als unzureichend erwiesen. Um so schwerer wiegen die
Griinde, die gegen ihn ins Feld gefiihrt werden konnen. Sie sind praktischer
und theoretischer Art.

Die Unhaltbarkeit des Subjektivismus ist freilich nicht bei all seinen
Formen gleich offenbar. Am unverhiilltesten zeigt sie sich beim reinen
Subjektivismus, fiir den die individuellen Beschaffenheiten des Einzel-
subjekts die Norm aller Erkenntnis und aller Wertung sind. Hier ist kein
Unterschied mehr zwischen dem tatsiichlichen Vorhandensein eines Aktes
und seiner Berechtigung oder Geliung, zwischen Wahrheit und Irrtum,
zwischen Tugend und Laster. Bei einer solchen Auffassung ist ein Gemein-
schaftsleben unmoglich, die Wissenschaft um nichts wertvoller als der Traum
eines Verriickten.

Schwerer zu erkennen ist die Unhaltbarkeit des Subjektivismus, wenn
als Norm fiir die Gelturnig der Akte nicht mehr die zufilligen Beschaffenheiten
des Subjekts, sondern etwas Dauerndes, Allgemeines, das mehreren Indivi-
duen gemeinsam zukommt, betrachtet wird.

Nehmen wir zuerst den Fall, wo dieses Allgemeine nicht allen Menschen
zukommt, sondern nur einer Gruppe, z. B. einer bestimmten Rasse. Bei
dieser Auffassung gibt es schon einen gewissen Unterschied zwischen dem
bloBen Vorhandensein und der Geltung der Erkenntnis und der Wertung.
Aber 1dBt sich der Unterschied in dieser Gestalt rechtfertizen und bei
piherem Zusehen aufrechterhalten? In folgerichtiger Durchfiihrung dieses
Standpunktes giibe es eine allgemeingiiltizge Wissenschaft bloB fiir die Rassen
bzw. Gruppen, die eine gemeinsame Norm haben, nicht fiir die ganze

# Der Berg der Liuterung (Berlin 1921).
376



Der Subjektivismus als Zeitkrankheit

Menschheit. Wie sehr dies den Tatsachen z. B. einer allgemeingiiltigen Logik.
Mathematik und exakten Naturwissenschaft ins Gesicht schldgt, haben auch
die Vertreter des Gruppensubjektivismus erkannt. Sie schrinkten
den Subjektivismus deshalb auf die weltanschaulichen und wertenden Akte
ein. Hier wenigstens komme der Subjektivismus zu seinem Recht. Was fiir
die eine Rasse ein Wert sei, sei fiir die andere ein Unwert; Werte, die fiir
die eine Rasse den Rang eines Hochsiwertes hiitten, seien fiir eine andere
Rasse nur von untergeordneter Bedeutung.

Zugleich aber haben diese Rassentheoretiker eine Rangordnung der Rassen
und ihrer Hochstwerte aufgestellt. Sie unterschieden fiihrende, der Fiithrung
bediirftige und ausrottungswerte Rassen. Wie kann aber eine solche Rang-
ordnung Anspruch auf Geltung erheben, wenn es einen iiber die einzelne
Rasse hinausgehenden WertmaRistab gar nicht gibt?

Abgesehen jedoch von diesem Mangel an Folgerichtigkeit ist auch eine
Werterkenntnis innerhalb derselben Rasse auf dem Boden des Subjektivi -
mus unmoglich. Ein Wert ist Wert fiir jemand, in diesem Falle fiir eine
bestimmte Rasse. Wertvoll in dieser Auffassung ist, was die Rasse fordert,
wertwidrig, was siec hemmt oder schidigt. Was wertvell oder wertwidrig ist,
kann daher nur erkannt werden, wenn auch erkannt wird, was die Rasse ist,
und welches ihre Schicksale sind. Angenommen nun, die Verfolgung gewisser
Ziele fordere, die Verfolgung anderer Ziele schidige eine Rasse und bringe
sie dem Untergang nahe, sind dann diese Handlungsweisen und ihre Folgen
nur den Angehérigen der betreffenden Rasse selbst erkennbar oder auch
den andern? Offenbar auch den andern. Auch sie kénnen sich ein Urteil
iiber Wert und Unwert jener Ziele bilden. Der Gruppensubjektivismus liflt
sich also auch auf dem Gehiet der Wertung nicht folgerichtig durchfiihren.

Die Schidlichkeit des Gruppensubjektivismus besteht vor allem darin,
daB er ein geordnetes und friedliches Zusammenleben der Vélker und
Nationen unméoglich macht. Das Selbstgefiihl und der Wille zur Selbst-
behauptung gehoren zur Natur jeder Rasse und jedes Volkes. Wird dieser
Wille — ganz gleich, wo — zum héchsten Prinzip erhoben, so fiihrt er not-
wendig zur schrankenlosen Herrschaft des einen und zur brutalen Unter-
driickung aller anderen Vilker, und da diese nicht widerstandslos hin-
genommen wird, zur Verewigung des Krieges. Dieser Wille ist kein Prinzip
der Ordnung unter den Vélkern, sondern bedarf selbst eines hiheren, alle:
Vilker verbindenden Prinzips, der Gerechtigkeit, die jedem Volke gibt,
was ihm gebiihrt.

Was hier gegeniiber der Rassenphilosophie geltend gemacht wurde, Bt
sich in gleicher Weise gegeniiber jedem imperialistischen Machtsystem und
seiner ideologischen Verbrimung sagen. Auch der Kommunismus ist in der
Form, in der er vertreten und durchgefiihrt wird, eine Art von Gruppen-
subjektivismus, bei dem die Willkiir des Kollektivs und seiner Machthaber
an die Stelle der naturgegebenen Formen des sozialen Lebens tritt.

Viel schwerer durchschaubar ist die Unhaltharkeit des Subjektivismus

7



Walter Brugger S.J.

dort, wo er die subjektive Norm in etwas Dauerndem, Allgemeinem sucht,
das allen Menschen gemeinsam ist. Dieses Allgemeine sieht der Psycholo-
gismus in der menschlichen Natur, der Kritizismus in der Natur der end-
lichen, ein Denkmaterial verarbeitenden Vernunft. Diesen beiden Formen
des Subjekiivismus kann entgegengehalten werden, daB ihre Geltendmachung
sich selber aufhebt. Angenommen, die menschliche Erkenntnis sei ihrer Natur
nach nicht auf die Erfassung ihrer Gegenstiande ausgerichtet und finde ihre
Norm nicht im Gegenstande, sondern sei einer blinden subjektiven Notigung
ausgeliefert, wie sollte die Subjektivitit der Erkenntnis noch erkennbar
sein? Welchen Sinn sollte der Say haben: ,,Die menschliche Erkenntnis ist
subjektiv!® wenn nicht den: Die meuschliche Erkenntnis ist so beschaffen,
wie es dieses Urteil, die Lehre des Subjektivismus, ausdriickt? Das aber ist
ein objektiver Sinn. Wenn es aber diesen nicht hat, welchen angebbaren
Sinn hat es dann? Offenbar keinen.

Die schidlichen Folgen des Gruppensubjektivismus sucht der anthreo-
pologische und kritizistische Subjektivismus dadurch zu ver-
meiden, daB er die subjektive Norm der Erkenntnis und Wertung allen
Menschen gemeinsam sein liBt. Damit gewinnt er Boden fiir Recht und
Gerechtigkeit. Wie schwankend und briichig aber dieser Boden ist, haben
wir soeben gesehen. Diese Formen des Subjektivismus wollen zwar eine
allgemeingiiltige Ordnung, kénnen sie jedoch nicht stichhaltig begriinden.
Nachdem der Grundsap des Subjektivismus einmal ausgesprochen war, lag
die Versuchung zu nahe, ihn auf alle méglichen Weisen abzuwandeln. Das
Entscheidende ist, daB auf dem Boden des Subjektivismus eine alle Gegen-
standsgebiete, das Wirkliche und das Mogliche, das Existieren und das
Gelten umfassende Metaphysik unméglich ist. Damit entfillt aber auch die
einzige wirklich hinreichende Grundlage fiir eine umfassende Ordnung des
sozialen und sittlichen Lebens.

All den Formen des theoretischen Subjektivismus steht der praktische
Subjektivismus gegeniiber, der sich seiner Prinzipien oder vielmehr
Prinzipienlosigkeit nicht bewuBt ist. Der Mensch der subjektiven Haltung
kapituliert vor den harten Forderungen des Denkens und des Sittengeseges.
Er weicht dem Dringen des Triebes, das die Klarheit des Verstandes um-
nebelt und die Aussicht auf das Licht der Wahrheit verwehrt. Die Schlag-
worte des theoretischen Subjektivismus miissen dazu dienen, die eigene
BlsBe notdiirftiz zu verdecken. Leider ist diese Art des Subjektivismus im
Volke und besonders unter der Masse der Halbgebildeten weit verbreitet.
Was gegen die Schidlichkeit des theoretischen Subjektivismus gesagt wurde,
gilt hier doppelt und dreifach, da der EinfluB des praktischen, prinzipien-
fosen Subjektivismus nur mit den zerstdrenden Wirkungen eines sich hem-
mungslos vermehrenden Bazillus verglichen werden kann. Eine theoretische
Widerlegung ist unméglich, da nichts thecretisch behauptet wird, was zu
widerlegen wiire. Es gibt hier nur eines: solchen Meuschen zu zeigen, wie
unwiirdig und veriichtlich ihre Haltung ist. Die Scham allein vermag sie

378



Der Subjektivismus als Zeithrankheit

aus ihrem Zustand zu reiBen. Auf jeden Fall entspricht der Subjektivismus
in keiner seiner Formen den Forderungen, die unsere Vernunft an eine
so grundlegende, alle Verhiltnisse des Lebens beriihrende Theorie stellen
muf.

Wir sind uns iiber den Begriff des Subjektivismus klar geworden. Wir
haben seinem Wesen in den Erscheinungsformen des heutigen Geisteslebens
nachgespiirt und es aus seinen historischen Wurzeln zu verstehen gesucht.
Wir sind uns aber auch seiner theoretischen Unhaltbharkeit und seiner schid-
lichen Auswirkungen auf die menschliche Kultur bewufit geworden. Heute
stehen wir vor Zeichen der Auflsung. die es beinahe unméglich erscheinen
lassen, wieder eine gemeinsame, die Individuen verschiedener Nationen,
Rassen, Religionen und Weltanschauungen umfassende geistige Welt auf-
zubauen. In der Tat ist dies auch eo lange unmoglich, als die tieferen
Griinde dieses Zerfalls nicht erkannt werden. Damit wieder eine geistige
gemeinsame Welt entstehen kann, miissen wir uns daran gewdhnen, auf den
einen, gemeinsamen Gegenstand zu schauen und darauf verzichten, den
eigenen, aus uns selbst geborenen Triumen nachzuhingen. Die wahre Welt
ist die gemeinsame, wie die wahre Vernunft nicht die ist, die jeder gegen
jede andere hat, sondern die gemeinsame (Heraklit). ,,Ich will Thnen etwas
entdecken®, sagte am 29. Januar 1826 Goethe zu Eckermann, ,und Sie
werden es in Ihrem Leben vielfach bestitigt finden. Alle im Riickschreiten
und in der Auflésung begriffenen Epochen sind subjektiv, dagegen aber
haben alle vorschreitenden Epochen eine objektive Richtung.”

Je nach der Stellung, die ein Mensch dem Gegenstand gegeniiber einnimmt,
ob er gewillt ist, sich in seiner Erkenntnis nach ihm zu richten, oder ob
er ihn vergewaltizt und an seine Stelle die selbstherrlichen Gebilde seiner
Phantasie oder seines Denkens setst, ist auch seine Stellung zur Tradition.
Darunter verstehe ich nicht das blinde Nachschwigen des irgendwie Uber-
kommenen, sondern den gemeinsamen Schag dessen, was die Menschheit
sich im Laufe der Jahrhunderte erarbeitet und bewahrt hat. Wer iiberzeugt
ist, daB jeder Mensch vor einer Fiille des Seins steht, die kein Einzelner
und keine Generation bewiltigen kann, wer iiberzeugt ist, nicht allein Ver-
stand zu besigen, sondern diese erhabene Gabe Gottes mit Millionen anderer
zu teilen, wer die Erfahrung gemacht hat, wie fehlbar unser Denken ist,
wie leicht es in die Irre geht, wie jeder von uns darauf angewiesen ist, daB
seine Mingel durch die Hilfe anderer behoben werden, wer endlich einmal
erkannt hat, daB die Entwicklung der Menschheit, zumal in geistigen Be-
langen, durchaus nicht immer bloB nach oben geht, der wird der Tradition,
ganz gleich, ob der wissenschaftlichen oder religisen, der kiinstlerischen oder
handwerklichen, mit Ehrfurcht begegnen. Auch er wird den Fortschritt und
das Neue wollen, das jeder Generation aufgetragen ist, aber er wird zuerst
lernen wollen, ehe er lehrt. Er wird auch als Lehrer gelehriger Schiiler
bleiben. Er wird nicht voreilig verdammen, was er nicht versteht. Er wird
an sich selbst Kritik iiben, ehe er sic an andern iibt.

379



Anton v, Braunmiihl

Wenn es viele sind, die dieser Gesinnung leben, wird wieder eine Gemein-
samkeit des Abendlandes erstehen, werden die Vélker und Nationen der
Erde sich wieder verstehen lernen, wird troz der verschiedenen National-
sprachen wieder eine Sprache des Geistes gesprochen werden. Die Einheit
des Geistes wird zur Einheit und Gemeinsamkeit des Handelns fiihren,
oder sie doch erleichtern. Das Bild der Ordnung wird sich allen so sehr
einprigen, daB sie es auch in den @uBleren Handlungen, in den Gestaltungen
der Kultur und des Gemeinschaftslebens zum Ausdruck bringen.

Anatomie der Geisteskrankheiten
Von ANTON v. BRAUNMUHL

Das Interesse, das weite Kreise den Geisteskranken und den fiir ihre
Behandlung und Pflege verfiigharen Einrichtungen schon immer entgegen-
gebracht haben, entspringt vor allem praktischen und sozialen Gesichts-
punkten: Geistig Erkrankte bringen nicht nur tiefes Leid fiir den Kreis
der Familie oder wirtschaftliche Sorgen fiir lange Jahre der Erkrankung,
sondern greifen tief in die gesamte Volksgesundheit ein. Es ist schon richtig,
was einmal der Schweizer Psychiater Bleuler® sagt: ,,Kriftige Muskeln und
feste Knochen sind auch jest sehr angenehme Eigenschaften fiir den Be-
sier, aber man kann eine Welt dirigieren, ohne iiberhaupt Beine zu haben,
wihrend eine kleine Storung im psychischen Mechanismus den kriifiigsten
Menschen in ein bedauernswiirdiges Objekt der Pflege oder einen gefihr-
lichen Gegner der Gesellschaft verwandeln kann.** Seo ist es begreiflich, da§
man alles versucht, um iiber. die Ursachen der mannigfachen geistigen
Storungen Klarheit zu bekommen. Sclcherweise zeichnen sich gewisse Ar-
beits- und Forschungsrichtungen in der Psychiatrie ab, die in mehr oder
weniger engen Beziehungen zur praktischen irrendrztlichen Titigkeit stehen.

Der vorliegende Aufsag sicht von unmittelbar praktischen Problemen ab.
Er will vielmehr die Frage beantworten, was die Anatomie, insbesonders
die Feinanatomie, die Histopathologie mit ihren Arbeitsmethoden und Frage-
stellungen iiber das Wesen und die Ursache der geistigen Erkrankungen zu
sagen hat. Logischerweise hitte der Gehirnanatom mit der Erérterung des
Gehirn-Seele-Problems zu beginnen, wie denn auch frither manche Forscher
spekulativ ,,aufs Ganze* gingen. Wir sind heute vorsichtiger, ich mochte
fast sagen, bescheidener geworden und halten uns an die Erkenntnis, daf}
Geisteskrankheiten Gehirnerkrankungen sind, wie das Gall und Grie-
singer zu Anfang und um die Mitte des vorigen Jahrhunderts scharf
betont haben. Die weitere Frage freilich, wie wir uns diese Zusammenhiinge

¢\ 1 Lehrbuch der Psychiatrie (Berlin 1923) 169.
380



