Umschau

UM DAS KATHOLISCHE LUTHERBILD

Johannes Cochlius (1479—1552), der un-
ter den zeitgenissischen Gegnern Luthers als
Verteidiger des katholischen Glaubens her-
vorragt, verdffentlichte nach zahllosen Streit-
schriften im Jahre 1549 ein groBes, zusam-
menfassendes Werk in lateinischer Sprache:
»Commentaria de Actis et Scriptis Martini
Lutheri Saxonis“. Hs war von katholischer
Seite die erste Gesamtdarstellung, die sich
zum Ziel setzte, Luthers Taten und Schriften
vom Thesenanschlag bis zu seinem Tode
genau zu erforschen und in zeitlicher Folge
darzulegen. Zugleich aber sollte die Gestalt
Luthers mit der ganzen religiosen und ge-
schichtlichen Umwelt der Reformationszeit
verkniipit und dadurch diese selbst ins Licht
geriickt werden.

Cochlius ging an seine schwierige Auf-

gabe nicht mit der Kiihle des unpartei-

ischen Historikers heran, sondern mit dem
Feuer oder auch dem Ingrimm des Apolo-
geten und Polemikers. Seine Leser sollten
nicht nur iiber das Luthertum unterrichtet,
sondern auch mit dem BewuBtsein erfiillt
werden, daB Luther die Kirche verheert und
besonders iiber sein deutsches Heimatland
namenloses Leid gebracht habe. Den kom-
menden Geschlechtern aber wollte Cochlius,
wie er in der Widmung seines Buches
schreibt, die Mahnung einhimmern, ,.die
Fiichse zu fangen, solange sie noch jung
sind, ehe sie heranwachsen und, von Auf-
stinden gefordert, sich vermehren und dann
nur durch viel Ungliick und Unheil erlegt
werden kinnen®.

Angesichts dieses Sachverhalts ergab sich
fir die kritische Geschichtsforschung die
Notwendigkeit, die Lutherkommentare des
Cochliius auf ihre Zuverlissigkeit zu priifen.
Bei dieser Untersuchung hat sich immer
klarer herausgestellt, daf} die oft gegen Coch-
lius erhobene Beschuldigung auf hewuBte
Félschung und Liige sich nicht aufrechterhal-
ten laBt. Aber ebenso gewiB ist, daB Coch-
Iius ein streitbarer Kimpe voll tiefen Ab-
scheus gegen Luther war und daB er in einer
aufs leidensehaftlichsie erregten Zeit schrieh,
deren MaBlosigkeit in mannigfacher Hinsicht
mit dem vergleichbar ist, was wir in den letz-
ten Jahrzehnten selbst erlebt haben — zwei
Umstinde, die einer objektiven, vorurteils-
losen Geschichtschreibung unzweifelhaft nicht
giinstig sind. Die Frage nach dem geschicht-

lichen Wert der Commentaria ist also berech-
tigt und unabweisbar; sie ist aber auch des-
halb dringlich, weil die Lutherkommentare
des Cochlius nicht in den Bibliotheken ver-
staubten, sondern die Nachwelt in stiirkster
Weise beeinfluBt haben. Darum hatte Martin
Spahn in seiner Monographie iiber Johan-
nes Cochlius (Berlin 1898, 239) bemerkt:
»Wihrend er (Cochliius) fiir seine Art, die
religiose Bewegung zu beurteilen, durch seine
Tagesschriftstellerei kaum einen Anhénger
geworben haben diirfte, sind seine Kommen-
tarien die Grundlage fiir die katholischen
Darstellungen der Reformation bis auf unsere
Tage geblieben.*

Dieser duBerst wichtige und hiichste Be-
achtung verdienende Umstand war fiir
den katholischen Kirchenhistoriker Adolf
Herte der AnlaB und Antrieb, sich ein-
gehend mit den Commentaria zu befassen. Er
tat dies in einer jahrelangen, miihevollen Ar-
beit mit einem erstaunlichen Fleil und Spiir-
sinn und mit einer Akribie, wie sie heute
leider immer seltener geworden ist. Nach-
dem er schon 1915 die Lutherbiographie des
Cochldus behandelt hatte, gab er 1935 als
Frucht seiner Untersuchungen die Schrift
heraus: ,,Die Lutherkommentare des Johan-
nes Cochlius. Kritische Studie zur Ge-
schichtschreibung im Zeitalter der Glau-
bensspaltung®. Sie erschien (352 S.) als
Heft 33 der ,.Reformationsgeschichtlichen
Studien und Texte* im Verlag Aschendorff
zu Miinster. IThr Augenmerk war darauf ge-
richtet, ,das weitverzweigte Quellengebiet
des Werkes restlos zu durchdringen und seine
oft tief verborgenen und vielfach so schwer
zugiinglichen Quellen in sorgsamer, keinem
Zweifel ausweichender Analyse aufzudecken,
um so das Eigengut des Buches sicherzustel-
len und eine zuverlissige Grundlage fiir die
Ausniitzung und Wiirdigung der Kommen-
tare zu schaffen®.

Diese quellenkritische Untersuchung war
aber zugleich Vorarbeit fiir ein groBBes Werk
iiber die Nachwirkung der Commentaria. Es
sollte ,,den iiberraschenden Nachweis erbrin-
gen, dall das katholische Lutherbild des In-
und Auslandes mehr als zwei Jahrhunderte
hindurch aufs stirkste unter dem EinfluB
der Commentaria des Cochldus stand, deren
literarischer Erfolg ihresgleichen sucht und
die im Zeitalter der Gegenreformation eine
Wirkung ausgeiibt haben, deren sich kein

469



Umschan

anderes katholisches Werk in jener Epoche
rilhmen kann®. Das 1935 angekiindigte Werk
erschien nun im Jahre 1943 unter dem Titel
wDas katholische Lutherbild im
BannderLutherkommentaredes
Cochlius® und umfaBt drei Binde von
332, 369 und 289 Seiten (Miinster, Aschen-
dorff). Das Buch, dessen Herausgabe mitten
im Kriege schon rein technisch eine Leistung
war, erregte sowohl bei den Katholiken wie
bei den Evangelischen wegen seines Inhaltes
und seiner Tendenz groBes Aufsehen, das bei
dem Zeitschriftensterben jener Tage freilich
literarisch weniger hervortrat, aber sich miind-
lich und brieflich iebhaft duBerte. Verwun-
derung herrschte eigentlich in beiden Lagern,
aber sie trug verschiedene Firbung. Die
Evangelischen bekundeten freudiges Erstau-
nen iiber die Offenheit, mit der die katholi-
schen Fehlzeichnungen Luthers preisgegeben
wurden. Bei den Katholiken schwankte die
Stellungnahme zwischen halbem Beifall, Ver-
legenheit und Entriistung, abgesehen von
einigen, die gewohnheitsmiiBig in die Po-
saune stoBen, wenn Fehler oder Versium-
nisse auf katholischer Seite festgestellt oder
zugegeben werden.

Wohl die erste ausfiihrliche Besprechung
des Buches erschien in der Paderberner
Zeitschrift ,,Theologie und Seelsorge® (1944,
53—63) von dem angesehenen evangelischen
Reformationsforscher Lic. Dr. K. A. Mei-
Binger, der in warmer Anerkennung, ja
Ergriffenheit die ,bahnbrechenden Ergeb-
nisse” des Baches hervorhob und der Empfin-
dung Ausdruck gab, ,,daB die Atmosphire
der Reformationsforschung sich veriindert
hat“, Da der Verfasser mir befreundet ist,
sandte er mir alsbhald einen Abzug seiner
Besprechung zu mit der Bitte um mein ei-
genes Urteil iiber Buch und Sache. Meine
Antwort verzogerte sich; denn das Jahr 1944
war geistiger Arbeit nicht giinstig. Aber
endlich am 7. Mirz 1945 konnte ich ihm den
Brief zuschicken, dessen Abdruck hier im
Einverstindnis mit dem Adressaten erfolgt
und anstelle einer Besprechung gelten mige.

Sehr verehrier, liecber Herr Doktor!

Angesichts der auSerordentlichen Verhilt-
nisse, unter denen wir nun leben, werden Sie
mir gewi mildernde Umstéinde zubilligen,
wenn ich erst jetzt Ihrem ,brennenden®
Waunsch entspreche, Ihnen iiber das groBe
Werk von Adolf Herte mein Urteil mitzu-
teilen. An sich hitte es mir niher gelegen,
die Beurteilung den Historikern und Luther-
forschern von Fach zu iiberlassen. Aber wenn

70

ein evangelischer Christ an mich eine ernste
Frage richtet, dann ist es meine Gewohnheit,
sie offen und ehrlich zu beantworten und mich
ihr nicht unter dem Vorwand der Unzustiin-
digkeit zu entziehen. Uberdies ist ja das
Thema des genannten Buches derart, daB es
nicht nur engste Fachkreise angeht, sondern
auch fiir das Verhiltnis der getrennten christ-
lichen Kirchen von erheblicher Bedeutung
ist. So habe ich denn die drei Binde — was
bei der Unerquicklichkeit des Gegenstandes
und der Einférmigkeit ihrer Feststellungen
nicht viele tun werden — von Anfang bis zu
Ende durchgelesen und versucht, mir ein
selbstéindiges Urteil iiber Inhalt und Form
zu bilden.

Es ist nicht meine Absicht, auf geschicht-
liche Einzelheiten einzugehen, sondern ich
michte Ihnen nur den Eindruck schildern,
den die aufmerksame Lektiire des Buches
auf mich als einen Freund der konfessionel-
ler Verstiindigung gemacht hat.

Was zundchst anerkannt werden muB, ist
die un;ehenere, viele Jahre wihrende Arbeit,
die in diesem Werk Gestalt angenommen hat.
Nar eiserner Flei, scharfer Spiirsinn und
ziihe Ausdauer konnten es zustande bringen,
ohne an seiner Fertigstellung zu verzweifeln.
Dazu verbergen sich fiir den Kundigen hin-
ter dem Werke die Spuren vieler vergeh-
licher Schritte. Der Verfasser hat sich wirk-
lich durch ,ein Labyrinth von Biichern®
(I S. XXIV) hindurchgearbeitet und da-
durch fiir alle anderen eine unsiigliche Miihe
auf sich genommen. Den Nachfolgenden hat
er das Suchen nach vielen vergessenen und
verschollenen Schriften erspart. Er gibt
einen Uberblick nicht nur iiber das katholi-
sche Lutherbild, sondern zugleich fast iiber
die ganze kirchengeschichtliche Literatur der
Katholiken in den letzten vier Jahrhunderten.
Dabei ist alles genau belegt und steht der
Nachpriifung offen.

Sodaan kann ich Thnen auf die besorgte
Frage in Threm Brief vom 25. 10. die beru-
higende Antwort geben, daB gegen das Buch
keine Bedenken vom katholisch-dogmatischen
Standpunkt vorliegen. Jedenfalls habe ich
in dieser Hinsicht das Werk inoffenso pede
durchgelesen. Es mag sein, daB mancher
manches geschichilich anders sieht. Auch
migen nicht wenige gerade im Sinn der
Zielsetzung des Buches den Wunsch hegen,
daB der Verfasser sich einer groBeren Ruhe
befleiBigt hitte, zumal er es den zensierten
Autoren arg veriibelt, wenn sie ihren Affek-
ten die Ziigel schieBen lassen. Daher bemerkt
H. Hermelink in seiner Besprechung



Umschaa

(»Theologische Literaturzeitung Nr. 9/10
v. Sept./Oktober 1944 Sp. 202) zutreffend,
daB der Verfasser ,sich jeweils von neuem,
wie man wohl sagen kann, in einen Ent-
riistungssturm hineintreiben 1i8t, der auf ka-
tholischer Seite nicht iiberall Verstindnis
finden wird*, Aber diese historischen und
psychelogischen Bedenken beriihren nicht das
degmatische Gebiet. Die Frage, die der Ver-
fasser behandelt, ist theologisch gesehen eine
guaestio libere disputata. Wenn und soweit
das bisherige katholische Lutherbild unter
dem EinfluB des Cochldus verzeichnet ist,
muB es eben entsprechend der besser erkann-
ten Wahrheit berichtigt werden; das ist eine
Forderung der Gerechtigkeit, der sich nie-
mand aus Prestigegriinden entziehen darf,
Deshalb wiirde ich es auch fiir durchaus
verfehlt halten, wenn die Geister sich an die-
sem Buch erhitzten und nun von irgendeiner
Seite gegen dasselbe Sturm gelaufen wiirde.
Was not tut, ist eine sachliche Stellung-
nahme sine ira et studio, und zwar hiiben wie
driiben. Dies um so mehr, als das Buch dem
nachdenklichen Leser manche Fragezeichen
aufgibt.

Das ganze Werk dient der einen und ein-
zigen Absicht, durch genaue Aufzeigung der
einschlidgigen Schriften die Abhingiglkeit des
traditionellen katholischen Lutherbildes von
den Kommentaren des Cochlius bis tief ins
20. Jahrhundert hinein nachzuweisen. Da aber
diese als hochst irrefiilhrend und parteiisch
vorausgesetzt werden, so wird dem Leser die
ganze Fehlerhaftigkeit der katholischen Lu-
therdarstellung durch vier Jahrhunderte vor
Augen gefiihrt, und gerade dies — nicht so
sehr jene Abhingigkeit — ist der beherr-
schende Eindruck, den das Werk hervorruft.
Das Buch belegt durch zahllose Beispiele,
wie die ganze Atmosphire zwischen Katho-
liken und Protestanten durch Unsachlichkeit
und persinliche Verunglimpfungen belastet
und vergiftet war bzw. ist, was desto mehr
gilt, als der Protestant jede Beschimpfung
Luthers wie eine personliche Beleidigung
empfindet. Es ist freilich mit der Thema-
begrenzung des Buches gegeben, daB hier
das Schuldkonto nur der einen — katholi-
schen — Seite aufgezeigt wird. So werden
denn alle Ausschreitungen und Siinden der
katholischen Lutherdarstellung, auch die
schlimmsten und hiBlichsten, vielfach im
genauen Wortlaut festgehalten, nicht nur aus
der wissenschaftlichen Literatur, sondern
auch aus den erregten Streitschriften des
Tages. Insofern bedeutet das Buch bei aller
Beschimung fiir das Corpus Catholicorum
doch eine Erleichterungs denn auch die Pro-

testanten werden auf diesem Gebiet kaum
noch neue Gravamina entdecken konnen.

An alle Schriften legt der Verfasser den
MaBstab des objektiv richtigen Lutherbildes,
in dessen Besitz er sich mit einer etwas pein-
lich beriihrenden Sicherheit glaubt, und so
findet er, daB die unzihligen katholischen
Schriften in dieser Hinsicht fast ausnahms-
los mangelhaft und verfehlt oder je nach-
dem gehiissig, bosartig, maBlos, niedertrich-
tig und schmutzig sind. Dabei scheint es oft,
als ob er anerkennende AufBlerungen iiber
Luther ohne weiteres als Zeichen der Objek-
tivitdt, abfillige als Beweis fiir Parteilich-
keit ansehe, obwohl man doch im Lobe wie
im Tadel irren kann.

DaB auf das katholische Lutherbild und
seine Verzeichnungen die Kommentare des
Cochlidus direkt oder indirekt groBen Einflu
avsgeiibt haben, ist bei dem Ansehen des
Zeitgenossen und Hauptgegners Luthers
durchaus glaubwiirdig. Uber den Umfang
dieses Einflusses mogen die Fachgelehrien
sich mit Herte auseinandersetzen. Es bleibt
nimlich die Frage offen, ob die einzelnen
Autoren durch ihre grundsitzliche Einstellung
und ihre leidenschaftliche Erregung nicht
auch ohne Abhiingigkeit von Cochlius zu der
gleichen Beurteilung gekommen sind. Frei-
lich 148t sich anch die weitere Frage auf-
werfen, ob die Auffassung der Reformation
bzw. das Lutherbild bei den Katholiken nichi
anders ausgefallen wiire, wenn Cochldus von
Luther eine ,leidenschaftslose, in die Tiefe
gehende, an die Seele des Mannes herankom-
mende Darstellung® (IIT 207) geboten hiitte.
Aber das sind mehr oder minder miiBige und
unentscheidbare Fragen. Jedenfalls LiBt sich
die Geschichte nicht nachtriglich korrigieren.

Manchen der moglichen oder wahrschein-
lichen Einwinde hitte der Verfasser von
vornherein die Spitze abgebrochen, wenn er
nicht nur die Schriften und ihren Inhalt be-
schrieben, sondern auch in etwa ihr geistiges
Milieu und die jeweilige Art der Polemik
geschildert hiitte. Viele der zitierten gehéssi-
gen AuBerungen wiren heute unmiglich. Der
Umstand allein, daB sie friiher moglich
waren, beweist, daB man sie damals anders
empfand, als wir sie jetzt empfinden. Wenn
Luther das ,,Porci Papistae in die Feder
floB, ist ihm und seinen Lesern die darin
liegende Beschimpfung wohl kaum zum Be-
wuBtsein gekommen. Ganz anders, wenn
heute Protestanten und Katholiken sich
gegenseitig als Schweinhunde titulieren wiir-
den. Den Gegner personlich herabsetzen und
ihm ewige Fehde schwiren, seinen Na-

471



Umschan

men verhunzen und seine Lehre entstellen,
ihm Teufelsverkehr oder Abstammung vom
Teufel vorwerfen, ihn als Vorboten des Anti-
christs verschreien oder nach dem Tode in
die Holle versetzen usw., das alles gehirte
doch lange Zeit zam eisernen Bestand der
konfessionellen Polemik, von deren Eigen-
art sich auch Luther und die Reformatoren
keineswegs ausgeschlossen haben. Das ist
zwar den Fachkreisen geliufig, aber fiir viele
Leser wiire ein solcher Hinweis doch auf-
klirend gewesen; denn bei dem Niedergang
der Kultur ist jeder Schriftsteller jetzt mehr
als je ,sapientibus et insipientibus debitor®
(Rom 1, 14) und darf auch bei den so-
genannten Gebildeten nicht viel voraussetzen.
In der Darstellung des Verfassers stehen
alle genannten Schriften gleichsam in einer
Reihe und erscheinen zn sehr von ihrem Hin-
tergrund losgelost. Das gilt zumal von den
eigentlichen Streitschriften, die erst ver-
stindlich werden, wenn man auch Inhalt und
»Geist® der Gegenschriften kennt. Dann sieht
man erst, auf welch groben Klotz jeweils
ein grober Keil gesetzt wurde. Oft verrit
schon die Jahreszahl, daB eine Schrift wiih-
rend des DreiBigjihrigen Krieges oder in
der ,,Siedehitze* des Kulturkampfes erschie-
nen ist — was unser Verstehen vermehrt und
unsere Entriistung verringert. Hitte der
Verfasser das heachtet, dann wiirde er z. B.
die Tiraden einer verungliickten Jubiliums-
schrift, die mitten im DreiBigjihrigen Kriege
withrend der heiBen konfessionellen Kimpfe
in den Niederlanden und in der schwiilstigen
Sprache jener Zeit verfaBt wurde, nicht so
ernst genommen haben (IIT 151—155; vgl.
Duhr, Jesuitenfabeln, 4. Auflage, 1904, S.
506 ff.). Andere Streitschriften waren grobe
Antworten auf den Uberschwang und die
antiromische Hetze der Lutherjubilden.

Zwar bin auch ich der Meinung, daB die
Katholiken nicht entschuldigt sind, wenn
sie auf Beschimpfung mit Beschimpfung ant-
worten. Aber menschlich ist das begreiflich,
und der Historiker, der die Vergangenheit
darstellt, solite sie uns auch erkliren. Ans
dem Buche spricht ein strenger Ankliger
oder Richter, der in ernster Untersuchung die
VerstoBe gegen Wahrheit und Liebe fest-
stellt, aber es spricht kein Psychologe, der
uns aus den Umstinden der Zeit diese Tra-
godie der Irrungen verstindlich macht. Ge-
rade die Einsicht in die menschlichen Be-
dingtheiten, die den Weg der Vergangenheit
bestimmten, zeigt uns ja die Notwendigkeit,
erst die Affekte zu reinigen, ehe wir die
Meinungen berichtigen, zeigt uns auch die

472

Notwendigkeit des radikalen Bruches mit der
alten gehdssigen, pharisiischen und darum
unfruchtbaren Polemik, wenn sich das Ver-
hiiltnis der getrennten christlichen Kirchen
bessern soll.

Jedem Leser muB es auffallen, daB so
viele Jesuiten auf der Anklagebank sitzen,
aber er erhilt keine geniigende Erllirung
fiir diese Erscheinung, Die Jesuiten waren
eben die Hauptiriiger der Gegenreformation
und haben sich auch spiter vielfach in der
Apologetik und Kontroverstheologie betitigt.
Sie waren immer ,nahe am Feind“ und sind
von ihren Gegnern wahrlich nicht mit Glacé-
handschuhen angefaB8t worden. Da nun auch
sie Kinder ihrer Zeit waren, haben sie auch
deren Fehler geteilt und sind oft der ,rabies
theologorum* verfallen. Es ist natiirlich
Ieicht, nachtriiglich den Soldaten in vorder-
ster Front MiBgriffe nachzuweisen. Wie ver-
sohnend hiitte dagegen der Hinweis gewirkt,
dal die ersten groBen Jesuiten (Ignatius,
Faber, Canisius) sich frei von Gehiissigkeiten
gehalten haben. Schrieb doch der erste Je-
suit, der den deutschen Boden betrat, Peter
Faber, am 7. Mirz 1546 an Lainez: ,,Will
man sich den von der Kirche Getrennten in
unserer Zeit niitzlich erweisen, so ist das
erste Erfordernis eine groBe Liebe zu ihnen.
Man muB sie mit wahrer Zuneigung umfas-
sen und sich jene Gedanken aus dem Sinn
schlagen, die irgendwie die Hochachtung ge-
gen sie in uns vermindern kénnten® (Monu-
menta Historica S. J., Fabri Monumenta,
Madrid 1914, 400). Wenn die Folgezeit sich
an dieses echt christliche Programm nicht
gehalten hat, so schmilert das in keiner
Weise das Verdienst, es in haBerfiillter Zeit
aufgestellt zu haben. Findet sich bei Luther
oder den anderen Reformatoren ein #hn-
licher Ausspruch hinsichtlich der »Papisten®?

Damit komme ich auf das, was ich das
psychologische MiBiverstiindnis oder dic me-
thodische Fehlkonstruktion des Buches nennen
méchte. Durch das Werk zieht sich unaus-
gesprochen, aber deutlich spiirhar das den
Verfasser ehrende Bedauern, daB die frii-
heren Generationen nicht jene sachlich-ver-
sohnende Haltung eingenommen haben, zu
der wir heute — freilich noch keineswegs auf
der ganzen Linie — dank der 6knmenischen
Bewegung und unter dem Druck der ganzen
Zeit- und Weltlage gelangt sind, Aber das
scheint mir eine unhistorische Betrachtungs-
weise zu sein; denn die fritheren Genera-
tionen hatten eben noch nicht die heutige Er-
kenntnis und versuchten auf anderen, frei-
lich vergeblichen Wegen die Spaltung in der



Umschan

Christenheit zu iiberwinden. Eine Luther-
‘biographie zu schreiben, wie sie Herte vor-
schwebt, war fiir Cochlius einfach unmog-
lich; er hitte dazn die Schranken seiner
Personlichkeit und seiner Zeit durchbrechen
miissen. Die heutige Betrachtungsweise auf
léngst vergangene Abschnitte der Geschichte
itbertragen, ist einer der bedenklichsten Irr-
tiimer, in die ein Historiker verfallen kann.
Die Bewertung muB von der Zeit des Ge-
schehens ausgehen.

Auch von dem Lutherbilde gilt, was Moh-
ler von der Symbolik gesagt hat: Das ,,pole-
mische Geprige wird in seiner Notwendig-
keit begriffen werden, sobald man einsieht,
daB sich in den Schriften der Theologen nur
die allgemein verbreitete Stimmung des Ge-
miites abspiegeln und das @ffentliche Ver-
hiiltnis der Parteien zueinander seinen ge-
lehrten Ausdruck finden konnte. Die gegen-
seitige Erbitterung im Leben, der immer dro-
hende und auch wirkliche Kampf mit Wai-
fengewalt und Heeresmacht driickte sich nur
in den Schriften ab. Eine ruhige, mit Maf3
und Besonnenheit fortschreitende Darstel-
lung ... war erst miglich, wenn im Leben
selbst Ruhe eingetreten war und eine freie,
unbefangene Erwigung des Gegenstandes ge-
stattete (vgl. Geiselmann: J. A. Mihler,
Die Einheit der Kirche und die Wieder-
vereinigung der Konfessionen, Wien 1940,
97). Die Luther-Darstellung ist niemals
eine rein wissenschaftliche Angelegenheit ge-
wesen; sie war immer ein Teil, und zwar
ein sehr erheblicher Teil des Kampfes fiir
oder wider den Protestantismus, und so ist
es noch heute. Das Lutherbild hiiben und
driiben spiegelt die jeweilige Lage zwischen
Katholizismus und Protestantismus wider,
Das gilt auch fiir so bedeutende und hoch-
verdiente Gelehrie wie Janssen, Denifle und
Grisar, bei denen man durchaus in Anschlag
bringen darf, daB sie in der Zeit des Kultur-
lkampfes, der Los-von-Rom-Bewegung und
des Evangelischen Bundes lebten.

Solange Luther im geistigen Kampf der
Konfessionen ein Stiitzpunkt oder ein Krafi-
faktor ist, wird sein Charakterbild, von der
Parteien Ha8 und Gunst verwirrt, in der
Geschichte schwanken. Hier scheint sich
allerdings in neuerer Zeit ein Umschwung
vorzubereiten. Auch von evangelischer Seite
werden — freilich vorab vereinzelt — Stim-
men laut, die fragen, warum man sich denn
fiir oder wider Luther so erregen solle; es
komme ja gar nicht darauf an, was Luther
gewesen sei und gelehrt habe, sondern was
und wo die echte Lehre Christi sei. Da es

unserer Generation weniger um die- Ge-
schichte als um den fiir das Leben wichti-
gen Sachverhalt zu tun ist, liegt ihr solche
Fragestellung nahe. Sollte sich diese Linie
der Entwicklung fortsetzen, dann wird es
um das Lutherbild ruhig werden; dann wird
aber auch Luther seine geschichtliche Auf-
gabe erfiillt haben.

Eine besondere Lehre, die sich bei der
Lesung des Werkes aufdringt, mochte ich
nicht unerwéhnt lassen, weil sie fiir das Ge-
spriich zwischen den Konfessionen von #u-
Berster Wichtigkeit ist. Das Werk besti-
tigt an einem konkreten Beispiel die alte
Erfahrung, daB es in der Wissenschaft und
zumal auf dem konfessionellen Gebiete weit-
hin eine Abschriftstellerei gibt. Eine neue
Darstellung bedeutet daher an sich keines-
wegs eine neue selbstindige Untersuchung.
Sind einmal falsche Angaben oder falsche
Beurteilungen (ja selbst Druckfehler!) in
die Literatur eingedrungen, so haben sie
Aussicht, sich wie eine ewige Krankheit
fortzuerben, zumal die Grundvoraussctzun-
gen meist unbeschen iibernommen werden.
Der Grund liegt darin, daB die Gelehrien
und Schriftsteller ihr Thema zu weit span-
nen und dadurch geradezu notwendig in
Abhéngigkeit von den Vorarbeiten geraten.
Es empfiehlt sich deshalb, in umstrittenen
Fragen stets auf die ersten, zuverlissigsten
Quellen zuriickzugehen und nicht unkritisch
fremden Angahen zu trauen.

Der Verfasser hat selbst das Gefiihl, da8
sein Buch eine katholische Selbstanklage
oder Siihneleistung darstellt und zur gerech-
ten Auswirkung seiner Zielsetzung nach einer
entsprechenden Ergiinzung von protestanti-
scher Seite ruft. Aber nach meiner Kennt-
nis der Lage besteht wenig Aussicht, daB
ein protestantischer Theologe oder Histori-
ker sich der beschwerlichen, unerfreulichen
Aufgabe unterzichen werde, die Unzuliing-
lichkeiten und Auswiichse der protestanti-
schen Polemik genau zu registrieren. So
droht dem Werke Hertes das Schicksal,
allein auf weiter Flur zu bleiben, und da-
mit die Gefahr aller einseitigen Schuld-
bekenntnisse, von der Gegenseite milver-
standen und als polemische Riistkammer mif3-
braucht zu werden. Daher kann ich nur Ihr
Vorhaben billigen, in Ihrer angekiindigten
Besprechung in der ,,Zeitschrift fiir Kirchen-
geschichte® Thre Glanhensgenossen vor einem
durchaus wuwnangebrachten Triumphgeschrei
zu warnen, Wir haben wahrlich hiiben und
driiben fiir lange Zeit genug vor der eigenen
Tiir zu kehren.

473



Umschau

Uns beide aber mige das Buch in dem
Bestreben bestéirken, die sachliche, auf Ver-
stindigung und Versohnung gerichtete Aus-
sprache fortzusetzen, die ohne Bitterkeit
und Rechthaberei nur der Wahrheit und
Liebe dienen will. Das wird eine groBe,
auf weite Sicht zu berechnende Aufgabe
sein, wenn einmal das gewaltige Unwetter
dieses furchtbaren Krieges sich ausgetobt
hat.

In diesem uns verbindenden Geiste
griit Sie herzlichst

Ihr ergebenster
Max Pribilla S.J.

WEG ODER IRRWEG?
Theologisches zu einem Roman

Seit langem ist Gertrud von Le Fort eine
Zeugin dafiir, da die schwersie Not des
Menschen seine religitse Not ist und daB in
dieser Not der eine dem anderen letztlich
nur auf innerem Wege helfen kann. Wir
bringen niemanden den Glauben, wenn wir
nicht die Gnade des Glaubens auf ihn herab-
rufen, wir gewinnen niemanden fiir die
Wahrheit, wenn wir ihn nicht durch Liebe
zu werben suchen, wir bekehren niemanden
von seiner Siinde, wenn wir nicht bereit sind,
mit ihm zu siihnen. Die Innerlichkeit des
Apostolates, die Geistigkeit der Sendung des
Christen an seine ungliubigen Mitmenschen
waren das Thema, das die Dichterin in ihren
letzten Werken bis zur Uberspitzung behan-
delt hat. Ihr neues Buch ,Kranz der En-
gel“1, das eine Fortsetzung des Romans ,,Das
SchweiBtuch der Veronika* ist, filhrt dieses
Thema kiihn noch iiber das Friithere hinaus.
Wieder finden wir die alte Meisterschaft
der Dichterin, seelische Verldufe und Ver-
wicklungen, die sich mehr ans dem Denken
als aus dem spontanen Wollen ergeben, in
erregender Weise sichtbar zu machen, und
wieder handelt es sich um die Auseinander-
setzung zwischen modernem Heidentum und
modernem Christentum.

Das Buch heiit ein Roman, aber es ist in
einem bestimmten Sinn zugleich mehr und
weniger als ein Roman. Denn es geht letzt-
lich nicht darum, zu erzihlen, wie der Heide
Enzio sich schlieBlich bekehrt und wie da-
durch seiner Vereinigung mit der Christin
Veronika nichts mehr im Wege steht, son-
dern die Geschichte der heiden soll zeigen,

! Miinchen 1946, Verlag Michael Beck-
stein.

474

wie in dem Zeitabschnitt, der hinter uns
liegt, die Geister sich schieden, wo sie zu-
sammenstieBen, und wie sie versohnt werden
kiénnen. Wir haben also mehr als einen
Roman vor uns, nimlich eine Allegorie der
vergangenen Epoche des Geistes. Und das
ist zugleich weniger als ein Roman, weil
notwendig alles auf die rein gedankliche
Kontrastierung hinauslaufen muff. Das mag
ein Mangel sein, aber wir danken es der
Dichterin, daB sie sich zu dem Verzicht der
Abstraktion entschlossen hat und uns die
Typen so eindeutig, ihre Handlungsweise so
folgerichtig und die Losung so zugespitzt
darbietet, weil wir auf keine andere Weise
so sicher in die Erkenntnis der Zusammen-
hiinge, wie die Dichterin sie sieht, hiitten
eingefiihrt werden kionnen. Das eigentlich
Dichterische entfaltet sich am Detail, es hat
dort genug Gelegenheit, seine ebenso hin-
reifende wie besiinftizende Kraft zu offen-
baren. Aber das Ganze ist ein Werk des
denkenden Genius; es ist die Stellungnahme
zu einem Problem, und als solche muB es ge-
wertet werden.

Es ist die groBe Leistung des Buches, das
verborgene Antlitz der Menschen zu ent-
hiillen. Der Christ erkennt mit Bestﬁrzung,
wie er sich hitte vom Heiden unterscheiden
sollen und wie wenig er es getan hat, und
der Heide muB mit Entsetzen zugeben, da8
er sich um ganze Welten tiefer vom Chri-
sten unterschied, als er es selbst geahnt hat.
Es ist ein wahres Meisterwerk, wie die
Fronten gegeneinander aufgefiihrt werden,
und wenn auch nicht gesagt werden kann,
dal auf beiden Seiten alle in Wirklichkeit
vorhandenen Krifte einander gegeniiber-
gestellt werden, so ist doch zu bewundern,
wie gliicklich der Platz fiir eine Uberschau
der gegnerischen Verhiltnisse gewihlt wurde
und mit welcher Prizision die Aufstellung
beschrieben wird. Um so bedaunerlicher ist
es, daB die Sicherheit des Blickes gerade
in dem Augenblick versagt, wo es zum Tref-
fen kommt. Denn die Losung des Konflik-
tes, die der Roman bietet, wird doch — das
mufl bei allem Respekt vor der Hihe der
dichterischen Leistung gesagt werden — auf
einem Wege gesucht, der vom priifenden
Denken nicht ohne Widerspruch hingenom-
men werden kann. %

Die Verfasserin macht es uns nicht schwer,
zun wissen, was sie denkt, oder wenigstens,
was ihre Heldin denkt. Sie liBt sogar, im
Falle es etwa undeutlich werden kénnte, im-
mer eigens einen Brief von dem in Rom wei-
lenden Pater Angelo an Veronika gelangen,



