Umschau

Uns beide aber mige das Buch in dem
Bestreben bestéirken, die sachliche, auf Ver-
stindigung und Versohnung gerichtete Aus-
sprache fortzusetzen, die ohne Bitterkeit
und Rechthaberei nur der Wahrheit und
Liebe dienen will. Das wird eine groBe,
auf weite Sicht zu berechnende Aufgabe
sein, wenn einmal das gewaltige Unwetter
dieses furchtbaren Krieges sich ausgetobt
hat.

In diesem uns verbindenden Geiste
griit Sie herzlichst

Ihr ergebenster
Max Pribilla S.J.

WEG ODER IRRWEG?
Theologisches zu einem Roman

Seit langem ist Gertrud von Le Fort eine
Zeugin dafiir, da die schwersie Not des
Menschen seine religitse Not ist und daB in
dieser Not der eine dem anderen letztlich
nur auf innerem Wege helfen kann. Wir
bringen niemanden den Glauben, wenn wir
nicht die Gnade des Glaubens auf ihn herab-
rufen, wir gewinnen niemanden fiir die
Wahrheit, wenn wir ihn nicht durch Liebe
zu werben suchen, wir bekehren niemanden
von seiner Siinde, wenn wir nicht bereit sind,
mit ihm zu siihnen. Die Innerlichkeit des
Apostolates, die Geistigkeit der Sendung des
Christen an seine ungliubigen Mitmenschen
waren das Thema, das die Dichterin in ihren
letzten Werken bis zur Uberspitzung behan-
delt hat. Ihr neues Buch ,Kranz der En-
gel“1, das eine Fortsetzung des Romans ,,Das
SchweiBtuch der Veronika* ist, filhrt dieses
Thema kiihn noch iiber das Friithere hinaus.
Wieder finden wir die alte Meisterschaft
der Dichterin, seelische Verldufe und Ver-
wicklungen, die sich mehr ans dem Denken
als aus dem spontanen Wollen ergeben, in
erregender Weise sichtbar zu machen, und
wieder handelt es sich um die Auseinander-
setzung zwischen modernem Heidentum und
modernem Christentum.

Das Buch heiit ein Roman, aber es ist in
einem bestimmten Sinn zugleich mehr und
weniger als ein Roman. Denn es geht letzt-
lich nicht darum, zu erzihlen, wie der Heide
Enzio sich schlieBlich bekehrt und wie da-
durch seiner Vereinigung mit der Christin
Veronika nichts mehr im Wege steht, son-
dern die Geschichte der heiden soll zeigen,

! Miinchen 1946, Verlag Michael Beck-
stein.

474

wie in dem Zeitabschnitt, der hinter uns
liegt, die Geister sich schieden, wo sie zu-
sammenstieBen, und wie sie versohnt werden
kiénnen. Wir haben also mehr als einen
Roman vor uns, nimlich eine Allegorie der
vergangenen Epoche des Geistes. Und das
ist zugleich weniger als ein Roman, weil
notwendig alles auf die rein gedankliche
Kontrastierung hinauslaufen muff. Das mag
ein Mangel sein, aber wir danken es der
Dichterin, daB sie sich zu dem Verzicht der
Abstraktion entschlossen hat und uns die
Typen so eindeutig, ihre Handlungsweise so
folgerichtig und die Losung so zugespitzt
darbietet, weil wir auf keine andere Weise
so sicher in die Erkenntnis der Zusammen-
hiinge, wie die Dichterin sie sieht, hiitten
eingefiihrt werden kionnen. Das eigentlich
Dichterische entfaltet sich am Detail, es hat
dort genug Gelegenheit, seine ebenso hin-
reifende wie besiinftizende Kraft zu offen-
baren. Aber das Ganze ist ein Werk des
denkenden Genius; es ist die Stellungnahme
zu einem Problem, und als solche muB es ge-
wertet werden.

Es ist die groBe Leistung des Buches, das
verborgene Antlitz der Menschen zu ent-
hiillen. Der Christ erkennt mit Bestﬁrzung,
wie er sich hitte vom Heiden unterscheiden
sollen und wie wenig er es getan hat, und
der Heide muB mit Entsetzen zugeben, da8
er sich um ganze Welten tiefer vom Chri-
sten unterschied, als er es selbst geahnt hat.
Es ist ein wahres Meisterwerk, wie die
Fronten gegeneinander aufgefiihrt werden,
und wenn auch nicht gesagt werden kann,
dal auf beiden Seiten alle in Wirklichkeit
vorhandenen Krifte einander gegeniiber-
gestellt werden, so ist doch zu bewundern,
wie gliicklich der Platz fiir eine Uberschau
der gegnerischen Verhiltnisse gewihlt wurde
und mit welcher Prizision die Aufstellung
beschrieben wird. Um so bedaunerlicher ist
es, daB die Sicherheit des Blickes gerade
in dem Augenblick versagt, wo es zum Tref-
fen kommt. Denn die Losung des Konflik-
tes, die der Roman bietet, wird doch — das
mufl bei allem Respekt vor der Hihe der
dichterischen Leistung gesagt werden — auf
einem Wege gesucht, der vom priifenden
Denken nicht ohne Widerspruch hingenom-
men werden kann. %

Die Verfasserin macht es uns nicht schwer,
zun wissen, was sie denkt, oder wenigstens,
was ihre Heldin denkt. Sie liBt sogar, im
Falle es etwa undeutlich werden kénnte, im-
mer eigens einen Brief von dem in Rom wei-
lenden Pater Angelo an Veronika gelangen,



Umschau

der mit ausdriicklichen Worten verkiindet,
was sie denkt oder denken soll. Wenn Pater
Angelo der Ansicht ist, ,,daB man die Mehr-
zahl der heutigen Menschen iiberhaupt nicht
mehr bekehren, sondern nur noch durch stell-
vertretende Liehe retten konne™ (21 /22), SO
ist das zuniichst nichts weiter als miBver-
stindlich. Tatsichlich wird auch, was an
diesem Satz etwa miBiverstanden werden
kinnte, aufgeklirt. Veronika versteht ihn
zwar zuniichst so, als wiirde ihr Glaube vor
Gott fiir Enzio mitgelten konnen: ,,Das Chri-
stusbild, das meiner Seele eingepriigt war,
es wiirde auch seiner Seele eingepriigt wer-
den — aber in der meinen (68). Dies er-
kennt sie jedoch nachher als falsch, wo sie
einsieht, daB sie ,,in diesen letzten Tagen
nicht nur die Romantik der Liebe, sondern
auch die Romantik der Frommigkeit abge-
streift hatte* (214). Veronika begreift, daB
Enzio eben doch selber bekehrt werden
mufl, wenn er gerettet werden soll, und sie
sieht klar, daB der einzige Weg fiir sie, ihn
dazu zu hringen, die Liebe ist. Aber was sie
dann tut, um auf diesem Wege bis zum
AuBersten zn gehen, das muB man wohl doch
einen Irrweg nennen.

Dieser Irrweg beginnt dort, wo Veronika
selbst bekennt: ,,Von jetzt an wird man mich
nicht mehr verstehen, ja, ich weiB nicht ein-
mal, ob man mich verstchen darf* (276).
Nun, verstehen darf man sie schon, und
wahrscheinlich tiuscht sie sich, wenn sie
ausruft: ,,Was weiB denn die Mehrzahl der
Christen — ich meine jene immer nur um
den Besitz der eigenen Seligkeit bemiihten —
von den Qualen eines Herzens, das ge-
zwungen ist, sich an der Holle eines gelieb-
testen Menschen zu entziinden?* (276) Diese
Qualen kann man verstehen, die kann, wenn
er will, selbst der verstehen, der ,,immer nur
um den Besitz der eigenen Seligkeit bemiiht*
ist. Aber billigen, was sie dann tut, das
darf auch der nicht, der mehr an das Heil
der anderen als an das eigene denkt: Vero-
nika beschlieBt, Enzio dadurch zu retten, daf
sie ihm die eigene Rettung opfert; sie schliet
sich selbst von der Gnade aus, um mit ihrem
Geliebten Siinde, Schuld und Gottverlassen-
heit zu teilen und ihn dadurch zu retten. Der
Beichtvater, dem sie diesen Beschlu8 offen-
bart, ein Dechant, ist natiirlich entsetzt und
legt ihr den Standpunkt der Kirche auseinan-
der. Veronika bestreitet diesen Standpunkt
nicht; denn sie ist ja von Pater Angelo be-
lehrt worden: ,,Fromme Christen, ja viel-
leicht sogar gerade diese, werden Sie ver-
urteilen. Das mufl ohne Zweifel so sein:

Hiiten Sie sich, an dieser Tatsache je Kritik
zu iiben, am wenigsten, wenn sie IThnen von
seiten kirchlicher Kreise entgegentritt® (277).
Aber diese frommen Christen verstehen nur
die ,natiirliche* Haltung, sich ,,vom Gott-
losen zu trennen, um die eigene Seele zu be-
wahren® (277). Sie selbst aber kennt die
wiibernatiirliche Haltung, sich auf die Seite
des Gottlosen zu stellen, ,,volle Liebes-
gemeinschaft mit ihm einzugehen®,. ,.die
schwere Tragik jener auf sich zu nehmen®
(122), und sie rechnet sich zu den wenigen,
die ,,den Forderungen dieser iibernatiirlichen
Haltung gewachsen® sind. Zwar: ,,vom Men-
schen her*, belehrt Pater Angelo, ,schlieBt
diese Haltung stets die duBerste Gefahr des
Unterliegens in sich — gerade diese Gefahr
bedeutet ja ibren eigentlichen groBSen und
letzten Einsatz. Aber ist denn' Unterliegen
wirklich eine christliche Gefahr? Vergessen
wir doch nicht, daB Christus erst jenseits
des Todes und Grabes siegte, daB gerade
diese der Preis seines Triumphes waren!
Wer will den iiberwinden, dessen Sieg die
Niederlage voraussetzt? Darum lassen Sie
sich in Ihrem BeschluBl nicht beirren, halten
Sie dem Ungliubigen die Treue!* (277)
Diese ,iibernatiirliche** Haltung nun kann
man beim besten Willen nicht gelten lassen.
Veronika vergiBt, daB sie dem Heil Enzios
nicht nur das eigene Heil opfert, sondern
daB sie ihm Gott selbst opfert. Gott aber
mufl der Mensch mehr lieben als den ,ge-
liebtesten Menschen*, und so hrauchen wir
die Frage gar nicht mehr zu erirtern, ob es
Veronika erlaubt gewesen wiire, das Heil
des andern dem eigenen Heil vorzuziehen.
Sie liebt Enzio mehr als Gott, weil sie eher
bereit ist, mit Enzio verdammt zu sein, als
ohne ihn Gottes Gebote zu erfiillen; denn die
Liebe zun Gott besteht darin, wie die Schrift
ganz klar lehrt, daB wir seine Gebote hal-
ten, und es bleibt dabei, daB es, wie der
Dechant im Beichtstuhl sagt, ganz einfach
ein ,,Ungedanke* ist, ,,durch die eigene Un-
seligkeit die Seligkeit des andern erkaufen
zu konnen® (281). In diesem ,,Ungedanken*
liegt die Ubertreibung Veronikas. Es niitzi
ihr nichts, sich damit rechtfertigen zn wol-
len, daB sie sich hier einer Gnade anver-
iraue, die Gott den auBergewohnlichen See-
len zuteile, und zwar unabhingig und aufler-
halb des Bereiches der Kirche, Ohne Zweifel
kann Gott Gnaden gewihren, iiber die die
Kirche ,selbst nicht mehr verfiigt... und
iiber die sie infolgedessen auch nicht das
Geringste aussagen kann* (284). Aber so
viel kann immer noch ausgesagt werden, daBl

475



Umschau

wir keinen Fall kennen, wo Gott eine Siinde
als Heilstat entgegennimmt. Gott macht nicht
den Unterschied zwischen Christen der A=
tirlichen und der iibernatiirlichen® Hal-
tung, sondern die Unterscheidung von ,,Natiir-
lich* und ,,Ubernatiirlich ist die von Nicht-
christlich und Christlich iiberhaupt. Es gibt
groBe Heilige, iiber die dem Widersacher
voriibergehend eine gewisse, manchmal er-
schreckend weitgehende Gewalt eingeriumt
wurde, aber das Wunderbare daran ist nicht,
daBl sie um so gréBere Heilige waren, je
mehr sie dem Teufel verfielen, sondern daB sie
trotz der ungeheuren Anfechtung eben nicht
dem Teufel verfielen. Hierin gibt es selbst
fiir die Auserwihltesten keine Ausnahme.
Auch ist es nicht ganz korrekt, die Siinde
so darzustellen, als bestehe sie in der ,,Zer-
storung des religiosen Menschen® (283);
denn sie besteht zunichst und vor allem in
der Auflehnung gegen Gott. Es ist nicht der
richtige Einwand, den der Dechant gegen
das Ansinnen Veronikas erhebt, wenn er
sagt: ,,Sie liefern Thre eigene Seele Christi
Todfeind aus* (282); denn in der Siinde
liefert sich der Mensch nicht nur dem Tod-
feind Gottes aus, sondern wird sélbst Gottes
Todfeind, und das ist es, was Gott nicht dul-
den kann, auch dann nicht, wenn es geschieht,
um einen anderen mit Gott zu versohnen.
Der Hinweis auf die Erlosungstat Christi
rettet Veronika nicht. DaB Christus sich in
die Hinde seiner Henker gab, kann nicht
damit verglichen werden, daB ein Mensch
sich unter die BotmiBigkeit Satans stellt.
Der Tod Christi am Kreuz war nicht eine
ethische Niederlage vor der Hélle, wenn er
auch von auBen her geschen ein Unterliegen
war, das sich erst am Auferstehungstag in
Sieg verwandelte. Man muBte also Veronika
ihren Schritt nicht widerraten, indem man
ihr zu bedenken gah, ,.daB es das Opfer
eines Gottes war, das sie wiederholen wolle®
(283), sondern man muBte ihr erkliren, daB
es fiir ihren Entschluf3 iiberhaupt kein christ-
liches Vorbild gebe, weswegen  auch von
sseiner unerhorten Ausnahme* nicht die Rede
sein kann; denn innerhalb des Christentums
gibt es keine neuen Heilswege zu entdecken,
sondern nur die schon beschrittenen erneut
nachzugehen. :

Man konnte vielleicht einwenden, daB die
Tat Veronikas nicht eigentlich als persin-
liche Siinde gedacht sei. Freilich wire gleich
dagegen zu fragen, als was sie denn sonst
gedacht sei. Denn objektiv ist es wohl eine
Siinde: sich den Forderungen der Kirche bei
der EheschlieBung zu unterwerfen, ist der

476

Christ nicht etwa nur aus Anstand oder aus
Legalitdt verpflichtet, so daB er sich in
einem ganz besonderen Fall davon entbinden
konnte — wie er sich etwa im biirgerlichen .
Leben in bestimmten Fillen von gewissen
Formalititen dispensieren kann —, sondern
hier ist der Christ streng im Gewissen ge-
bunden, weil die Kirche in diesen Dingen
cine unumgiingliche Autoritit besitzt und
weil ohne die kirchlich vorgeschriebene Form
bekanntlich nicht nur kein Sakrament, son-
dern auch keine Ehe zustandekommt. Vero-
nikas Entschlu ist also, niichtern gesehen
und gesagt, nichts anderes als die Einwilli-
gung in eine ,,wilde Ehe. Aber schlieBlich
wollen wir nicht mit dem kirchlichen Rechis-
buch in der Hand streiten. Wir miissen, um
gerecht zu urteilen, der Vorstellungswelt der
modernen Menschen, auch wenn sie be-
dauerlicherweise unklar und verworren ist,
nachgehen und, da es sich um einen Roman
handelt, einmal gelten lassen, es kinne ein
Mensch auf #hnliche Weise wie Christus
fiir den andern ,zur Siinde werden®, das
heiBlt, ohne eigene, persinliche Schuld die
Last der Schuld eines anderen tragen. Zwar
ist nicht einzusehen, wie das einen anderen
Sinn haben sollte als den, daB jemand fiir die
Siinde des anderen BuBle tut, aber setzen wir
einmal den Fall, der hier gemeint ist und
der mehr als nur stellvertretende Siihne
meint, fiir moglich, nimlich daB der eine
wirklich ,unselig* fiir den anderen wird, so
bliebe es immer noch abzulehnen, daB Vero-
nika ihr Opfer nicht nur abseits von der
kirchlichen Gepflogenheit bringt, sondern da3
dieses Opfer geradezu darin besteht, sich in
Gegensatz zum Gesetz der Kirche zu stellen.
Selbst wenn dies im guten Glauben geschiihe
und durch einen Irrtum moralisch zu ent-
schuldigen wire, so miiite es wenigstens als
hichst ungesund und gefiihrlich fiir eine
echte, gediegene Religiositit bezeichnet wer-
den. Es wird da eine Sonderstellung bevor-
zugter Seelen behauptet, die gnostisch an-
mutet. Die gewdhnliche Frommigkeit geniigt
nicht mehr, die gewdhnlichen Opfer sind
nicht mehr entsagungsvoll genug. Fiir ein
gewohnliches christliches Mi#dchen wiire es
ein Opfer von geniigend heldenhafter Hoch-
herzigkeit, auf den Geliebten, wenn er das
Sakrament ablehnt, eben zu verzichten und
im Gebet fiir das Heil des Unzugiinglichen
zn wirken. Und die gewohnliche christliche
Art zu empfinden wiirde es einem Midchen
auch hoch anrechnen, wenn es so handelte.
Aber hier soll etwas Ungewdhnliches, etwas
Neues erfunden werden; es soll ein Opfer



Besprechungen

ersonnen werden, das alles bisher Dagewe-
sene iibersteigt, es soll ein Trumpf aus-
gespielt werden, der sogar Gott sozusagen
matisetzt. Und das scheint uns gegen die
Bescheidenheit des Menschen vor Gott zu
verstoBen. Wenn es gilt, ,im Opfer der
eigenen Sicherheit und im #uBersten Wagnis
der Liebe* (135)- Gott etwas abzuringen, so
sind die Moglichkeiten dafiir innerhalb der
»gewdhnlichen Frémmigkeit vollig ausrei-
chend, und es ist einfach eine Verzeichnung,
wenn diese gewohnliche Frommigkeit im Ge-
gensatz zu der iibernatiirlichen” so gekenn-
zeichnet wird, als bestinde sie ,im ent-
schlossenen Widerstand und in der Selbst-
bewahrung*; denn dergleichen ist entweder
verniinftig, und dann gehirt es auch zu den
Mitteln der Heiligen, oder es ist selbstsiich-
tig, und dann gehort es iiberhaupt nicht zur
Frommigkeit. Wenn wir fiir unsere dullerste
Not etwas AuBerstes brauchen, so brauchen
wir eine duBerste Hingabe und eine ZuBerste
Ausdauer in den ,,gewohnlichen® Opfern und
in der Liebe zu Gott, wie sic in den gewohn-
lichen Dingen geiibt werden kann, aber wir
brauchen keine — geistliche Sensation. Der
gewohnliche Weg, den uns die Kirche und
ihre Heiligen fiir die Nachfolge Jesu Christi
lehren, ist auch heute noch an Kreuz und
Gnade reich genug, so daB wir nicht nach
verzweifelten Wegen auszuschauen brau-
chen, um einander Heil zu bringen.

Aber sollte vielleicht nach Ansicht der
Dichterin selbst der Weg Veronikas, der so
weit von der geraden Richtung abweicht, als
eine Verirrung ad absurdum gefiithrt werden?
Gesteht nicht Veronika am Ende selbst:
»Und schlieBlich war es der Dechant, der

mich. .. wie ein verstiegenes Kind von dem
gefdhrlichen Steg...herunterholte und mich
auf den sicheren Boden jenmer schlichten
Frommigkeit stelite, auf der ich kiinftig zu
verharren hoffe” (311). Aber das heift doch
nicht, daf} sie ihre Handlungsweise verwirft
und von ihrem Irrtum abriickt. Es ist eher wie
ein Riilhmen, daB durch ein wenn auch ver-
botenes Wagnis das Unmégliche dennoch
erreicht wurde. Selbstverstiindlich muBte der
Ausgang nicht eine Verdammung Veronikas
wegen ihrer Vermessenheit sein. Aber auch
das Erbarmen Gottes setzt das Eingestiind-
nis des Verfehlten voraus. Wohl kann Gott
wauch auf krummen Linien gerade schrei-
ben®, aber dann hiitte eben richtig gestellt
werden miissen, was krumm war., Statt des-
sen erscheint der endliche Sieg Veronikas
nicht wie eine unverdiente, ihren Fehltritt
beschimende Gnade, sondern wie ein Erfolg
ihres Radikalismus. Auch gehiren die Uber-
legungen, mit denen Veronika gerechtfertigt
wird, nicht einer irrenden Romanfigur, son-
dern deutlich der Verfasserin selbst an. So
kann man die Losung des Konfliktes wohl als
ein geistiges Experiment ansprechen, das we-
gen seiner Kithnheit Beachtung verdient. Aber
da die GroSen, mit denen gearbeitet wird,
nur errechnete GroBen sind, denen die Wirk-
lichkeit nicht entspricht, wird das Experi-
ment selbst ohne Frucht bleiben. Jedoch
eines wird bleiben: Die hohe Kraft, die in
dem Wagnis einer solchen Konzeption sicht-
bar wird, kann nicht anders als gleiche
Krafte anregen, die in ihren Ergebnissen
dann gliicklicher sein mogen.

Werner Barzel S.J.

Besprechungen

ERWARTUNG DER EWIGKEIT. Anspra-
chen und Meditationen. Von Philipp
Dessauner. 80 (366 S.) Freiburg i. Br.
1946, Verlag Herder.

Der Heilige kann es wagen, in einer
menschlich fast erschreckenden Einfachheit
und Selbstverstindlichkeit zu den Trauern-
den und Verlassenen und Heimatlosen zu
sprechen. In seinen Heiligen deutet und
trostet in gnadenhafter Unmittelbarkeit der
Herr selbst. Jede andere ,einfache” Rede
ither das ,,Arge” unserer Welt wirkt leicht
peinlich und unwahr. Es spricht sehr fiir den
Ernst und das Gewicht der vorliegenden
»Ansprachen und Meditationen®, dal sie

nicht ohne weiteres verstiindlich sind. Schon
im Vorwort schreibt der Verfasser den Satz:
»Das Leben in seiner Welterfahrung stellt
also die Frage. Das Evangelium antwortet.*
Die Ansprachen griinden ganz im Glauben.
Dieser Glaube ist nicht gleichzusetzen mit
einer allgemeinen und unklaren Christlich-
keit, die heate eine wokl weitreichende, aber
sicher sehr kurzlebige Anziehungskraft auf
geistige Menschen ausiibt. Glaube ist hier
»fides ecclesiastica®, Glaube der katholischen
Kirche. Es scheint in diesem Zusammenhang
besonders bemerkenswert, dafl in dem Kapi-
tel ,,Die Auferstehung des Fleisches® (S.254)
die theologische Begriffsdeutung des Lexi-

477



