Franz Hillig S. J., Vom Schauspiel der Messe

gebracht hat. Genane Zahlen sind mir gegenwiirtig nicht zur Hand, doch
werden es mehr als 20 Dibzesen sein, die heute schon ganz von einheimi-
schem Klerus verwaltet werden. ;

All das erfiillt die Kirche Indiens mit Vertrauen, wenn sie in die Zukunft
blickt. Sonst freilich bietet dieser Blick in die Zukunft manches Unerfreu-
liche. Ein Staat des Siidens, der Staat Travancore, hat leider schon einen sehr
ungliicklichen Prizedenzfall geschaffen. Im Znge der Einfiihrung allgemeiner
Schulpflicht wuBlte der Ministerprisident dieses Staates diese Geseggebung
so zu drehen, dal} sie einen augesprochen christenfeindlichen Charakter an-
nahm und vor allem die Existenz der katholischen Schulen aufs schwerste
gefihrdet. Vergeblich regte sich die katholische Presse Indiens auf; vergeb-
lich warden Protestversammlungen im ganzen Land gehalten. Nur zu klei-
nen Abinderungen liel sich der Minister herbei, im wesentlichen hielt er an
seiner Gesetsgebung fest. Da auch die fithrenden KongreBleute die Einfiih-
rung der allgemeinen Schulpflicht als einen der ersten Punkte ihres Pro-
gramms bezeichnet haben, blicken die Katholiken mit Sorge auf die Zukunft
ihrer Schulen.

Indes, das sind schon keine Eindriicke aus Indien mehr, sondern Zukunfts-
sorgen. Was die Zukunft fiir die Kirche Indiens im SchoBe trigt und wie die
junge und doch so alte Kirche Indiens sich bewahren wird, das kann nur eben
diese Zukunft lehren. '

Vom Schauspiel der Messe
Von FRANZ HILLIG 8. J.

Wenn sich der Priester am Altar mit einem Gebetsruf zur Gemeinde wen-
det, kann es geschehen, daB er keinem einzigen Aufblick, keiner durch das
Auge bestiitigten lebendigen Teilnahme der Gliubigen an seinem Tun be-
gegnet. Vor ihm stehen oder sien lauter in Lesung versenkte Menschen.
Einem Teilnehmer am Gottesdienst wird es kaum anders ergehen, wenn er
einmal zu seinen Nachbarn hiniiberschaut: sie lesen alle in ihrem Gebetbuch.
Und wenn wir auch glauben wollen, daB das, was sie da lesen, mit dem
Geschehen am Altar in enger Verbindung steht, so ist doch reichlich viel
Papier dabei. Bei andern ist es ein ewiges, von der Sucht nach Vollstindig-
keit diktiertes, nervises Herumblittern, das an die Pedanterie erinnert,
mit der iibereifrige Opernbesucher ihr Textbuch studieren, statt die Augen
aufzumachen und sich das Spiel anzuschauen. Statt sich einfach den Ein-
driicken hinzugeben, statt sich rithren, erheben und za etwas GroBem ent-
flammen zu lassen, wie es einmal bei Eckermann heiit (6. Mai 1827), und
wozu freilich, wie man an derselben Stelle nachlesen kann, fiir uns Deutsche
~Courage* gehort. Auch da kommen viele vom iingstlichen Nachlesen nicht
los, wo es wahrhaft nicht notig wire, wie bei den laut vorgebeteten Teilen
der Gemeinschaftsmesse, oder wenn der Priester Evangelium und Epistel auf
Deutsch verliest.

24 | 37



Franz Hillig 8. J.

Hier zeigt sich doch wohl, daB eine an sich sehr berechtigte und wertvolle
Forderung der liturgischen Neubelebung vielfach zu duBerlich verstanden
wird. Es war gut und heilsam, wenn die Gldubigen angeleitet wurden, der
heiligen Handlung mit dem MeBbuch in der Hand zu folgen. Heute, wo sich - .
diese Forderung erfreulicherweise weithin durdagesegt hat, darf vielleicht
ohne Gefahr eines MiBverstindnisses darauf hingewiesen werden, daB die
Messe doch auch ein Schauspiel ist und dem Auge dabei eine wichtige Auf-
gabe zufillt, wir aber dann auch den Mut haben sollten, uns unserer Augen
zu bedienen. Wir meinen, wie der stumme Teilnehmer am heiligen Opfer
zum mitbetenden und mitsingenden werden soll, so sollte er auch von einer
blinden und papierenen zu einer lebendigen und schauenden Teilnahme ge-
fithrt werden.

Denn wenn die Opferhandlung auch in ehrwiirdige und hochheilige Texte
eingebettet ist, so vollzieht sie sich doch zugleich im sichtbaren Raum als
sichtbares Tun. Nicht nur die Griechen, denen die liturgische Formenwelt
Entscheidendes verdankt, waren Augenmenschen. Auch die Minner und
Frauen des Alten Bundes mit seinen groBartigen gottesdienstlichen Festen
und Feiern miissen es gewesen sein. Und sind wir modernen Menschen im
Zeitalter des Films es weniger? Die Kirche weiB, wie stark das Sichtbare zu
uns spricht, und will uns auch durch die sichtbare Schonheit fiihren und
heiligen. Sie trennt nicht die Seele von ihrem Leibe. Das heilige Opfer soll
nach ihrem deutlichen Willen ein Schauspiel sein fiir alle Sinne. Darum hat
die Kirche mit Sorgfalt und Ernst eine Fiille von Weisungen gegeben: fiir
den gottesdienstlichen Raum, fiir den Altar und seine Ausstattung, fiir die
Gewinder des Priesters, fiir sein Singen, Schreiten und Héndebreiten. Diese
., Rubriken® oder Hinweise in roten Lettern sind keineswegs kleinliche Schi-
kane, sondern beweisen, wie ernst die Kirche den #uBleren Vollzug der
Opferfeier nimmt. Sie sind musikalische und choreographische Anweisungen,
damit die heilige Feier zu einem heilig-schénen Fest werde vor Gott und
den Menschen. Diese sollten darum aber auch hinschauen.

Wenn die Orgel einfillt, wenn die Gemeinde sich erhebt, sollten die
Glaubigen sehen und empfinden, wie der Priester, angetan mit den heiligen
Gewindern, aus den Reihen der Gemeinde und in ihrem Namen die Stufen
zum Altar emporsteigt. Blick und Herz sollten ihm folgen. Und wenn sie
schon nicht selbst die Hinde ausbreiten und den Kelch emporheben kénnen,
sie sind doch dabei, sie schlieBen sich in diese Darbringung und dieses
Drama ein, dessen Mithandelnde sie sind. Dies alles war klar und durch-
sichtig in der frithen Zeit, da Priester und Volk die Kultsprache verstanden,
der Priester dem Volk zugekehrt das Opfer darbrachte und sich die ganze
Feier im lebendigen Hin und Wider der Gebetsrufe und Antworten vollzog.
Da war kein Papier als Bindeglied notwendig. Da war alles Anschauung,
Klang und gemeinsames Tun. Es wird lange dauern, bis wir zu einer ahn-
lichen Unmittelbarkeit zuriidifinden. Aber es ist schon viel gewonnen, wenn

372




. Vom Schauspiel der Messe

einer dieses urspriingliche Bild ein fiir allemal in sich aufgenommen hat und
von da aus zu verwirklichen sucht, was ihm mdglich ist.

Paul Clandel hat in einer entscheidenden Phase seines Lebens die Opfer-
feier der Messe so erlebt. In dem autobiographischen Bericht iiber seine
Wende vom Unglauben zum Glauben schreibt er nach einem Hinweis auf
seine bisherige Unwissenheit in der Religion seiner Kindheit: , Aber jegt
entfaltete sich die heilige Handlung vor mir mit einer Herrlichkeit, die alle
meine Einbildungskraft iiberstieg. Ach, das war nicht mehr die armselige
Sprache der Erbauungsbiicher. Das war die tiefste und groBartigste Poesie.
Das waren die erhabensten Gesten, die jemals menschlichen Wesen eigneten.
Ich konnte mich nicht satt sehen an dem Schauspiel der Messe, und jede Be-
wegung des Priesters prigte sich tief in meinen Geist und mein Herz ein.*
(Wege nach Orplid, herausgegeben von Dr. M. Rodkenbach, 8. Bd., S. 26.) Es
dringte ihn, auch unter der Woche so oft wie nur moglich am Opfer teilzu-
nehmen. Wenn aus seiner gesamten Dichtung der Glaube der Kirche so sieg-
reich und strahlend hervorbricht, dann wird die Quelle davon nicht zulegt in
der heiligen Schonheit dieses Schauspiels zu suchen sein, mit dem die briut-
liche Kirche, diese ,,majestitische Mutter”, wie Claudel sie nennt, das Ge-
heimnis ihrer Altire begeht. :

Wie die Einsetzung der Eudharistie ohne die Liebe nicht zu verstehen ist,
s0 ist gleicherweise in ihrer Feier selbst die Liebe aufgebliiht. Es ist wie ein
Uberschwang briutlicher Liebe, wenn man sieht, wie die Kirche die Altire
ihres Geliebten schmiickt, wie sie die Blumen, die Lichter und Diifte ruft;
wie sie kniet und kiiBt und anbetet. Wenn mehr als ein Suchender gerade
durch die Entfaltung des eucharistischen Kultes zum Glauben kommt, dann
ist das etwas anderes als durch die Sinne wirkende Betérung. Dann trifft ihn
durdh alle Verhaltenheit der liturgischen Formsprache hindurch ein Abglanz
der unendlichen Schonheit. Dann hat er die Augen anfgetan und mit ihrer
Hilfe erkannt, was iiber alle Anschauung der Sinne liegt. Am klarsten kommt
heute der Sinn der heiligen Handlung im feierlichen Hochamt zur Anschau-
ung. Da kann man am ehesten die Messe als Schauspiel sehen lernen. Und
vom Hochamt her miiBte man dann versuchen, die vielfach zusammen-
gedringten und abgekiirzten Handlungen der Stillmesse zu verstehen.

Freilich set die Messe als Schauspiel voraus, daB sie tatsichlich als Schaa-
spiel gefeiert werde. Und so wird dieser Ruf zuallererst eine Einladung an
den Zelebranten selbst, d. h. an den Priester, der die Messe »zelebriert®.
Bis in die profane Sprache hinein wird dieses Wort gebraucht, um ein be-
sonders feierliches, geradezu sakrales Tun zu bezeichnen. Doch wie oft ge-
schieht ‘es, daB den Gliubigen gerade dort, wo der Ursprung und das Vor-
bild aller Zelebration gelegen ist, im hochheiligen Opfer des Altars, eine
Enttiuschung erwartet. Es wird der Gemeinde gar kein Schauspiel geboten,
und man kinnte sich fragen, ob das Abwandern der Augen vom Altar zum
Gebetbudh nicht anch darin seinen Grund hat. Wohl scheint es seltener vor-
zukommen, daB ein Priester das Opfer hastig und ehrfurchtslos darzubringen

373



Franz Hillig S.J.

wagt, womit er den Herrn und die Gemeinde beleidigt und seinem eigenen
priesterlichen Ansehen mehr schadet, als. er ahnt. Aber sind sich die andern
alle bewuBt, daB es mit einer genauen Befolgung der Rubriken, ja sogar mit
einer frommen Zelebration allein noch nicht getan ist, daB die kultischen
Formen menschlich und religiés mit Inhalt gefiillt und durchgebildet sein
wollen, damit sie in Heiligkeit schon seien und wahrhaft ein Schauspiel?

Die wichtigste Quelle wiirdiger Zelebration wird immer die ganz priester-
lich durchformte Personlichkeit sein. Das heilige Tun ruft nach dem heiligen
Ausspender und Verwalter der Geheimnisse Gottes (1 Kor 4, 1). Nirgends
kommt uns so brennend wie am Altar zum BewuBtsein, wie es nur eine
Traurigkeit gibt: daB wir keine Heiligen sind (Léon Bloy). Da helfen keine
duBleren Rezepte. Aber es gilt auch umgekehrt: jede Bemiihung des Geist-
lichen um eine Vertiefung seiner priesterlichen Personlichkeit wird am Altar
ihre Frucht tragen, auch vor den Menschen. Das gliubige Volk hat dafiir ein
sehr feines Empfinden.

Aber zur lebendigen und gliubigen Ehrfurcht muB noch ein Doppeltes hin-
zukommen. Zuerst ein vertieftes Eindringen in den Sinn der heiligen Hand-
lung, zumal in den Sinn der Gesten und Bewegungen, in denen sie
sich sichtbar darstellt. Andacht allein geniigt hier nicht. Es soll die Absicht
der Kirche verwirklicht werden. Es gilt z. B. wihrend des Vollzugs im Be-
wuBtsein zu tragen, welchen Sinn es hat, wenn der Priester beim Dominus
vobiscum die Arme ausbreitet. Wie kann er sonst ausdriidcen, was die Kirche
damit bezweckt, ,Der Priester kiiit den Altar... Der Altar ist Christus,
von Christus kommt alle Erlésungsgnade; der Priester empfingt also durch
den Kull von Christus die Gnadenkraft; dann wendet er sich zum Volke mit
ausgebreiteten Hinden und spricht so das Dominus vobiscum; er will also die
vom Altar geschopfte Gnade mit offenen Hinden der versammelten Ge-
meinde zuwenden. Oder sagen wir noch besser: Der Priester holt Christus
selbst durch den Kull vom Altar und iibergibt ihn durch den GruB dem Volk.
Durch die Verbindung von Wort und Zeichen wird uns der GruB erst ganz
bedeutungsvoll: Er ist kein bloBer Wunsch, er wird Mysterium, er wird
Wahrheit und Gnade.” (MeBerklirung von Pius Parsch, Klosterneuburg
1937, S. 116f.) Das ist ein Beispiel. Wer denkt daran bei dem oft so
gewohnheitsmiflig dargebotenen und empfangenen heiligen GruB, Und wo
finden Priester und Laien eine leicht faBliche und zugingliche Erklirung
der heiligen Handlung in ihrer Sichtbarkeit? Das Buch von Parsch gehért zu
denen, die hier nicht enttiuschen.

Aber es muBl noch auf ein Lettes hingewiesen werden. Frommigkeit und
Sachkenntnis geniigen allein noch nicht. Zu ihnen muB die Durchformung der
Haltung, der Gebirden, der ganzen Darbringung des Opfers hinzutreten.
Das fromm und heilig Gemeinte soll sich auch sichtbar und eindrudksvoll vor
dem Auge der Gemeinde entfalten. Denn nicht ohne weiteres ist die Andacht,
die der Priester empfindet, auch aus seiner Gebiirde, Haltung und Sprache
abzulesen. Ob wir es wollen oder nicht, sobald wir vor der Gemeinde an

374




Vom Schauspiel der Messe

den Altar treten, sind wir ein Schauspiel geworden fiir die Engel und die
Menschen (1 Kor 4, 9). Die klare Folgerung ist, daB der Priester suchen muB,
die solchem &ffentlichen und sichtbaren Tun immanente Formsprache zu
erlernen und zu vervollkommnen.

Mag uns Nordlindern eine geringere Ausdruckskraft in Haltung und Ge-
birde verlichen sein und kiinstlerisches Empfinden manchem abgehen, es
gehort doch zur Natur des Menschen, daB nicht nur der Mund von dem iiber-
flieBt, wes das Herz voll ist. Was uns als Glaube, Ehrfurcht und Andadht er-
fiillt, dringt in unserer ganzen Erscheinung nach aulen. Vor allem wiire es
wichtig, die noch bildsamen jungen Kleriker auf diesen Kreis kultischer
Aufgaben hinzuweisen und ihr Gefiihl fiir diese Dinge zu veredeln. Durch
Ubung und gegenseitiges Sich-aufmerksam-machen liBt sich da vieles bessern.
Dabei pflegt nichts wirksamer zu sein als das Beispiel eines verehrten Leh-
rers, der selber in vorbildlicher Weise das Opfer darbringt. Daran kann sich
fiir ein ganzes Priesterleben die Freude an der wiirdigen, heilig-schénen Ze-
lebration entziinden.

Freilich tut sich hier am Gegenpol der Lissigkeit eine neue Gefahr auf,
nimlich die einer iibersteigerten BewuBtheit, eines gezierten, theatralischen
Gehabens. Alles menschliche Beginnen ist bedroht und die reife Tugend ein
Zustand schwer zu erreichender Ausgewogenheit. Der Kunst gegeniiber ist
die Liturgie zuriidchaltend (vgl. Andreas Jungmann SJ., Die liturgische
Feier, Pustet, Regensburg 1939, S. 40ff.), und nichts ist schlimmer als eitles,
affektiertes Wesen im Heiligtum. Doch wird das den eifrigen Priester nicht
davon abschrecken, nach dem Gipfel zu streben, der sich zwischen beiden
Extremen erhebt. Dieser Gipfel ist die in Ehrfurcht, Andacht und Schénheit
gefeierte Messe: vom Priester gefeiert, nicht um selber etwas zu sein und zu
gelten — ,,Der Priester am Altar hat kein Antli* —, sondern in dem Wis-
sen, wessen Stelle er da vertritt, wer durch ihn handelt, und um der Ge-
meinde nach dem Willen der Kirche das Schauspiel zu bieten, das mitzufeiern
sie um den Altar geschart ist.

Es wird noch andere Einwiinde geben. Der Mann der Praxis wird sagen: zu
einer solchen Zelebration fehle zum mindesten eines — die Zeit. Tatsichlich
verfithrt kaum etwas den Priester so leicht zu einer hastigen Darbringung
des Opfers wie die an vielen Orten in kurzen Abstiinden aufeinander folgen-
den Gottesdienste. Manchmal mag eine tragische Notwendigkeit vorliegen.
Aber im iibrigen ist dies ein MiBstand, den es unbedingt zu bekiimpfen gilt.
Es heiBt geradezu die Dinge auf den Kopf stellen, wenn z. B. von vornherein
eine knappe Stunde fiir ein Hochamt angesett wird und dann auBer der
MeBfeier selbst eine ausgedehnte Kanzelvermeldung, die Predigt und das
Austeilen der Kommunion an einen groBen Teil der Gemeinde in diese
Stunde hineingezwiingt werden muB. Die Zeiten sind umgekehrt so zu legen,
daB all diese Funktionen ruhig und wiirdig vonstatten gehen kinnen. Wenn
mehr Gliubige zum Tisch des Herrn gehen, dauert die Feier entsprechend
linger, wie an den Tagen, da fiinf oder sechs Lesungen sind statt einer. Das

375



Franz Hillig S. J., Vom Schauspiel der Messe

sollte doch selbstverstindlich sein. So sehr piinktlicher Beginn der Gottes-
dienste anzustreben ist, ein Selbstzwedk darf er doch nie werden; est ist ein
seltsames Lob, das einmal einer Sakristei gespendet wurde: sie sei so etwas
wie ein ,.geistlicher Bahnhof*, so sehr halte es der Herr Pfarrer mit der
piinktlichen Abwicklung der folgenden Gottesdienste.

Zur Schulung der Priester und Seminaristen miite die Unterweisung der
Laien und vor allem der Jugend kommen. Schon die Kinder miiBten die
Messe als Schauspiel, in dem sie Mithandelnde sind, erleben; gerade zur
kindlichen Seele spricht die wunderbar eindrucksvolle Anschaulichkeit der
liturgischen Feier. Es ist nicht mit dem Lernen und Wissen getan. Es gilt zu
schauen und mitzuerleben. Mehrfach ist in legter Zeit die Sorge geiuBert
worden, ob nicht die Teilnahme am heiligen Opfer heute oft reichlich .,ge-
konnt“ wirke; die Frage sei, ob die Menschen und gerade die jungen Men-
schen dabei auch wirklich beten. Das Ganze wirke manchmal wie eine
socheinfunktion® (vgl. z. B. H. v. Lassaulx in der Kirchenzeitung fiir das
Bistum Kéln, 5. Juni 1947, S. 72). Man hat das Wissen iiberschagt. Man ist
im vollstindigen und liickenlosen Mitbeten zum Wettlauf mit dem Priester
verleitet worden und hat die innere Freiheit verloren, wo doch die Liturgie-
geschichte lingst weiB, daB manches nur Privatgebet des Priesters ist und
daB die alte Kirche Pausen fiir stilles, personliches Beten sehr wohl kannte.
Wir wollen nicht zu dem naiven Symbolismus eines P. Martin von Cochem
zuriick, aber hat eine liturgiewissenschaftliche ,,Aufklirung®” es immer ver-
standen, an seine Stelle etwas ebenso Tiefes und Lebendiges zu segen? Was
wir meinen, ist keine Kritik an den dankenswerten Bestrebungen einer Neu-
belebung der liturgischen Feier, sondern ein stirkeres Hineinbeziehen des
lebendig Geschauten. Der Hauptton muB auf das Begreifen des Gesamt-
geschehens gelegt werden, auf ein lebendiges Erfassen der ,,Gestalt”.

Das fiihrt dann zur Freude und zur Freiheit, zu einem Driiberstehen, das
nicht darch einen Wust von Einzelheiten gehemmt wird. Es geht also um ein
Hinauswachsen iiber die Stufe des ingstlichen Herumblitterns und sklavi-
schen Nachlesens. Dann ist der ,,Schott* kein Hindernis mehr, sondern nur
noch Hilfe. Und wer im Wirbel des Zeitgeschehens um sein MeBbuch gekom-
men ist, der kann dann auch ohne jedes Buch lebendigen Anteil am Opfer
nehmen; denn er kennt seine innere Wesensstruktur und hat gelernt, sie aus
dem Tun des Priesters abzulesen. Die Messe als Schauspiel, das heifit fiir den
Priester: die wiirdige und ausdrucksvolle Feier der heiligen Geheimnisse.
Das heiBt fiir die Gliubigen: Blick und Herz zum Altar. Nicht am Buch-
staben hingen bleiben, sondern den Geist iiber alles stellen. Mitsingen und
mitbeten, hinschauen und hinhéren. Dann wird sich die volle Schénheit und
Gnadenfiille dieses Schauspiels erschlieBen, das uns jeden Morgen mit seinem
unerschopflichen Reichtum ruft.

376




