Wiadimir Szylkarski, Solowjew und Dostojewskij

alle eingedrungen ist: die niedrige, irdische Gesinnung, die Ichbesessenheit,
die schrankenlose Habgier und Herrschsucht, besonders aber den Geist der
Unaufrichtigkeit, der Heuchelei und Verlogenheit. Das aber bedeutet Selbst-
besinnung und Umkehr. Fiir alle ohne Ausnahme sind die Worte des be-
kannten englischen Verlegers Victor Gollancz beherzigenswert. Tro der
furchtbaren Leiden, die das Nazi-Deutschland seinen jiidischen Glaubens-
genossen zugefiigt hat, schreibt er im Vorwert seines Buches ,,In darkest.
Germany* (London 1947): ,,Nichts kann die Welt retten als eine allgemeine
BuBe an Stelle des selbstgerechten, beharrlichen Hinstarrens auf die Bosheit

der anderen; denn wir alle haben gesiindigt und tun es noch auf die schreck-
lichste Weise."

Solowjew und Dostojewskij'
Von WLADIMIR SZYLKARSKI

Dostojewskij stand sein Leben lang und Solowjew in der ersten Lebens-
periode, die bis zu seinem 28. Jahre reichte, auf dem Boden der russisch-
messianistischen Geschichtsauffassung.

Den ersten und wichtigsten Grundsa dieser Auffassung haben ihre Ver-
treter der allgemeinen christlichen Weltanschauung entnommen. Der Sinn
des gesamten Weligeschehens bestehe in der Heimholung der gesamten
Schopfung, die durch den Siindenfall von der Quelle ihres wahren Lebens
abgefallen sei, in die verlorene Einheit mit ihrem Schopfer. Christus als
Gottessohn und Mensch zugleich vereinige zum ersten Male in der Geschichte
des Weltalls und der Menschheit das Géttliche mit dem Menschlichen, um in
der von ihm gestifteten Kirche die Menschheit seinem heiligen Reiche ent-
gegenzufiihren. Dieser Reichsgedanke tragt als Hauptsiule das ganze michtige
Gewolbe der christlichen Weltanschauung. Seine tiefste und eindrucksvollste
Ausgestaltung verdankt er dem groBten lateinischen Kirchenvater, dem hei-
ligen Augustinus, in seinem ,,Gottesstaat™.

Diesen Reichsgedanken macht sich der russische Messianismus zu eigen und
kniipft an ihn die Frage nach dem weltgeschichtlichen Sinn und der Sendung
des russischen Volkes an. Die russische Erde ist ihm das ,heilige Ruflland®,
das russische Volk das ,,Gottiridger-Volk*. Der Heiland habe es zur Vollendung
seines Werkes auf Erden erwihlt, weil es die Wahrheit seiner heiligen Lehre
in ihrer ganzen Reinheit erhalten habe. Die Kirche des Abendlandes sei in
den letsten Jahrhunderten des ersten Jahrtausends dem Glauben Christi un-
treu geworden, und so miisse sie von Rechts wegen die Schliissel seines ewigen
Reiches, die urspriinglich beiden Kirchen gehorten, an die rechtgliubige
Kirche des Ostens abtreten, die in Byzanz ihren Mittelpunkt gehabt habe.

1 Antrittsvorlesung an der Universitit Bonn. In stark umgearbeiteter und erweiterter Gestalt
erscheint der Aufsatz in den ,Kleinen Schriften aus der Sammlung Deus et anima®
(Universitits-Verlag Bonn) Heft 2. ;

105



Wiadimir Szylkarski

Nach dem Verfall des byzantinischen Reiches sei die russische Kirche der
eigentliche und einzige Verwalter des ganzen Erbes Christi.

Dieser Anspruch auf den ausschlieBlichen Besiz der reinen Wahrheit
Christi 148t sich schlechthin nicht rechtfertigen. In den grundlegenden dogma-
tischen Lehren stimmen beide Kirchen miteinander iiberein. Die Griinde der
Trennung liegen ausschlieBlich in den verschiedenen Wegen, die die geschicht-
liche Entwicklung des Ostens und des Westens eingeschlagen hat. Die histo-
rischen Wege Roms, so behaupten die Ostchristen, seien falsch gewesen, und
dadurch sei das von ihm geleitete Abendland zuerst zur Entstellung und dann
zur villigen Verleugnung, ja sogar zur erbitterten Bekimpfung des Werkes
Christi gekommen.

Die leidenschaftlichen Versuche, die Reinheit der in der Ostkirche auf-
bewahrten Wahrheit durch die Ablehnung der historischen Wege der abend-
landischen Christenheit nachzuweisen, bilden den dritten wesentlichen Grund-
zug des russischen Messianismus. Man kann gewissermaBen von drei Grund-
sdulen sprechen, auf denen der Gesamtbau dieser Geschichtsphilosophie
ruht. Erweist sich die dritte im Kampfe gegen die Kirche des Abend-
landes errichtete Grundsiule als nicht standfest, so bleiben die beiden ersten
Grundsiulen, die doch aus keiner christlichen Geschichtsphilosophie ent-
fernt werden konnen, weiter bestehen, der russische messianistische Bau
mit seinem Anspruch auf den ausschlieBlichen Besig der christlichen
Wahrheit bricht vollig zusammen. Es ist also nicht verwunderlich, dafl alle
Vertreter des russischen Messianismus, vor allem seine eigentlichen Be-
griinder, die sogenannten Slawophilen mit Iwan Kirejewskij und Chomjakow
an der Spitge, auf den Ausbau dieser dritten Siule den griBten Wert legen.
Die begrifflichen Mittel zu diesem Ausbau entnehmen sie vor allem der
deutschen idealistischen Romantik, also einer Schopfung des abendlindischen
Geistes. Daraus ergibt sich eine hochst widerspruchsvolle Lage: In Ermange-
lung eigener Waffen bekimpfen die russischen Messianisten das Abendiand
mit den Waffen, die eben dieses Abendland in einer groBen Epoche seiner
geistigen Entwicklung geschmiedet hatte. Sie seen ohne weiteres den Geist
des Abendlandes gleich mit dem der europiischen Romantik so verhaBten
Geist der sogenannten Aufklirung, fithren die schwersten Geschiige ins Feld,
welche die Romantik in ihrem erbitterten Kampf gegen die Aufklirung
glinzend erprobt hatte, und feiern dann den Sieg dieser Geschiige als end-
giiltige Niederlage des Geistes des ,,faulen” Abendlandes. Diesen Weg geht
in seiner ersten Lebensperiode auch das grifite philosophische Genie, das
RuBlland hervorgebracht hat, Wladimir Solowjew. Mit unvergleichlicher Kraft
und Kunst verwertet er die begrifflichen Mittel, die der abendlindische Geist
in den zweieinhalbtausend Jahren seiner Entwicklung geschaffen hat, zum
stolzen Bau einer Weltanschauung, die zuniichst ganz in den Dienst des
russischen messianistischen Traumes gestellt ist. In den zwischen seinem
21. und 28. Lebensjahre geschriebenen Werken vollzieht der frithreife Genius
die allseitige Begriindung und Entwicklung eines Weltbildes, in dem der

106



<

Selowjew und Dostojewskij

Glaube an die messianische Sendung des russischen Volkes seine bei weitem
vollkommenste Rechtfertigung findet. Der junge Solowjew ist der eigent-
liche Vollender des russischen Messianismus.

Von der ersten Grundsidule, die allen Gestaltungen der christlichen Philo-
sophie gemeinsam ist, sagt der hervorragendste deutsche Interpret Solowjews,
Friedrich Muckermann, daB ,seit Augustinus’ Tagen der Reichsgedanke, wie
er im Sehnen der heutigen Menschheit wieder aufbricht, niemals so um-
fassend, so tiefsinnig, so begeistert gefeiert worden ist wie von unserem
Dichter-Philosophen*. — Auch die zweite Siule — den Glauben an das
russische Vaterland, das das Erbe Christi in seiner ganzen Reinheit auf-
bewahrt habe und deshalb die Pforten des ewigen Reiches der Menschheit
zu 6ffnen berufen sei — baut und schmiickt der junge Denker in groBartiger
Weise aus. Dieselbe Sorgfalt widmet er auch der Auffiihrung der dritten
Siule, wenn auch nicht so, dal sie den ganzen Vordergrund seines Denkens
einndhme. Der Kampf gegen die angeblich antichristlichen Wege Roms wird
von dem jungen Denker nicht wie bei seinen slawophilen Vorgingern in
gelegentlichen EinzelvorstoBen ausgefochten, sondern entwickelt sich zu
einem groBangelegten Generalangriff, der von einer einheitlichen geschicht-
lichen Schau ausgeht. Die gesamte geistige Entwicklung des Abendlandes,
deren Richtung von Rom bestimmt wurde, schildert Solowjew als einen not-
wendigen, folgerichtigen Abstieg von der urspriinglichen Héhe des christ-
lichen Glaubens und Lebens.

Diese Auffassung gewinnt dadurch eine auBerordentlich eindrucksvolle
Einheitlichkeit, da} er auf die Hauptstufen dieses Abstiegs den evangelischen
Bericht von den drei Versuchungen Christi ibertrigt. Den Ver-
suchungen, denen der Heiland siegreich widerstand, sei der von Rom in
seine Grundbahnen gelenkte Geist des Abendlandes vollig erlegen. Dies
geschah allerdings nicht auf einmal, sondern in drei wéhrend langer Zeit-
abstinde aufeinanderfolgenden Entartungsstufen seiner Geschichte. Auf die
erste Stufe, der die weiteren notwendig folgen muBten, sank der Geist des
Abendlandes, das damals von Rom restlos beherrscht war, indem er der
Verlockung der dufleren Macht verfiel. Die katholische Kirche habe
das Schwert der romischen Casaren ergriffen und mit Machtmitteln des
Staates die Verwirklichung ihrer Ziele zu erreichen versucht. Sie habe damit
den Glauben an die sittliche Kraft des Guten, die der Heiland ihr offenbarte,
aufgegeben, ihr ganzes Vertrauen auf die dullere Macht gesetst und damit
den verhiingnisvollsten Irrweg betreten, auf den der Satan vergebens Christus
zu locken versuchte.

Der Irrweg des Katholizismus wurde im Westen allerdings erkannt. Dies
fithrte aber nicht zur Heilung des Ubels. Auf den Irrweg der Macht folgte
der zweite Irrweg: Das Abendland verfiel der rationalistischen Hybris, dem
Hochmut des Verstandes. Auf diesen Irrweg habe sich der Protestan-
tismus begeben, der an.die Stelle der Offenbarung die Entscheidungen der
menschlichen Vernunft oder, genauner gesagt, des beschrinkten menschlichen

107



Wiladimir Szylkarski

Verstandes geset habe. Seitdem bewege sich der Protestantismus auf der
abgleitenden Ebene, die zum Rationalismus fiihre. SchlieBlich wird der ge-
samte Inhalt sowohl des Wissens als des Glaubens aus der abstrakten Tatigkeit
der Vernunft abgeleitet. Die sogenannte ,,Aufklirung® fiihrt diese Ableitung
in oberflichlicher, der deutsche Idealismus in tiefsinniger Weise durch. Im
Hegelschen Panlogismus, der die gesamte Wirklichkeit auf die dialektische
Bewegung der abstrakten Begriffe zuriickfiihrt, ist das legte Wort dieser
ganzen Entwicklung ausgesprochen.

Dieser Hochmut des Denkens, der das Abendland auf seinen zweiten Irr-
weg fiihrte, wurde von zwei Seiten entlarvt. Auf dem praktischen Gebiete
erwies sich die Vernunft als vollig machtlos den tierischen Instinkten und
Leidenschaften gegeniiber, die bei allen groBen geschichtlichen Umwilzungen
der Neuzeit mit erschreckender Klarheit in Erscheinung traten. Auf theore-
tischem Gebiete wurde die AnmaBung der ,,reinen® Vernunft, die in der
Erfahrung gegebenen Tatsachen in lauter abstrakte Begriffe unter Aus-
schaltung aller Empirie aufzulésen, ad absurdum gefiihrt. Die bestrickende
Entwicklung der deutschen panlogistischen Spekulation endete mit ihrem
kliglichen Zusammenbruch, und in den Ruinen des Riesentempels der reinen
selbstherrlichen Vernunft habe der dritte und schlimmste Irrweg des Abend-
landes seinen Anfang genommen, der sich als der materialistische Hochmut
des Fleisches bezeichnen liBt: Steine will das Abendland in Brote ver-
wandeln und dadurch allen Hunger, sowohl den leiblichen als auch den geisti-
gen stillen. Dadurch ist das Werk Christi vollig zerstort und vernichtet wor-
den. Das Abendland sei in den Hauptstufen seiner geistigen Entwicklung
allen drei Versuchungen des bisen Geistes restlos erlegen. Die Schuld an der
ganzen Entwicklung trage die Kirche Roms: Der bose Geist habe diese
Kirche und das von ihr in seinen Grundlagen gestaltete Abendland ganz in
seine Bahnen gelockt und so einen niederschmetternden Sieg iiber den Geist
Christi davongetragen.

Die alte, philosophisch noch wenig unterbaute russisch-messianistische Ge-
schichtsauffassung mit dem von ihr riickhaltlos unterstiitzten Anspruch der
griechisch-orthodoxen Kirche auf den alleinigen Besiz der Wahrheit hat
Solowjew im Rahmen einer allseitig entwickelten Weltauffassung gestaltet. Das
Auftreten des jungen Denkers wurde im slawophilen Lager von den Leuten
wie Iwan Aksakow und Samarin mit lautem Jubel gefeiert. Die Ansichten und
Bestrebungen des slawophilen Kreises teilte in allem Wesentlichen der grofite
Romanschriftsteller RuBlands, Fedor Michailowitsch Dostojewskij. Es ist
von vornherein anzunehmen, daB die tiefste und allseitigste Gestaltung der
Ideen, die dem genialen Dichter seit seinen sibirischen Zuchthausjahren teuer
waren und die er auch in seinen kiinstlerischen Werken, soweit es eben
ging, zum Ausdruck zuo bringen suchte, auf ihn den groBten Eindruck machen
mufite. Diese Vermutung wird zur GewiBheit, wenn man die personlichen
Beziehungen des alten Dichters zu dem jungen Denker in Betracht zieht.

Die erste Bekanntschaft Dostojewskijs mit Solowjew fillt in das Jahr 1873.

108



Solowjew und Dostojewskij

Der junge Denker hatte eben seine Studien beendet und stand kurz vor dem
AbschluB seiner Magister-Dissertation ,,Krisis. der abendlindischen Philo-
sophie®. Diese Jugendschrift enthilt im Keime alle Grundelemente der Welt-
anschauung, die Solowjew in der ersten Periode seines Lebens vertrat. Der
junge Philosoph machte auf den alten Dichter, wie dessen Witwe in ihren
..Lebenserinnerungen bezeugt, sofort ,.einen bezaubernden Eindruck®, ,,Je
ofter mein Mann — lesen wir dort — mit ihm zusammenkam und sich mit
ihm unterhielt, um so mehr gewann er ihn lieb und schiigte seinen Geist und
seine griindliche Bildung.* Der wundervolle Kopf des jungen Schwirmers
erinnert Dostojewskij ,,an eines seiner Lieblingsbilder, den Kopf des jungen
Christus* von Annibale Carracci (ebd.). Er findet eine erstaunliche Ahnlich-
keit ,,im Gesicht und Charakter Solowjews mit seinem verstorbenen Freund
Schidlowskij, der auf ihn in seiner Jugend einen groBen und wohltitigen
EinfluB hatte. Die acht Jahre, in denen die rasch erfolgte Anniherung sich
allmahlich in die innigste Freundschaft verwandelte, sind bei Solowjew mit
dem Ausbau seiner ersten, russisch-messianistischen Philosophie ausgefiillt.
In Dostojewskijs Seele aber giiren und reifen Gedanken und Bilder, die ihre
vollendetste Gestaltung in seinem legten Meisterwerke, den ,,Briidern Kara-
masow** finden. Beide Minner stehen fest auf demselben geistigen Boden des
alten slawophilen Messianismus. Der SchluB}, der junge Denker habe sich in
seiner Entwicklung der slawophilen Grundideen von seinem 22 Jahre dlteren
Freunde weitgehend beeinflussen lassen, liegt nahe und wird auch von den
Dostojewskij-Forschern ohne weiteres gezogen: Den ,,Lieblingsjiinger Dosto-
jewskijs* nennt ihn z. B. der neben Guardini wohl bedeutendste deutsche
Interpret des genialen Romanschriftstellers, Theodor Steinbiichel. Dennoch
erweist sich diese Ansicht bei niherer Uberlegung als nicht stichhaltig.
Worin konnte Dostojewskij Solowjews ,,Meister” gewesen sein?

In die erste Beriithrung mit dem Altmeister des russischen Romans kam
Solowjew erst dann, als seine Weltanschauung, wie gesagt, in ihren Grund-
linien bereits ausgebildet war. Dostojewskij war ein genialer Dialektiker, der
die brennenden Grundfragen der religiosen und philosophischen Weltanschau-
ung mit urwiichsiger Kraft stellte und unter groBter Anspannung seiner
geisticen Fihigkeiten mit ihnen rang, ohne zu einer wenigstens ihn selbst
befriedigenden Losung zu gelangen. Solowjew besaBl mindestens die gleiche
dialektische Kraft des Denkens, aber er verband damit eine ebenso erstaun-
liche systematische Begabung. Die dialektische Bewegung der Begriffe bleibt
bei ihm nicht vor den Toren eines abschlieBenden, systematisch durchgebilde-
ten Gedankengebiudes stehen. Dieser Bau wird mit allen Mitteln errichtet,
die ihm seine tiefgriindige philosophische Bildung zur Verfiigung stellte.
Dostojewskijs Bildung blieb sein Leben lang bruchstiickartig; sie ging fast
nie auf die ersten Quellen zuriick und wurde ihm meist von seinen Freunden
vermittelt. Unter diesen Freunden war Solowjew bei weitem der bedeutendste
und in den leggten acht Jahren des Lebens Dostojewskijs auch der nichste.
So konnte es nicht ausbleiben, daB Solowjew in der Welt der religionsphilo-

109



Wiadimir Szylkarski

sophischen Ideen allmihlich zu einem Fiihrer Dostojewskijs wurde. Gerade
dieser Fiihrung verdankte der groBe Romanschriftsteller zu einem sehr
erheblichen Teil den hohen religionsphilosophischen Aufschwung, den wir in
seinem legten Meisterwerke bewundern. Von einer ,,Schiilerschaft® Solowjews
kénnte nur dann die Rede sein, wenn es gelinge, in der Gedankenwelt Dosto-
jewskijs auch nur einen Bestandteil nachzuweisen, den sein vermeintlicher
»Jinger* von ihm iibernommen hitte. Dieser Nachweis ist aber von keinem
Dostojewskij-Forscher erbracht worden. Man zieht nur aus der auf den ersten
Blick in die Augen fallenden Gemeinsamkeit der Grundideen der beiden
Freunde den SchluB, daB im Verkehr der beiden Freunde der iltere der
gebende und der jiingere der empfangende Teil gewesen sei, ohne zubedenken,
daf} diese Gemeinsamkeit sowohl durch einen weitgehenden Einfluf Dosto-
jewskijs auf Solowjew als auch umgekehrt erklirt werden kann. Hier sei der
Versuch unternommen, die legtgenannte Moglichkeit als diejenige zu er-
weisen, die uns den Schliissel zur Entstehungsgeschichte der beriihmtesten
Schopfung des groBen Schriftstellers, seiner ,,Legende vom GroBinquisitor®,
liefert.

Den Kern der Legende bildet die Ubertragung der biblischen Erzihlung
von den drei Versuchungen Christi auf das historische Werk der abend-
lindischen Kirche. Wir haben es darin mit der kiinstlerisch vollendetsten Kro-
nung aller Versuche der Slawophilen zu tun, den unverfilschten christlichen
Glauben in den ausschlieBlichen Besig der Ostkirche zu nehmen, Solowjew
vollzieht diese Ubertragung in den ,,Vorlesungen iiber das Gottmenschen-
tum®, die er in den ersten Monaten des Jahres 1878 in Petersburg vor einem
groBen Zuhorerkreis gehalten hat. Dostojewskij gehorte zu den regelmiBigen
Besuchern dieser Vorlesungen, in denen die Weltanschauung Solowjews in
ihrer ersten Gestalt den allseitigsten Ausdruck gefunden hat. Mit voller
Sicherheit kann angenommen werden, daB die Gedanken, die Solowjew in
diesem Meisterwerk seiner Jugend entwickelt hat, in den vorhergehenden
fiinf Jahren den Gegenstand der lebhaftesten Auseinanderseung zwischen
den Freunden bildeten. Gerade um die Zeit, in der die Ideen der ,,Vor-
lesungen iiber das Gottmenschentum® ihre reifste Darstellung fanden, wurde
der freundschaftliche Verkehr zwischen Dostojewskij und Solowjew be-
sonders innig. Mitte Mai 1878 stirbt das geliebte Kind Dostojewskijs, Aljoscha.
Der Vater ist aufs tiefste erschiittert und sucht vergehens, sein seelisches
Gleichgewicht wiederzugewinnen. Sein Gemiitszustand beunruhigt aufs stirkste
seine treue Lebensgefdhrtin, und um ihrem Gatten neuen Mut zum Leben
einzuflofen, iiberredet sie ihn, eine Reise nach der berithmten Einsiedelei
Optina Pustyn zu unternehmen. Dostojewskij leidet oft unter schwersten
epileptischen Anféllen. Allein kann er nicht reisen. Da findet seine Gattin
unter den Freunden ihres Mannes keinen, der geeigneter wire, den kranken,
Dichter zu begleiten und notigenfalls zu pflegen, als Solowjew.

Der Besuch der Optina Pustyn mit ihrem berithmten Staret, dem heilig-
miéBigen Einsiedler Ambrosius, macht auf beide den tiefsten Eindruck. Das

110



Solowjew und Dostojewskij

Idealbild des Starets Sossima in den ,,Briidern Karamasow* ist nach dem Vor-
bild dieses Optiner Stareyy gezeichnet. ,,In fréhlicher Stimmung und wesent-
lich beruhigt* kehrt Dostojewskij zu seiner Familie zuriick. Die Gedanken
und Bilder, die er so lange in seiner Seele trug und die er in seinen friitheren
Werken nur teilweise zu einem noch nicht ganz vollendeten Ausdruck bringen
konnte, reifen zusehends in der reinen stirkenden Luft der Optiner Ein-
siedelei und im stindigen Verkehr mit dem geliebten Freunde. Die folgenden
Monate sind vom intensiven dichterischen Schaffen ausgefiillt. Im nichsten
Jahre sind die beiden Hohepunkte des Romans, ja des gesamten Schaffens
Dostojewskijs iiberhaupt, das fiinfte Buch mit dem ,,GroBinquisitor* und
das sechste mit dem ,,Russischen Monch* bereits vollendet. Mit Sicherheit
darf geschlossen werden, dafl ein Dichter, der so leidenschaftlich an seiner
Kirche hing, der von einem so starken Glauben an die messianische Sendung
seines Volkes erfiillt war, einem Denker, in dessen Schaffen er die vollendete
Rechtfertigung seiner Liebe und die vollkommenste Begriindung seines Glau-
bens fand, die nachhaltigsten Anregungen verdankte. Sind ihm auch manche
abstrakte Gedankenginge der Solowjewschen Spekulation, die sich oft in die
kiihlen Regionen des reinen Gedankens erhoben und dabei die Verbindung
mit der lebendigen Erfahrung zu verlieren schienen, fremd, ja vielleicht
sogar unzuginglich geblieben, das wundervolle Ganze muBte ihn aufs stirkste
anziehen. In diesem Ganzen muBten gerade jene Bestandteile auf ihn einen
tiberwiltigenden Eindruck machen, die seine festeste Uberzeugung in einer
groBartigen, auch kiinstlerisch vollendeten Schau zum Ausdruck brachten.
Zu diesen Bestandteilen gehorte gewil die von Solowjew vollzogene Uber-
tragung der Erzihlung von den drei Versuchungen Christi auf das historische
Werk der romischen Kirche. Diese Ubertragung vollziechen beide Freunde,
nur tut dies der jiingere vor dem ilteren, und wenn irgendwo, so ist hier
der SchluB auf die urspriingliche Abhingigkeit der zeitlich jiingeren Schopfung
von ‘der dlteren nicht nur zuldssig, sondern sogar notwendig.

Ein Unterschied zwischen Dostojewskij und Solowjew darf allerdings nicht
iibersehen werden. Bei dem jungen Denker erliegt das Abendland den Ver-
lockungen des bosen Geistes nicht auf einmal, sondern in den Hauptepochen
seiner geistigen Geschichte; bei dem Altmeister des russischen Romans ver-
fillt die katholische Kirche in dem Zeitabschnitt, in dem die rechtgldubige
Kirche des Ostens sich von ihr trennt, allen Versuchungen zugleich. Da aber
der Irrweg des Katholizismus die volle Verantwortung auch fiir die Irrwege
des Rationalismus und des Materialismus trage, so ist dieser Unterschied
von nur untergeordneter Bedeutung. In der Hauptsache sind die Freunde
einig: Rom und das Abendland seien der Macht des Bisen erlegen, das Licht
des reinen Glaubens brenne nur im Osten, das russische Volk miisse dafur
sorgen, daB dieses heilige Licht, das allein der Menschheit Rettung und
Heil bringen kann, nicht erlosche. Nur wenn man diese Grundiiberzeugung
ins Auge faBt, die der junge Solowjew mit uniibertrefflicher philosophischer
und kiinstlerischer Gestaltungskraft entwickelt, hat man den Schliissel zur

111



Wiladimir Szylkarski

berithmtesten Schépfung Dostojewskijs, seinem. ,,GroBinquisitor, in der
Hand.

Erinnern wir uns kurz an den Inhalt dieser Legende: In Spanien wiitet die
entseslichste Inquisition. Da erscheint in Sevilla, auf dem Plage, auf dem am
Vorabend der GroBinquisitor des Reiches im Beisein des Konigs und des
Hofes unter lautem Jubel der Menge nahezu hundert Hiretiker ,,zur groBeren
Ehre Gottes* verbrannt hat — da erscheint Er, der Heiland, und wird vom
Volke gleich erkannt. Dem blinden Greis gibt Er sein Augenlicht wieder, sein
Wort ,,Talitha kumi — Steh auf, Midchen!* geniigt, um das Kind, das im
Sarge getragen wird, vom Tode zu erwecken. Wihrend dies unter dem lauten
Jubel des Volkes geschieht, geht an der Kathedrale ein neunzigjihriger Greis,
der GroBinquisitor Spaniens, vorbei. Er hat alles gesehen, die Heilung des
Blinden, die Auferweckung des Midchens, den Jubel des Volkes. Er streckt
die Hand aus und 1Bt den Heiland gefangennehmen. Die Menge sinkt vor
dem Inquisitor in die Knie. Er segnet sie mit einem Kreuzeszeichen und geht
weiter. Am spiten Abend 6ffnet sich das enge Verlies, in das Christus ein-
gesperrt wurde, und iiber die Schwelle tritt der greise Kardinal.

Er hilt eine lange, von ihm selbst ab und zu unterbrochene Ansprache,
gierig, doch vergebens auf irgendeine GegeniuBerung des Gefangenen war-
tend. Das Schweigen des Heilands reizt ihn aufs tiefste und zwingt ihn zu
leidenschaftlicher Auseinandersegung mit ihm, zu einer restlosen Ablehnung
seiner Lehre und seines Werkes und gleichzeitiz zur Rechtfertigung der
Wege, die die katholische Kirche — als deren Vertreter der Greis hier
auftritt — im Namen Christi, aber nicht in seinem Geist eingeschlagen hat.
Sowohl Dostojewskij als Solowjew in seiner ersten Lebensperiode sahen in
ihrer Kirche die Verwirklichung des reinen und freien, frei angenom-
menen und frei befolgten Glaubens. Der katholischen Kirche haben sie diese
hichste Gabe Gottes abgesprochen: sie habe, um ihre Herrschaftsgeliiste zu
befriedigen, zu den Mitteln der #duBeren Gewalt gegriffen und habe damit
dem reinen Glauben Christi seine Seele — die Freiheit — getotet. Nun
will Dostojewskij mit allen Mitteln seiner dramatischen Kunst zeigen, dafl
diese Totung der freien Seele des Christentums bewufit und wohliiberlegt
geschehen sei.

Christi Weg — so fiithrt der GroBinquisitor aus — war von Anfang an und
von Grund aus verkehrt. Einen solchen Weg konnte nur ein unbelehrbarer
Triumer und Schwirmer betreten. Sein ganzes Werk sei auf dem Glauben
an den Menschen aufgebaut. Christus wende sich an ihn mit der Uberzeugung,
daBl er es mit einem freien Wesen zu tun habe, mit der Hoffnung, dal er
seine Lehre frei annehmen werde und sie frei in seinem ganzen Leben ver-
wirklichen werde. Eine schlimmere und verhingnisvollere Verkennung der
wahren Natur des Menschen sei kaum mdoglich. Es ist daher nicht zu ver-
wundern, daB Christus in seinem Freiheitswahn ein namenloses Elend iiber
die Welt ausgebreitet habe. Da habe die katholische Kirche eingreifen miis-
sen, um die Menschheit vor den unheilvollen Folgen dieses Wahnes, von dem

112



Solowjew und Dostojewskij

Christus ganz besessen war, zu retten. Wessen Geist hat sie dabei bewegt?
In wessen Dienst hat sie ihre ganze Kraft gestellt?

Der Gefangene kenne ja diesen Geist, er habe sich ihm ja einst zu nihern
versucht, habe ihm die tiefsten Grundsige seiner Weisheit enthiillt und ihm
seine ganze weltbewegende Kraft zum Dienst angeboten. Es war eine selt-
same Verblendung, als Christus die heilsamen Vorschlige des klugenund mich- -
tigen Geistes, der zu ihm in der Wiiste sprach, ablehnte. Was Christus un-
verantwortlicherweise versiumt habe, das habe die Kirche Roms wieder
gutgemacht.

Der Mensch ist als dunkler, wilder Emporer geboren, der die ihm ver-
lichene Freiheit nur zum eigenen Verderben benuten kann. Zum Glick —
sagt der GroBinquisitor — bist du gegangen und iibergabst die Arbeit uns.
Du gabst uns die Macht, zu binden und zu losen. Die Menge, die deine un-
heilvollen Freiheitslockungen so tief verblendet haben, sieht in uns die Fort-
seger und Vollender deines Werkes. Wir miissen sie in diesem Wahn er-
halten. In deinem Namen bringen wir die Welt unter unsere Herrschaft. Wir
dienen aber nicht dir, wir folgen nicht deinem Wahn, sondern vollstrecken
den Willen des andern, den Willen jenes miichtigen und schrecklichen Geistes,
der dir den einzigen Weg gezeigt hat, auf dem die Menschheit, so wie sie
nun einmal ist, gliicklich gemacht werden kann.

Welches war in der Tat der erste Ratschlag, den er dir gegeben hat? Steine
solltest du in Brote verwandeln und die armen Emporer satt machen. Du hast
den weisen Rat abgelehnt, weil du nur auf die freie Gefolgschaft der Men-
schen Wert legtest und sie nicht mit Brot erkaufen wolltest. Hittest du auf
den klugen Erdgeist gehort, so wirest du sofort zum Fiihrer der Menschheit
geworden, auf dem einzigen Wege, der zu ihrem Heile fiihrt. Dann wire es
auch uns moglich, dir zu folgen, dich aufrichtig als unseren wahren Herr-
scher zu preisen. Hittest du dem Freiheitswahn entsagt, hittest du die Men-
schen so genommen, wie sie in Wirklichkeit sind, so konntest du uns unsere
Arbeit ersparen, so wirest du auch dem zweiten Vorschlag des Erdgeistes
gefolgt. Er hat dich auf die Zinne eines hohen Tempels getragen und von dir
verlangt, daB du dich im Vertrauen auf die Macht deines himmlischen Vaters
hinabstiirzest. Solches Wunder hiitte dich zum Alleinherrscher der Menschen-
welt gemacht. Freilich wiire dies wieder keine freie Gefolgschaft gewesen,
und nur auf eine solche war all dein Sinn gerichtet. Wie sehr die Menschen
nach einem sinnlich iiberwiltigenden Zeichen geliistet, konntest du daraus
ersehen, daB sie, als du schon am Kreuze hingest, noch immer von dir ein
Wunder erwarteten. ,,Steige herab vom Kreuze — riefen sie dir zu —, und
wir werden glauben, daB du Gottes Sohn bist.“ Du aber stiegst nicht herab,
weil du wiederum den Menschen nicht durch ein Wunder zum Sklaven machen
wolltest, weil dich nach freier und nicht durch Sensation erzwungener Liebe
verlangte.

Es ist wahr, du hast eine kleine Schar von Auserwihlten gefunden, die dir
aus freiem EntschluB ihres Herzens folgten. Sie haben dein Kreuz erduldet,

113

8 Stimmen 141. 2



Wiladimir Szylkarski

sie hielten jahrzehntelang, von Heuschrecken und Wurzeln sich nihrend, in
der hungrigen und kahlen Wiiste aus. Du kannst sicher mit Stolz auf diese
Kinder der Freiheit hinweisen, Kinder der freien Hingabe, des freien und
groBartigen Opfers um deines Namens willen. Aber es waren nur zwolf-
tausend aus jedem Stamme, wie dein Prophet in seiner apokalyptischen Schau
sagt, und es waren Halb-Gétter. Wo aber sind die iibrigen? Was konnen die
andern schwachen Menschen dafiir, daf} sie von der Last der Freiheit zer-
malmt werden? Oder bist du nur zu den Auserwihlten gekommen, hast du
nur in ihre Hinde die Gabe der Freiheit gelegt? Dann ist deine Wahl ein
Geheimnis, das wir nicht durchschauen konnen. Ist es aber ein Geheimnis
so war es auch unser gutes Recht, das Geheimnis zu verkiinden und
die Menschen zu lehren, dall nicht die freie Entscheidung ihrer Herzen
und freigewidhlte Hingabe wichtig ist, sondern eben das Geheimnis, dem sie
blind gehorchen miissen, auch dann, wenn ihr Gewissen sich dagegen auflehnt.
So haben wir denn auch gehandelt. Wir haben deine Tat verbessert und haben
sie gegriindet auf das Wunder, das Geheimnis und die Autoritidt,
und die Leute jauchzten auf vor Freude, daB wir sie wieder wie eine Herde
zu fithren begannen und dafl von ihren Herzen endlich die furchibare Gabe,
die ihnen so viel Qual gebracht hatte, genommen wurde. Wir haben das getan,
was du zu tun verschmihtest. Wir sind dem klugen Geiste, der sich dir mit
seinen weisen Vorschligen genihert hat, riickhaltlos gefolgt. Wir sind nicht
mit dir, sondern mit ihm. Das ist unser Geheimnis. Es sind nun gerade acht
Jahrhunderte her, daB wir von ihm alles das iibernommen haben, was du mit
Unwillen zuriickgewiesen hast, auch jene legte Gabe, die er dir anbot, als
er dich auf einen sehr hohen Berg brachte, dir alle Reiche der Erde und ihre
Macht zeigte und eine uneingeschrinkte Herrschaft iiber sie in deine Hinde
legen wollte unter der einzigen Bedingung, daB du vor ihm niederfillst und
ihm huldigst. Wir haben von ihm das Schwert der romischen Cidsaren ge-
nommen und haben uns zu den einzigen Herrschern der Erde erklirt. Unser
Werk ist noch nicht vollendet, und unermeBliche Leiden mufl die Erde noch
erdulden, aber der endgiiltige Sieg ist uns gewifl, und wenn wir ihn errungen
haben, dann werden wir allen Menschen das sichere, ruhige, den Verlockungen
der Freiheit nicht mehr ausgesetste Gliick geben. Warum hast du diese legzte
Gabe des michtigen und klugen Geistes zuriickgewiesen? Hittest du diesen
dritten Rat angenommen, so hiittest du alles erfiillt, was der Mensch auf der
Erde sucht: dann wiiBite er, vor wem er sich zu beugen hat, in wessen Hinde
er sein Gewissen legen und auf welche Weise er sich zu einem gemeinsamen,
eintrichtigen Ameisenhaufen vereinigen kann.

Weiter zeichnet der GroBinquisitor das zukiinftige Gliick dieses Ameisen-
haufens mit denselben Strichen, mit denen spiter Niegsche in seinem ,,Za-
rathustra® ,,den lesten Menschen* malt. Es ist, wie Theodor Steinbiichel
in seinen vier ausgezeichneten, leider noch unveriffentlichten Vortrigen iiber
Dostojewskij sagt, ,,Gliick ohne Freiheit, Masse ohne Personlichkeit, Mit-

114



Solowjew und Dostojewskij

telmiBigkeit und Preisgabe des freien Selbst, was Dostojewskij als Roms
Ideal darstellt®.

Eine schirfere Anklage gegen dic Kirche Roms und gegen den sie be-
wegenden Geist ist wohl nie erhoben und nie mit einem solchen Aufwand an
dialektischer Kraft und dramatischer Kunst durchgefithrt worden. Die drei
Punkte, in denen die Ausfithrungen des ,,GroBinquisitors sich bewegen, hat
Dostojewskij von seinem jungen Freund iibernommen, der ebenfalls die drei
Versuchungen Christi als drei Punkte benugt hatte, um den Kreis zu ge-
winnen, in welchem seine groflartige geschichtliche Schau entwickelt wurde.
Konnte der Altmeister des russischen Romans damals voraussehen, daB der
Freund, dem er die stirksten Anregungen zu seinem hiochsten kiinstlerischen
Wurf verdankte, die Nichtigkeit aller Angriffe auf das historische Werk der
romischen Kirche einsehen und damit die Grundauffassung des ,,GroBinquisi-
tors™ einmal fallen lassen werde? Konnte er ahnen, daB sein junger Freund
schon nach wenigen Jahren aus dem leidenschaftlichen Bekdmpfer der angeb-
lich antichristlichen Wege Roms zu dem begeistertsten glithendsten Vertei-
diger seines geschichtlichen Werkes werde, der in der Vereinigung der ge-
samten Christenheit mit dem Romischen Apostolischen Stuhl die erste Voraus-
segung fiir die Vollendung des Werkes Christi auf Erden erblicken wird?

Im ersten, zweiten und dritten Jahr nach dem Tode Dostojewskijs hat
Solowjew die ,,.Drei Reden® zu dessen Andenken veroffentlicht. Diese Reden
hat er auf nachdriickliche, wiederholte Bitten der Witwe des Dichters ver-
falt, die in ihm den denkbar besten, den kongenialsten Ausleger der Grund-
gedanken ihres Mannes erblickte.

In den zwei ersten Reden zeichnet Solowjew mit rasch, aber meisterhaft
gezogenen Strichen die Grundlinien der Weltanschavung Dostojewskijs. Dal3
er diese Weltanschauung in allem Wesentlichen selber teilte, dal er auf ihre
endgiiltize Ausgestaltung einen michtigen EinfluB ausiibte, verrdt er in
einer Selbstlosigkeit, die alle Bewunderung verdient, mit keinem Worte. Die
dritte Rede aber bringt eine Weiterentwicklung der ihm mit Dostojewskij
gemeinsamen Weltanschaunng. Diese Weiterentwicklung, die durchaus folge-
richtig geschieht, fiihrt den leidenschaftlichen Wahrheitssucher zu Ergeb-
nissen, die bei seinen fritheren slawophilen Bundesgenossen Entsegen her-
vorriefen und die sicher auch Dostojewskij sehr iiberrascht hitten: Solowjew
zertriimmert die dritte Siule, die das russisch-messianistische Ideengebiude
in seiner urspriinglichen Form getragen hatte, und geht damit iiber die
Grenzen, die zu tiberschreiten dem grollen Verstorbenen nicht vergonnt war,
weit hinaus. Wie war das gekommen?

Die zwei Jahre, dic auf den Tod Dostojewskijs folgten, hat Solowjew zum
grofiten Teil mit grindlichen dogmen- und kirchengeschichtlichen Studien
ausgefiillt. Es waren vor allem diese Studien, unter deren starkem Eindruck
sich im Geiste des nnermiidlichen Wahrheitsuchers ein Bild vom Wesen
und der historischen Bedeutung der Ostkirche gestaltete, das in geraden
Gegensay zu seinen fruheren Anschauungen trat. Dem jungen Solowjew

5 115



Wiagimir SZyiKarski

ebenso wie Dostojewskij brannte das Licht des reinen Glaubens aus-
schlieBlich in seiner Mutterkirche. Nun lehrte ihn die Geschichte der grofien
okumenischen Konzile, daB diese Reinheit gerade in der Osthilfte der christ-
lichen Welt von Anfang an den groBten Gefahren ausgeset war und sich erst
nach den ein halbes Jahrtausend dauernden, erbittertsten Kimpfen end-
giiltig durchsegen konnte. Der uralte Dualismus des Ostens wollte seine
Waffen vor dem christlichen Glauben, der die vollkommene Einheit des
Gottlichen und Menschlichen in Christus lehrt, nicht strecken und brach in
den Irrlehren des 4. bis 9. Jahrhunderts immer wieder durch. Mit der Lehre
von der Menschwerdung Gottes steht und fallt aber das Christentum, und
so haben die ostlichen Verteidiger der wahren Rechtglaubigkeit, wie Athana-
sius, Chrysostomus und Flavianus, alles darangesegt, diese Grundwahrheit
rein und ungeschmilert im Dogmenschaty der Kicche zu erhalten. Sie hatten
gegen sich einerseits viele hohe Wiirdentriger der byzantinischen Kirche, die
mit List und Gewalt die Irrlehren durchzusegen bestrebt waren, anderseits
eine Reihe von ostromischen Kaisern, die die Trennung des Gottlichen und
des Menschlichen als eine hochwillkommene Stiige fiir ihre absoluten Herr-
schaftsanspriiche betrachteten. Diesem Bunde eines bedeutenden Teiles des
byzantinischen Klerus mit den unbeschrinkten Herrschern des ostromischen
Reiches hitte die Ostkirche kaum erfolgreich widerstehen konnen, wenn ihre
heldenhaften Vertreter nicht stindige und tatkriftige Unterstiigung bei den
Nachfolgern des heiligen Petrus gefunden hitten. Wie kann nun die Ost-
kirche behaupten, das Licht des reinen Glaubens brenne nur in ihr, wie
kann sie der vom obersten Apostel des Herrn geleiteten Kirche verleumde-
risch vorwerfen, diese Kirche, der sie ihren schwer errungenen Sieg iiber
die Hiresien in hohem Mafle verdankte, sei dem Widersacher Christi ver-
fallen?

Im 9. Jahrhundert konnte die Rechtgliubigkeit endlich ihren Triumph
feiern. Die Grundwahrheit des Christentums von der untrennbaren, voll-
kommenen Einheit des Géttlichen und des Menschlichen in der Person des
Heilands wurde von niemand mehr angetastet. Leider wurde sie aber von’
Byzanz nur als ein abstraktes Dogma angenommen, nicht als ein verpflich-
tender Grundsat des gesamten Lebens. Der alte Dualismus war aus der
theoretischen Glaubenslehre verbannt, um sich beinahe ohne jede Ein-
schrinkung im gesellschaftlichen und politischen Leben des ostromischen
Reiches durchzusetgen. Die byzantinischen Herrscher hatten mit der Recht-
glaubigkeit einen festen Bund geschlossen unter der Bedingung, daB sie
keinen Anspruch erhob, das ganze Dasein ihres Staates mit wahrhaft christ-
lichem Geiste zu durchdringen. ,,Man hat die religiose Gesellschaft, d. h. die
Kirche von der weltlichen Gesellschaft getrennt, die erstere hat man in den
Kl6stern von der Welt abgesperrt, das Forum aber wurde den heidnischen
Leidenschaften und Geseggen véllig iiberlassen. Der Nestorianische Dualis-
mus, in der Theologie verurteilt, wurde zur eigentlichen Grundlage des
byzantinischen Staates.* Vom tiitigen Leben im Dienste der Gesellschaft und

116



Solowjew und Dostojewskij

des Staates ausgeschlossen, fliichtete sich der religitse Geist des Ostens in die
reine Kontemplation: Der menschliche Geist sollte von der Gottheit restlos
verschlungen werden. Dieses Ideal entsprach vollkommen dem Geiste der
monophysitischen Irrlehre, die auf die Selbsttitigkeit der menschlichen Natur
keinen Wert legt. Ohne diese Selbsttiitigkeit ist aber wahre Sittlichkeit
unmoglich, und in der Tat nahm Byzanz dem sittlichen Leben seine ganze
Kraft, indem es die blinde Unterwiirfigkeit gegen die staatliche Macht zur
obersten Pflicht jedes einzelnen erklirte.

Die darin eingeschlossene Leugnung des freien menschlichen Willens
stammt aus derselben Quelle wie die monotheletische Irrlehre. SchlieBlich
hat der iibertriebene byzantinische Asketlsmus versucht, der leiblichen Natur
ihr Daseinsrecht abzusprechen. Er wollte das lebendige Bild der gottlichen
Verkorperung zerschlagen und wurde dabei von demselben Geist bewegt,
der in der bilderstiirmerischen Irrlehre hervortrat. ,,Die vermeintliche Recht-
gliubigkeit, auf die Byzanz so stolz war — schlieBt Solowjew —, erwies sich
in Wirklichkeit als die in das Innere hineingetriebene und dadurch versteckte
Hiresie.* Die byzantinischen Christen haben vergessen, dall der Heiland die
Welt, die ,,zanz im argen liegt, in ihrem Mittelpunkt iiberwunden hat, und
daf die Kirche diesen Sieg auf alle Bereiche des menschlichen Daseins aus-
dehnen muB. Diese Grundaufgabe lehnen die byzantinischen Halbchristen ab.
Die Menschheit als Ganzes muB nach ihnen ewig im argen liegen, nur ein-
velne Seelen konnen gerettet werden; sie tun am besten, wenn sie die Welt
verlassen, sich in der Wiiste oder im Kloster verbergen, um sich dort dem
Gebet oder der Anschauung des ungeschaffenen Lichtes von Tabor zu er-
geben. Die streitende Kirche, die der Heiland gestiftet hat, verwandelt
sich unter der Herrschaft eines solchen Ideals in eine desertierende
Kirche. Es ist die verhiingnisvollste Verfilschung, ja der grobe Verrat am
eigentlichen Geist des Christentums: Die Kirche, d:e ihn begeht, kann nur
aus unverantwortlichem Eigendiinkel die Reinheit des christlichen Glau-
bens fiir sich allein in Anspruch nehmen. Sie habe allerdings von der univer-
salen Kirche, deren Teil sie einst bildete, das reine dogmatische Glaubensgut
iibernommen, den reinen Geist Christi habe sie aber in ihrer Absonde-
rung verleugnet und sei daher nicht mehr jene unerschiitterliche Kirche, der
Christus verheiBen hat, daB die Pforten der Holle sie nicht iiberwiltigen
werden.

An allen Gebrechen der byzantinischen Kirche leidet auch ihre Nach-
folgerin, die russische Kirche. Statt aber die trostlose Lage ehrlich zu ge-
stehen, haben ihre slawophilen Bannertriiger ihre Krifte in ebenso frucht-
losen wie ungerechten Angriffen auf andere christliche Bekenntnisse er-
schopft. Das Verfahren, das sie bei diesen Angriffen anwenden, ist sehr
einfach. Solowjew schildert es mit unverhohlenem Hohn. Die vollkommene
Kirche Christi — so lehrt das Haupt der russischen Slawophilen, Chomjakow,
— muB erstens absolut frei sein und zweitens alle Gldubigen in absoluter
Einheit umfassen. Die romische Kirche habe das Schwert der Cisaren er-

18



Wiladimir Szylkarski

griffen und sei damit dem Geiste der Freiheit untreu geworden. Der Prote-
stantismus habe die Einheit der christlichen Welt zerstort und sei damit
ebenfalls von der reinen Wahrheit Christi abgefallen. Die russisch-orthodoxe
Kirche hingegen habe weder auf die Freiheit noch. auf die Einheit verzichtet
und sei auf diese Weise die makellose Braut Christi. Es ist — fiihrt Solowjew
aus — durchaus wahr, daB das hochste Ideal der Kirche die innigste Synthese
der von der Liebe durchdrungenen Einheit und Freiheit darstelle. Daf} dieses
Endziel vom Katholizismus und Protestantismus noch nicht erreicht wurde,
werde niemand bestreiten kénnen. Die menschliche Unzulinglichkeit habe dies
verhindert. Kann sich aber die Kirche RuBlands rithmen, daB dieses hochste
Ideal von ihr bereits verwirklicht ist? Hat sie nie zu den Mitteln schamloser
Gewalt gegriffen? Der Scheiterhaufen, auf dem der heldenhafte Fiihrer der
Altgliubigen Awwakum verbrannt wurde, zeigt die ganze Liige einer solchen
Behauptung. Und die Einheit, die dem Protestantismus zum Opfer fiel?
Haben sich denn die Millionen der Altrituellen RuBlands von seiner offiziellen
Kirche nicht getrennt? Die Slawophilen schlieBen ihre Augen vor den
historischen Siinden ihrer Mutterkirche und reden von ihrem idealen End-
ziel, als ob dieses Ziel in ihr bereits verwirklicht wire. Die Katholiken und
Protestanten hoffen, daB ihre Schiffe am Ende einer unabsehbar langen
Fahrt in den vom Heiland verheiBenen Hafen einlaufen werden. Ob das
katholische oder das protestantische Schiff dazu geeigneter ist, dariiber,
meint Solowjew, lasse sich streiten. ,,Aber was — so fragt er — kann man
von jenen vermeintlichen Rechtgliubigen sagen, die iiberzeugt sind, die beste
Art und Weise, den Hafen zu erreichen, sei die, sich vorzustellen, da man
im Hafen bereits fest vor Anker liege?* MuB man sich da nicht wundern,
wenn die abendlindischen Christen nicht auf den Gedanken gekommen sind,
dafl die groBe religidse Frage mit einer solchen Leichtigkeit gelost werden
kann? Der unvollkommene, weil unvollendete Bau der abendlindischen
Kirche wird dem idealen Bau der Ostkirche entgegengesesst, dessen einziger
Mangel darin besteht, daB er nur in der Phantasie seiner Vertreter errichtet
dasteht. ;

Die schroffe Ablehnung der geschichtlichen Wege der Ostkirche hat So-
lowjew erst in seinen spiteren Werken allseitig begriindet; daB aber seine
Mutterkirche nicht in ihrer Absonderung von dem einzigen gottgestifteten
Mittelpunkt der christlichen Welt verharren darf, das hat Solowjew bereits
in der dritten Rede zum Andenken Dostojewskijs, die er etwa zwei Jahre
nach dessen Tode hielt, klar und deutlich ausgesprochen. Und in der wunder-
schonen Erbauungsschrift ,,Die geistigen Grundlagen des Lebens®, die ein
Jahr spiter (1884) erschien, finden wir eine Stelle, in der die von ihm selber
vollzogene und von Dostojewskij iibernommene Ubertragung der biblischen
Erzihlung von den drei Versuchungen Christi auf das historische Werk der
katholischen Kirche mit dem groBten Nachdruck, ja mit Hohn abgelehnt
wird. ,,Wenn man dem Katholizismus nicht ohne Grund vorwirft, dall er
gegen die Feinde des Christentums zur Gewalt seine Zuflucht nahm und

118



Solowjew und Dostojewskij

hierin gewissermaBen seinem Protektor, dem Apostel Petrus, folgte, der zur
Verteidigung des Christus im Garten Gethsemane zum Schwerte griff, so
folgen die Kimpfer der modernen Kultur in ihrer Erbitterung gegen das
Christentum dem viel schlimmeren Beispiel jener Kriegsknechte des Pilatus,
die Christus anspieen, oder jemes Haufens, der schrie: ,Kreuzige, kreuzige
ihn!* Wenn ferner auch jener Vorwurf nicht ohne weiteres abzuweisen ist,
daB der Katholizismus fiir geistige und géttliche Dinge irdische Formen und
Formeln zu schaffen bestrebt war und damit gewissermafen einem anderen
Beispiel desselben Apostels Petrus folgte, der auf dem Berge Tabor irdische
Hiitten fiir den verklirten Christus, Moses und Elias bauen wollte, — so
konnen die Verteidiger des Katholizismus mit vollem Recht der modernen
Kultur den Vorwurf machen, daB sie, dem Christentum und den religitsen
Grundsigen entsagend, nur nach materiellem Wohlsein und Reichtum strebe
und dabei zum Vorbild einen anderen, den schlechtesten der zwolf Apostel
habe.*

Der Umschwung, der die zweite — katholisch-messianistische — Periode
in Solowjews Leben einleitet, darf keineswegs, wie dies gewohnlich geschieht,
als ein ,,Ubertritt* zum Katholizismus bezeichnet werden. Von einem solchen
konnte nur die Rede sein, wenn Solowjew den Glauben seiner Mutterkirche
verleugnet hiitte. Das hat er aber nie getan. Er hat nur die geschichtlichen
Wege der griechisch-orthodoxen Kirche als falsch erkannt, hat ihr Staats-
kirchentum aufs schiirfste abgelehnt, jedoch stets mit Nachdruck hervor-
gehoben, daB diese Kirche das ihr mit ihrer katholischen Schwester gemein-
same dogmatische Grundgeriist unversehrt erhalten und in ihren eigenen
geistigen Ridumen viele Schiitze gehoben hat, die fiir die gesamte Christen-
heit von unverginglichem Werte sind. Was er von ihr verlangte, war aus-
schlieBlich dies, daB sie die verhingnisvollen geschichtlichen Wege verlasse,
die sie zur Trennung von ihrer ilteren Schwester fiithrten, daf sie den allein
gesegneten Weg einschlage, der in der Vereinigung der gesamten christlichen
Welt um den einzigen gottgestifteten Mittelpunkt, der in Rom liegt, seinen
AbschluB findet. Den Anschlu} an die Kirche des heiligen Petrus hat er als
treuer Sohn seiner Kirche vollzogen, in der Hoffnung, daBl auch seine Mutter-
kirche zu ihrem Heil denselben Weg der Eintracht und der Liebe gehen
werde.

Seinen russisch-messianistischen Glauben hat er in der zweiten Periode
seines Lebens ebenfalls nicht aufgegeben. In seiner ersten Periode hoffte er,
daB RuBland seine ihm ausschlieBlich zugehorende, nur von ihm treu be-
hiitete Wahrheit des reinen Glaubens dem Abendlande, das sie verloren
hat, neu offenbaren werde: dies war seinorthod o x-messianistischer Glaube,
den der junge Denker noch in den zwei ersten Reden zum Andenken Dosto-
jewskijs vertrat. In der dritten Rede will er von dem Anspruch der recht-
gliubigen Kirche auf den Alleinbesity der Wahrheit nichts mehr horen. Er
gibt aber damit die Uberzeugung von der messianischen Sendung seines Vol-
kes keineswegs auf. RuBland behilt auch in der zweiten messianistischen

119



Wladimir Szylkarski, Solowjew und Dostojewskij

Lebensperiode des groBen christlichen Denkers seine Fithrerschaft auf dem
Wege, der die Menschheit zu den Pforten des verlorenen Paradieses fithren
soll. Nur liegt jetst seine Sendung nicht darin, daB es dem angeblich abtriin-
nigen Abendlande seinen Abfall von der reinen christlichen Wahrheit vor-
halte und es auf die rechte Bahn bringe, sondern im Gegenteil die den beiden
Hauptzweigen der christlichen Welt gemeinsame universelle Wahrheit
von den Schlacken, die sich im Laufe der Geschichte angesefst haben, befreie
und damit alles, was die Kirchen voneinander trennt, beseitige.

»Le peuple Russe — ruft Solowjew in seinem franzdsisch geschriebenen
Meisterwerk ,,La Russie et 'église universelle aus —, le peuple Russe dans la
personne de saint Vladimir acheta la perle évangélique toute couverte de la
poussiére byzantine.“ Das russische Volk habe die Perle des christlichen
Glaubens ganz bedeckt vom byzantinischen Staub gekauft. Fegt man diesen
Staub weg, dann erscheint die urspriingliche Perle des Evangeliums in ihrer
ganzen Reinheit und Pracht, vor der sich alle Vilker beugen miissen unter
volligem Verzicht auf alles, was sie voneinander trennt, damit das hohe-
priesterliche Gebet des Heilands sich erfiille, ,,daB alle eins seien®, wie der
Vater im Sohn und der Sohn im Vater (Joh. 17, 21). Die Schige, die die
Kirchen auch in ihrer Trennung voneinander gehoben, sollen liebevoll auf-
bewahrt werden, um in der gemeinsamen Schagkammer der vereinten Chri-
stenheit fiir alle Zeit erhalten zu werden. Dies gilt auch von den Schigen,
die sich im SchoBe der protestantischen Kirchen gebildet haben. Solowjew
ist sich klar, wie viel er gerade dem protestantischen Geiste verdankt: Die
deutsche Mystik ist zu einem groBen und die deutsche idealistische Philo-
sophie zum griflten Teil das Erzeugnis des protestantischen Geistes. Ohne
diese Schopfungen des protestantischen Genius hitte Solowjew seinen stolzen
Gedankenbau nicht auffiithren kénnen, es hiitte ihm eine Reihe von wichtigen
Pfeilern gefehlt. Er hat sie dankbar aus dem Bereich des protestantischen
Gedankens entnommen, ohne indessen auf seine katholischen Grundiiber-
zeugungen irgendwie zu verzichten. Die konfessionelle Spaltung hat den
mystischen Christusleib zerrissen. Die getrennten Teile miissen wieder zu-
sammenwachsen, alles Tote und Sterbende, alles, was sie voneinander trennt,
miissen sie ausscheiden, es diirfen aber dabei keineswegs die lebensmichtigen
Keime, die sich auch in der Absonderung der Teile von dem Ganzen bilden
konnten, schonungslos zerstampft werden; sie sollen im Gegenteil liebevoll
gepflegt und in der neu erstehenden Einheit, sie bereichernd und erweiternd,
weiterleben und zur schinsten Bliite gedeihen. ,,Die bewahrende Uberliefe-
rung in der Ostkirche®, sagt sehr schon Steinbiichel, ,,die aktiv formende
geistige Macht in der katholischen Kirche des Westens, die freie Entschei-
dung in der an Christus sich bindenden Gewissensfrommigkeit der evange-
lischen Kirche, — das alles mu8 die una sancta catholica der Zukunft fiir
Solowjew umgreifen.*

In den Dienst dieser universellen Kirche hat Solowjew alle Kriifte seines
Geistes gestellt. Er hat den Geist seiner Mutterkirche aus seinen nationali-

120



Hubert Thurn S. J., Wille end Lebenskraft

stischen Fesseln befreit; er hat die lebendige Seele des russischen messiani-
stischen Glaubens gerettet, indem er ihn von dem Staub, der sich auf dem
Ostmarkt der Weltgeschichte in dicken Schichten auf ihn gelegt hatte, reinigte
und die reine Perle Christi in ihrer ganzen Herrlichkeit der Welt zeigte.
Damit hat er auch seinem verstorbenen Freunde den denkbar besten Dienst
erwiesen: Er hat die lebendige Wahrheit des christlichen Glaubens, der der
Verewigte mit seinem ganzen Schaffen zu dienen bestrebt war, von allem
Zeitbedingten befreit, um das Unvergingliche an ihr mit hochster Kraft und
Kunst hervorzuheben.

Wille und Lebenskrait
Von HUBERT THURN S.J.

Nachdem die experimentelle Psychologie die Psychologie des Willens in
eine Psychologie des Beweggrundes umgewandelt, und J. Lindworsky diese
Erkenntnis nicht nur mafgeblich gefordert', sondern auch einer breiteren
Offentlichkeit zuginglich gemacht hat?, diirfte an der Bedeutung der Motiv-
welt fiir den einzelnen Menschen wie fiir die Gemeinschaft kein Zweifel mehr
bestehen. Gerade die legte Vergangenheit bietet ein Musterbeispiel, bis zu
welchem Grad die Einsagbereitschaft gesteigert werden kann — durch ein
demagogisch verherrlichtes Ziel, eben einen Wert, ein Motiv.

Charakterforschung wird deshalb in jedem Fall vordringlich Motivforschung
sein, ein charakterologisches Gutachten immer im besonderen die Beweg-
griinde aufdecken miissen. Es ist zweifelsohne viel wichtiger zu wissen, welche
Richtungen das seelische Streben im allgemeinen und im besonderen hat —
also die Beweggriinde, die Motive des Handelns zu erfahren —, als etwa
.. Verlaufseigenschaften®, also Temperamentseigentiimlichkeiten oder ,,Hal-
tungsanlagen® d. i. bestimmt geartete AuBerungsweisen festzustellen.

Eine sicher nicht unbedeutende Frage der Willenspsychologie hat die ex-
perimentelle Psychologie der Vergangenheit bis heute merkwiirdigerweise
unberiicksichtigt gelassen: die Frage nach dem Zusammenhang von Beweg-
grund und Lebenskraft. Die Willenspsychologie als Psychologie der Beweg-
griinde konnte so dem Vorwurf des Intellektualismus nicht entgehen. Wenn
etwa festgestellt wird, daf} sich feste Vorsiige und Entschliisse ohne stirkere
Gefiihlsbeteiligung vollziechen kénnen, daB lediglich das Motiv, der Beweg-
grund als verstandliche Uberlegung entscheidend gewesen sei, so zweifelt
niemand daran, dafl das moglich ist. Wenn dann aber gefolgert wird, daB fiir
die Wirksamkeit eines Motivs im allgemeinen lediglich die Erkenntnis des
Wertes, die verstandliche Uberlegung verantwortlich sei, so ist das eine in-
tellektualistische These; denn der Verstand ist kein isoliertes Etwas, vielmehr
ein ,integrativ® mit dem gesamten Menschen verschmolzenes, ihn selber

1 J. Lindworsky, Der Wille, seine Erscheinung und seine Beherrschung, 1919.
2 J. Lindworsky, Willensschule, 1922,

121



