Hubert Thurn S. J.

Zur Psychologie des religitsen Menschen
Von HUBERT THURN S.J.

In allen Bereichen des menschlichen Lebens finden wir Unterschiede und
Gegensite. Es kann deshalb nicht wundernehmen, daB auch das religiose
Leben, die religiosen Auffassungen und Richtungen von Gegensay und Unter-
schied gekennzeichnet sind.

Eduard Spranger spricht in den ,,Lebensformen® von einem religitsen
Typus, dessen Eigenart durch einen gewissen ,,Universalismus® charakteri-
siert wird. Wihrend die iibrigen Lebensformen, wie etwa die des dsthetischen,
politischen, 6konomischen, theoretischen Menschen, eine ausschnitthafte Ein-
stellung oder Richtung des Seelischen kennzeichnet, ist der religiose Mensch
auf das ,,All, die Gesamtheit der Welt ausgerichtet, und zwar so, daB der
gesamte Mensch in der Einstellung mitspricht, nicht etwa nur oder vorwiegend
ein Teil, wie etwa die theoretische oder praktische Vernunft. Alles und jedes
ist fiir den ,,religiosen* Menschen Hinweis auf Hintergriinde des Daseins. In
diesem Sinne wird mit Recht von der ,,Transzendenz* seiner Erlebnisse und
Interessen gesprochen: der Vordergrund der Weltbiihne wird mit einer ge-
wissen Gelassenheit durchschritten, wihrend die Hintergriinde, damit aber
auch die Verflochtenheit der Erscheinungen mit eben diesen lebendigen Krif-
ten — denn nur um solche kann es sich handeln —, vorwiegend Gegenstand
des Erkennens und Strebens, Ursache der Stimmungen und der lebendigen
Ergriffenheit werden.

In dieser Betrachtungsweise religioser Eigenart liegt eine gewisse Schwie-
rigkeit. Man spricht mit Recht davon, daB die menschliche Seele von Natur aus
christlich sei. Man will damit sagen, daB auch der natiirliche Mensch schon
einen Instinkt besigt fiir die Wahrheiten des Christentums. Ebenso liBt sich
aber behaupten, daB die menschliche Seele von Natur aus religios sei; denn
es miilte merkwiirdig zugehen, wenn nicht nach Art einer Anlage ein reli-
gioser Drang einem jeden Menschen mitgegeben wiire, da doch jede Menschen-
seele aus der Schopferhand Gottes hervorgeht und so im wesentlichen sinn-
voll ist. Sie wire aber sinnwidrig zu nennen, wenn ihr der Drang, das Dasein
zu ordnen, eben den Sinn in ihm zu erkennen, nicht eigentiimlich wiire. Die
Frage nach dem Sinn des Geschehens im allgemeinen, wie im besonderen die

nach dem Sinn des eigenen Schicksals, ist aber die Grundfrage religiosen
: Anliegens. ‘

Es ist deshalb eine heikle Sache, von einem religiosen Typus innerhalb
einer psychologischen Kategorienlehre zu sprechen. Es gewinnt leicht den
Anschein, als handle es sich bei der religiosen Ausrichtung oder einem eben-
solchen urtiimlichen Drang um eine psychologische Gegebenheit, die nicht nur
in mehr oder minder groem AusmaB vorhanden sein kionne — das wiire
etwas, das nicht nur denkméglich wire, sondern auch der Erfahrung zu ent-
sprechen scheint —, vielmehr ebenso vorhanden sein kénnte wie nicht. Z. B.

276



Zur Psychologie des religitsen Menschen

ist die @sthetische Begabung eine solche, die dasein oder auch fehlen kann.
So ist es mit der religidsen Veranlagung eben nicht. Sie ist immer da — sie
kann zu gewissen Zeiten, etwa in der Jugend, weniger deutlich spiirbar sein;
sie kann iiberlagert werden in Zeiten auBergewishnlicher Belastung — wie
der gegenwirtigen —, aber sie wird immer wieder durchbrechen und ihre
Rechte fordern. Kein Mensch kann in aller Zufriedenheit in der Sinnlosigkeit
verharren. Jeder trigt den Drang in sich, tro widerstreitender Gegeben-
heiten Sinn und Zweck der groBen und kleinen Welt, des eigenen Lebens
zu ergriinden.

Wir folgern daraus, daBl es jedem Menschen eigentiimlich ist, hinter die
nichsten Vordergriinde des Lebens zu schauen, seine tragenden Griinde zu
erkennen und mit ihnen méglicherweise in Beziehung zu treten. Freilich
kann die Erziehung, wie iiberhaupt der UmwelteinfluB}, diese Anlage, diese.
natiirliche Gegebenheit fordern oder hemmen, pflegen und entwickeln oder
~verkiimmern lassen. Ausrotten liBt sie sich jedoch nie.

Deshalb scheint es richtiger zu sein, nicht von einem Typus des rehﬂlosen
Menschen zu sprechen, als vielmehr von ,,Stilen®, von Spielarten seiner Ver-
wirklichung. Der gleiche Grunddrang nimmt verschiedene Formen an infolge
der Durchdringung (Integration) von und mit anderen Gegebenheiten an-
lagemiBiger Besonderung. i

Wiirde dieser Gedankengang ofter durchdacht werden, so wiirde manches
»Argernis* im Gemeinschaftsleben vermieden werden konnen. Es wiirde sich
die Ansicht Bahn brechen, dal sich ein und derselbe Drang — der nach dem
Sinn des Geschehens im GroBen und Kleinen — in verschiedenem Gewande
darstellen kann. Man wiirde nicht an Besonderungen hingen bleiben und
diese fiir ,,die* Form des ,,religiosen Menschen* erkliren.

Im folgenden soll dieser Gedanke, der aus lingerem Studium konkreter
Religiositdt erwuchs, einmal durchdacht werden. Es ist das Anliegen, Stile
des religiosen Lebens aufzufinden und sie in ihrer Eigentiimlichkeit zu be-
leuchten.

Drei Stilarten lassen sich miihelos auseinanderlegen, heraussondern aus
der Fiille religigser Eigenarten: die des ethischen, des praktischen, des Er-
Iebnismenschen.

Der ethische Mensch: Er ist ein Mensch, der starr grundsiiglich ist und
denkt. Seine Anpassungsfiahigkeit an die Gegebenheiten des wechselnden
Lebens ist gering. Die Welt wird zurechtgeschnitten nach Prinzipien, Grund-
sifgen, die zugleich fordernd und ausschnitthaft sind. Der Ethiker tritt den
Menschen stets mit Forderungen gegeniiber: er kann sie nicht nach ihrem
eigenen Geschmack, nach ihren eigenen Uberzeugungen leben lassen. Er
nimmt sie nicht, wie sie sind, sondern will sie, wie sie nach seinen eigenen
Auffassungen und Grundsigen sein sollen. Da er sich selbst gegeniiber meist
mit Hirte und Entschiedenheit zu fordern geneigt ist — obwohl die Taten
gelegentlich hinter den Vorsigen zuriickbleiben mogen —, ist er ebenso un-

277



Fiubert Thirn S0

erbittlich den Mitmenschen gegeniiber. Sie sind Gegenstand seiner Kritik —
ob und wieweit sie seinen Auffassungen entsprechen. Die Grundsite sind
aber zugleich ausschnitthaft (selektiv) in Riicksicht auf die zu verwirklichen-
den menschlichen Werte, also auf die konkreten Gegebenheiten des Daseins.
Werte sind fiir ihn ausschlieBlich solche des Wollens, Was man gewollt und
dann erreicht hat, das ist der wahre Menschenwert. Erinnert sei hier an
Kant, dem die Philosophie so viel zu taugen schien, als sie das Ergebnis von
»Arbeit” sei. Was anstrengt, ist allein echte Denkleistung und voraussicht-
lich wahr. ;

Die Starrheit und Grundsiglichkeit erwichst meist einem diirftigen Ge-
fithls- und Gemiitsgrund: Fiille ist dem ethischen Menschen nicht eigen. Fer-
ner fehlt ihm neben dem Erlebnisreichtum die Aufgeschlossenheit der Ge-
fiihlsansprechbarkeit: er ist unzugiinglich, abgespalten, ,zugeknépft“. Er
wirkt ausgesprochen kalt und wenig sozial. Die Gemeinschaft wird fiir ihn
leicht eine geregelte Gemeinsamkeit von Menschen, die die gleichen Grund-
sdge vertreten.

Ubrigens muB hier eine eigenartige Mischung der bislang entwickelten
Zusammenhinge mit einer unterschwelligen Reizbarkeit und Neigung zu Ver-
stimmung und Depression erwihnt werden. Nicht immer sind diese Verflech-
tungen gegeben, aber doch so oft, daB} sie das Bild des Ethikers beeinflussen
kénnen. Diese Verstimmung oder Niedergeschlagenheit erwiichst dann einem
unfesten, unsicheren Lebensgrund. Die Starrheit und Grundsiglichkeit kann
man sich in diesem Fall als eine Schugfunktion denken: der unsichere Lebens-
grund wird durch den Verstand verfestigt, man spricht von einer rationalen
Kompensation, einem geistigen Ausgleich.

Die Religiositit des ethischen Menschen 1dBt sich aus dem bisher Gesagten
leicht erschlieBen: sie ist eine grundsigliche, starre. Der Drang nach dem
Sinn des Daseins wird zu einem Drang nach Kategorien des Willens, nach
Grundsigen, Regeln und Geseggen. Die Ordnung des Lebens wird zu einer
— oftmals gewalttiitigen — Verregelung des Lebens, infolge derer alles seine
Stelle, alles sein Gewicht und seine Note triigt. An diesem System von ,.kate-
gorischen Imperativen® hingt nun das Wohl und Wehe, hier verstanden als
das Wohl- und Ubelbefinden, der Person des Ethikers. Er wird iibrigens leicht
an Menschen und Einrichtungen irre, wird miB8trauisch, ,,streng®, hart. Man
denkt hier unwillkiirlich an manche Hiretiker, Eiferer, die jeden Sinn fiir
Maf und Fiille vermissen lassen und ihren ,,Uberzeugquen“ verhaftet sind,
die sich leicht zu Verbhohrtheiten und Fanatismen answachsen.

LéBt man die wesentlichen Punkte, Starrheit und Grundsiglichkeit, in
einer gewissen Mitte, streicht man also die Uberbetontheit, die hier der Ver-
deutlichung wegen geboten schien, dann ergibt sich der Mensch einer ge-
wissen Biirokratisierung des Religiosen. Es fehlt einem solchen Menschen die
Weite, die Wirme, das Mitgefiihl. Der Horizont ist recht eng. Der Sinn des
. Lebens wird einseitig in einer Selbstvervollkommnung gesehen. Erfahrungs-
gemiB findet sich diese typische Art oft bei Jugendlichen als Durchgangs-

278



Zur Psychologie des religitsen Menschen

s?:adium: eine Verlagerung des Schwerpunktes der Aufmerksamkeit auf die
cigene Person, ihr Vorankommen, ihr Wachstum.

Die Werte und Unwerte einer solchen Religiositét liegen auf der Hand.
Werte sind die Unerbittlichkeit und Folgerichtigkeit des Strebens, der Ernst
und die Entschiedenheit der ethischen Forderungen. Ferner eine Neigung,
andere zu beeinflussen, ihnen Anweisungen zu geben fiir eine Ordnung und
Regelung des Lebens. Die Religiositidt hat ecinen Charakter der Verfestigung
und Klirung des Daseins. Freilich liegt in alledem schon der Ansat zu Fehl-
leistungen und Fehldeutungen. Das Geset; der Liebe, diese fundamentale For-
derung der christlichen Vollkommenheit, kommt leicht zu kurz. Der Grund
der ethischen Haltung ist eben nicht auf Hingabe, sondern auf Selbstbewah-
rung gestellt. Es diirfte einleuchten, daB eine solche Haltung leicht zu Wider-
spruch AnlaB gibt, auch zu MiBverstindnis und Verkennung fiihren kann.
Ebenso wird aber einsichtig, daB sich ein solcher Mensch im allgemeinen
groBer Wertschigung erfreuen wird — seiner Zuverlissigkeit und Bieder-
keit wegen.

Fassen wir das Ganze zusammen, so 1Rt sich sagen, dafi die Religiositit
des Ethikers durch die Charaktereigentiimlichkeiten der Starrheit und Grund-
siglichkeit bestimmt wird. Werte dieser Art Religiositit sind die Ordnung
und Sauberkeit der Lebensfiihrung, die gleichsinnige Wirkung auf die Um-
welt. Fehler sind die Unerbittlichkeit und Hirte, die leicht abstoBen und
verbittern. Ferner das Unvermogen, anderes neben sich stehen und gelten
zu lassen. Die Welt des Ethikers ist einfach tros mancher Konflikte, aber sie
ist auch in die Gefahr gestellt, die Fiille des Wirklichen zu iibersehen oder in
unstatthafter Weise einzuengen.

Der praktische Mensch: Diese Art Menschen hat unbedingt etwas Be-
stechendes. Die Verniinftigkeit im Sinne eines Freiseins von Verkrampfung
und Ubersteigerungen, die soziale Aufgeschlossenheit und der natiirliche Um-
weltkontakt mit seinem ,,Leben und Lebenlassen* — das ja keineswegs reli-
civse und ethische Indifferenz sein muB, wohl aber Verstindnis fiir fremde
Not, auch seelische Not, Unverméogen und Versagen sein kann —, die Anpas-
sungsfihigkeit und der Sinn fiir menschliche Verschiedenartigkeit sind zweifel-
los hohe Werte. :

Der Starrheit des vorhin gezeichneten ethischen Menschen steht hier Ap-
passungsfiihigkeit und niichternes Rechnen mit den Fehlern und Schwichen
— den eigenen wie auch denen des anderen Menschen — gegeniiber. Die Welt
des Religiosen ist dem Praktiker — zumal wenn er in einer solchen Umwelt
aufwuchs — etwas so Natiirliches und Selbstverstindliches wie alle anderen
Alltagsgegebenheiten: der Sinn des Lebens, das in seinem Wechsel, seinem
Hoch und Tief fiir ihn etwas Gegebenes ist, mit dem man zu rechnen hat,
das ,einfach” da_ist, ist kein Problem fiir ihn, wie Probleme iiberhaupt,
wenn sie einmal auftauchen, schnell bereinigt werden. Die Religiositit hat
hier den Charakter des Problemlos-Tatsichlichen. Selbst groBere Erschiitte-
rungen der Seele, wie auch Verdunkelungen des Lebensweges lassen Grund-

279



Hubert Thurn S. J.

tatsachen des religiosen Lebens vielfach unangetastet, wie z. B. die Existenz
Gottes, seine Vorsehung usf. Dabei ist gemiithafte Herabgestimmtheit keines-
wegs etwas Seltenes, braucht es wenigstens nicht zu sein. Aber entscheidend
ist, dal das Radikale, Harte, Nachdriickliche hier vollig fehlt, deshalb auch
das Verbohrte, Aufbegehrende oder auch Kalte und Verregelte. Der Prak-
tiker hat eine natiirliche Beziehung zum Gese der Liebe. Er versteht, daB
es Menschen anderer Art gibt, denen man gerecht wird, indem man sich ihnen
anpaBlt; er tut natiirlicherweise etwas, von dem ihm bekannt ist, oder von
dem er sich sagt, daB es niigglich ist. Religion ordnet sich fiir ihn in das prak-
tische Leben ein als ein Wert der Verniinftigkeit, der Gepflogenheit, der
Gemiitsbediirfnisse, der Tradition. Namentlich das lete — man kounte es
umschreiben als Sinn fiir das ,,man® — wiegt bei ihm viel. ,,Man* tut das so,
»man* fiigt sich hier den Briuchen und Einrichtungen, ,,man* betet, ,,man®
hat zu gewissen Zeiten seine Verpflichtungen religivser Art zu erfiillen usf.
In der Gemeinschaft kann die Problemlosigkeit, das Vermeiden eines jeg-
lichen ,,Entweder-Oder* sehr angenehm wirken; wihrend der Grundsigliche
leicht auf grofen und seiner Einstellung entsprechenden, unnachsichtigen
Widerstand st6Bt, nimmt man am Gehaben des Lebenspraknkers keinen
AnstoB. Man lit ihn seine Wege gehen und vergilt ihm auf diese Weise seine
Weite und Anpassungswilligkeit.

Zusammenfassend kann man sagen: die Religiositit des Lebenspraktischen
ist von Plastizitit im Gegensa zur Starre des Grundsilichen, von An-
passungsfihigkeit und -willigkeit im Gegensaty zur Grundsiiglichkeit des
Ethikers, von Umweltkontakt und leichter Einfiigharkeit im Gegensaly zur
Eckigkeit, betonten Eigengeseglichkeit des erstgenannten Typus, von Pro-
blemlosigkeit und einer gewissen Traditionsgebundenheit sowie Gemiits-
betontheit im Gegensag zur Eigenwilligkeit, schlieB8lich der Konﬂiktsgeneigt—
heit des Stiles des Grundsiiglichen gekennzeichnet.

Der Erlebnismensch: Seitdem Girgensohn und Gruehn ihre experimen-
tellen Untersuchungen iiber das religiose Erlebnis versffentlicht haben, ist
eine gewisse Belastung des Religiosen durch vorwiegende Gefiihlsbestimmung
aller religiosen Erscheinungen feststellbar. Es muBte auf Grund der Proto-
kolle der Eindruck entstehen, daR religiose Vorginge nahezu ausschlieBlich
vom Gefiihlsgrund her zu verstehen seien. Das ist jedoch, wie die Erfahrung
lehrt, keineswegs in dem Umfang zutreffend, wie es hier den Anschein er-
wecken konnte. In den bereits umschriebenen Typenbildern war das Gefiihl,
besonders im Fall des Grundsiglichen, keineswegs vorherrschend. Die Unter-
suchungen sind jedoch fiir den Erlebnismenschen sehr aufschluBreich. Richtig
ist es, daf} der ganze Reichtum der Gefiihle, wie auch alle Abstufungen der
Stirke im religiosen Leben des Erlebnismenschen ihre Stelle haben. Will
man ein Typenbild zur Veranschaulichung und Verdeutlichung heranziehen,
80 ldBt sich am ehesten der Vollintegrierte von E. R. Jaensch nennen. Freilich
stort in diesem Bild die eindeutig extravertierte (nach auBen gerichtete) Hal-
tung. Der Erlebnismensch kann jedoch auch introvertiert (nach innen ge-

280



Zur Psychologie des religiosen Menschen

richtet) sein oder zum mindesten auf Grund groBer Feinfiihligkeit und Un-
bestindigkeit zwischen beiden Umwelthaltungen schwanken,

Bezeichnend fiir den Erlebnismenschen ist das starke und fast unentwegte
Mitschwingen des Gefiihls. Umstinde geringfiigiger Art sind schon geeignet,
grofere Schwankungen und Veriinderungen des gesamten Menschen herbei-
zufiithren. Verdichtungen im Sinne eines Anwachsens gleichsinniger Eindriicke
zu erheblicher Wucht und Eindringlichkeit finden sich oft. Phasen von stark
gegensiglicher Firbung des Sichfiihlens, dariiber hinaus der Bewertung der
Welt im GroBen und Kleinen wechseln ohne besondere duBere Griinde schnell
miteinander ab. Die amerikanische Literatur, soweit sie Konversionen und
sonstige religiose Erlebnisse betrifft, ist gefiillt von Beschreibungen solcher
Entwicklungen, die allerdings oft den Rand des Abnormen streifen. Ver-
suchen wir die psychologische Aufgliederung der maBgeblichen Faktoren

- psychischer Eigenart des Erlebnismenschen, so stehen an der Spige Fein-
fiilhligkeit und Aufwiihlbarkeit, die meist gewisse kiinstlerische Grundhal-
tungen durchscheinen lassen. Dem Kiinstler ist im besonderen MaBe die
Fahigkeit gegeben, zu fiihlen und zu spiiren, was anderen entgeht: das ist
seine Feinfiihligkeit. Aber die ,,Anmutungen® haben weiterhin die Eigenart,
in die Tiefe zu strahlen, also die Griinde des Menschen, seine Uberzeugungen
und Lebenserfahrungen, seine Einstellungen und Wertungen anzugreifen,
fragwiirdig erscheinen zu lassen, sie zu veriindern. Lersch spricht einmal von
einem Verzehrtwerden im eigenen Feuer. Das religiose Leben des Erlebnis-
menschen hat weiterhin Innigkeit: Mystiker berichten in einer fiir den Durch-
schnittsmenschen véllig unverstindlichen und miBverstindlichen Weise von
der Intensitit ihrer religisen Erlebnisse. Dem psychologischen Blick des
Kenners offenbaren sich diese Begebnisse und Erlebnisse als durchaus natiir-
lich echt, zum Gesamt des Menschen passend. Der Erlebnismensch steht
schlieBlich zum Sinn seines Lebens in einer eigenartigen, dem Ethiker wie dem
Lebenspraktischen vollig entgegengesesien Weise: bei ihm geht es nicht um
Ordnung als Regelung des Verstandes, der befichlt: ,,es muB eben sein®,
auch nicht um traditionsgebundene, einfach vorhandene Tatsichlichkeiten;
er erlebt vielmehr auf Grund der starken Verinderlichkeit seines Sichfiihlens
die Fragwiirdigkeit, den Wechsel, das Unbestimmte — die Philosophie spricht
von der ,,Kontingenz* —, das Kreatiirliche des Seins. Es kann so sein, daB
der Sinn des Daseins deutlich in der Geborgenheit Gottes gefiihlt wird: da
schweigt alles Fragen, alles Bedringt- und Versuchtsein. Es kann aber auch
sein, dal das Gefiihl der Verworfenheit oder eine diistere Weltuntergangs-
stimmung das gesamte Innere erfiillt und vergiftet. Dann ist das Dasein eine
Last, und sein Sinn erscheint wie ausgeloscht. Die Stellung des religidsen
Erlebnismenschen in der Welt ist naturgemiB sehr schwierig: einmal ver-
wehrt jhm das starke gefiihlsmiBige Mitschwingen das schlichte und vor-
urteilslose Mitgehen im praktischen Leben. Hier kommt er leicht zu kurz,
verpaBBt den ,,Anschlull®. Ferner isoliert ihn die angestrengte Beschiiftigung
mit sich selber, wenigstens ist sein Leben hierin starken Schwankungen unter-

2
281



Hubert Thurn S. J., Zur Psychologie des religitsen Menschen

worfen. Aber auch das theoretische Durchdringen religioser Tatsachen und
Zusammenhinge ist nicht ohne weiteres seine Sache. Bald tut das Gefiihl nicht
mit, bald sperrt es sich gegen Komplexe, die ihm nicht erfahrungsmiBig ge-
geben sind; weiterhin liegt ihm das diskursive, iiberlegende Unterscheiden
naturgemifBig wenig. Wert und Unwert sind auch hier leicht zu erkennen.
Wertvoll sind ohne Zweifel das gesamtmenschliche Angemutet- und Angeriihrt-
werden, die Tiefe und Wucht des Erlebens, der Wechsel der Stimmungen
und Phasen als ein Ausdruck der eigentlich-menschlichen Situation, das
Ernstnehmen und Offensein, das Erlebnis der Kleinheit, Schwiche und Hin-
filligkeit des kreatiirlichen Seins. Aber hier liegen zugleich die Grenze und
der Ansas zum Versagen. Der Erlebnismensch ist kein Ethiker: es ist eine
Erfahrungstatsache, dal erlebnisbetonte Menschen die gerade und feste Linie
des Lebens hiufig vermissen lassen. Thr Weg verlduft vielfach in Zickzack-
kkurven: was sie heute anbeten, konnen sie morgen verbrennen. Die klassische
Ausprigung einer solchen religiosen Erlebnisbetontheit findet man etwa bei
André Gide, der innerhalb weniger Monate von begeisterter Verehrung fiir
die Kirche und den offenbarenden Gott zu bitterer Anklage, pamphletistischer
Ironie und Verhéhnung des Angebeten gelangt. Das Leben des religiosen
Erlebnismenschen ist oftmals eine wenig empfehlende Spiegelung seiner Er-
lebnisse, seiner Gedanken und Worte. Der Zwiespalt zwischen Wollen und
Konnen klafft besonders nachdriicklich und eindriicklich. Das In-die-Sterne-
Greifen schlieBt das ,,Waten durch die Gosse* nicht aus. Mauriac spricht ein-
mal von den Dammen, die immer wieder gegen die andringenden Schlamm-
fluten aufgerichtet werden miissen, die aber immer wieder eingerissen wer-
den, so daf} alle Miihe vergeblich zu sein scheint. Der religiose Erlebnismensch
ist deshalb eine recht problematische Natur: die Erlebnisse fithren ihn weit
iiber sich h{naus, aber die Welt der Tatsachen reifit ihn herab und 1aBt ihn
das Versagen um so schwerer spiiren.

Will man die aufgezeigten Typen mit wenigen Worten charakterisieren,
so wiirde dem ethischen Menschen GleichmaB und RegelmaB, aber auch Enge
und gefiihls-(erlebnis-)miBige Diirftigkeit, dem Erlebnismenschen Fiille und
Fruchtbarkeit, aber auch Unfolgerichtigkeit und mangelndes GleichmaB, dem
praktischen Menschen Wirklichkeitssinn und Umweltverbundenheit, aber
auch MittelmaB und Alltiglichkeit zuzuschreiben sein. Werte und Unwerte
sind also geteilt und gemischt, ja ihr Verhiltnis erscheint als in gewisser
Weise notwendig.

Hier fiigt sich eine Uberlegung vélkerpsychologischer Art miihelos an: der
Ethiker ist die Stilform des nordlichen, der Erlebnismensch die des siid-
lichen Menschen. Der Gegensaty beider wird immer wieder spiirbar: der
Norden in der Verhaftung an Regel und Gesets, an Ethos und ,,Pflicht*, an
»Sicherheit und Tat, aber auch an Langweiligkeit und Schablonenhaftigkeit
steht dem Siidlinder fremd gegeniiber; denn dieser ist von Gefiihlsiiber-
schwang und Erlebnisreichtum, von Ungezwungenheit und Ungebundenheit,
von Fiille und Weite, von ,,Wort* und Leben gekennzeichnet. Der Nord-

282



0. M. von Nostitz, Pascals 'Wiederkehr

linder verlangt etwa von Ménnern der Frommigkeit eine Lebenshaltung oder
besser noch eine durchgiingige Art des Verhaltens, die »mustergiiltig®, also
von RegelmaB und GleichmaB bestimmt ist, und er fiihlt sich berechtigt,
AnstoB zu nehmen, wenn die Leichtigkeit der Worte und die impulsiv
flieBenden, beseelten Gebirden Wiirde und MaB vermissen lassen und
Knicke und Spriinge der Lebensfithrung offenkundig werden. Hier neigt
der Nordlinder zu einem unberechtigten, unduldsamen, pharisiischen Absolut-
segen seiner Eigenart, wihrend das vom Siidlinder viel weniger gesagt werden
kann, obwohl auch er Grund hitte, an der Steifheit und Schwerfilligkeit, dem
pharisiischen Diinkel und der engen Kleinbiirgerlichkeit des Nordens einiger-
maflen Argernis zu nehmen. Man sollte nicht iibersehen, daB sich Fiille und
Erlebnisreichtum nicht leicht mit Stetigkeit und RegelmaB, Grundsiiglichkeit
und Starre nicht gerne mit Feinfiihligkeit, Aufwiihlbarkeit, Innigkeit und
Tiefe paaren. Auch die reibungslose Umweltverbundenheit des Praktikers,
seine Problemlosigkeit, die zugleich Traditionsgebundenheit und Gemiits-
schwere bedeuten kann — die wir ohne weiteres keinem Volkscharakter
zuschreiben konnen —, haben ihren Wert und Unwert. Hier soll noch bei-
gefiigt werden, daf diese Werte vielfach erkauft werden mit einer EinbuBe
an grundsiglicher Strenge und Folgerichtigkeit, dies ebenso wie an innerer
Gegensiglichkeit, an besonderem Grad des seelischen Ausschlags nach oben
und unten, eben an Erlebnis von Tiefe und Unbedingtheit.

Wiirde man lernen, das religiose Auffassen und Verarbeiten ebenso wie
das Verhalten und Gehaben, kurzum den ,,Stil“, die Spielart religioser Eigen-
art als solche zu werten, so wiirde das dem gegenseitigen Verstehen, der
Wertschigung und Achtung voreinander sehr forderlich sein. Wenn auch
im christlichen Bereich der Ausgleich angestrebt werden soll, Erlebnis
und Tat in gleicher Weise geschigt und gepflegst werden sollen, so bleibt
dennoch die Grenze in der einen oder anderen Weise erhalten, was offen-
sichtlich vom Schopfer guigeheiBen und beabsichtigt ist.

Pascals Wiederkehr
Von 0. M. VON NOSTITZ

Die groBen Geister der Menschheit sind den Nachfolgenden nicht immer
gleich nahe. Es gibt Zeiten, in denen nur die Hiille ihres Nachruhms ihr
Fernsein verdeckt. Wenn ihr Werk selbst dann noch bei einzelnen Wahl-
verwandten einen Widerhall weckt, so scheinen sie doch fiir immer aus dem
groBen Dialog ausgeschaltet zu sein, den die Gegenwart mit einer Ver-
gangenheit fiihrt, die sie trigt. Aber sie sind in Wahrheit auch in solchen
Zeiten nicht tot oder ,,zuriickgeblieben®, sondern nur verborgene Wanderer,
die ploglich an einer neuen Wegkreuzung wieder mitten unter den Lebenden
stehen und von ihnen als Gefihrten erkannt werden. Mit Blaise Pascal
scheint sich gegenwiirtig eine solche Wiederbegegnung anzubahnen, wie sie

283



