Werner Barzel S.J.

Kann es eine christliche Tragt'idie geben?
Von WERNER BARZEL S.J.

Die Tragodie soll nicht nur ,,Mitleid und Furcht* erwecken. Wenn der
Vorhang sich iiber dem toten Helden senkt, dann soll die Qual des Zuschauers
nicht nur ihren Hohepunkt erreicht, sondern auch ihre Erleichterung gefun-
den haben. Wer einer Tragodie beiwohnte, soll sie nicht allein mit Trauer,
sondern zugleich mit Erhebung verlassen. Die gute Tragodie flBE mit dem
Grauen auch Zuversicht ein, und sie gestattet dem Menschen einen gewissen
Stolz darauf, ein Mensch zu sein.

Der Gegenstand des Stolzes ist mit besonderer Sorgfalt zu hiiten, und es
ist darauf zu sehen, daB er nicht in Hinde kommt, die ihn verderben. Darum
haben moderne Geister die Tragodie vor allem vor dem Christen zu bewahren
gesucht, weil der Christ ihnen verdichtig schien, einer ,,erhabenen Trauer®
nicht fihig und der Tragodie darum nicht wiirdig zu sein.

Der Christ seinerseits ist in Gefahr, die Tragddie als eine Art von eitlem
Gejammer und hochst iiberfliissigem Klagegeschrei zu betrachten und sie dar-
um denen zu itberlassen, die sich an derlei auf eine heidnische oder eine senti-
mentale Weise zu berauschen lieben.

Obwohl der Christ gerade heute nicht ohne AnlaB ist, solcher Meinung zu
sein, so kann ihm doch dieser Irrtum ebensowenig erlaubt werden wie dem
anderen der Argwohn, das Christentum zerstore jede echte Tragik. Der Christ
darf sich die Tragodie nicht streitig machen lassen, weil der Stolz, den sie ge-
wiahrt, ein christlicher Stolz ist; denn die Griinde, auf denen er beruht, wer-
den vom Christentum nicht angefochten, sondern bestitigt. Und der Christ
darf die Tragodie nicht iibergehen, weil das, was sie betrauert, auch fiir ihn
beklagenswert.bleibt. Es gibt wirkliche Tragik fiir den Christen.

Mit Absicht soll der Christ hier nicht der Tragik im allgemeinen, sondern
der Tragodie gegeniibergestellt werden. ,,Tragik® ist ein ungenaues Wort. Es
ist zwar in die Kategorien bestimmter Philosophen eingegangen, aber das hat
seine Bedeutung nicht heller gemacht, sondern sie eher noch verdunkelt.
AuBerdem ist das Wort in der Verkehrssprache hiufig geworden. Es er-
scheint nicht mehr nur in Theaterkritiken, sondern auch in Kondolenzbriefen
und in Unfallsbherichten.

Die ,,Tragodie® ist zwar trof Aristoteles und Lessing auch kein ganz klar
umrissener Begriff. Aber ob man ihn nun definieren kann oder nicht, er be-
zeichnet etwas Bestimmtes, der Priifung Zugingliches. Man kann den Begriff
der Tragodie nicht nach Willkiir festlegen und ihn nicht aus rein Gedachtem
ableiten, sondern, da er oft genug verwirklicht worden ist, mul man, um ihn
zu erfassen, die Dichter befragen, die anerkannte Tragidien geschaffen haben.

Wir fragen also, wie der Christ zu der Tragodie steht, die seit Aschylus auf
den europiischen Bithnen dargestellt wird: ob sie auch fiir ihn gilt, und ob er
ihre Elemente und Spielregeln benugen kann, um sein christliches Dasein da-

50



Kann es eine christliche Tragidie geben?

‘mit kiinstlerisch auszudriicken. Und wenn im folgenden von ,,tragisch* die
Rede ist, so ist das Tragische gemeint, das wir in der Tragodie vorfinden.

In allen Tragodien geht es um ein Leiden, um einen Verlust, um einen
Untergang. Aber nicht jede beliebige Art von Leiden, Verlust oder Unter-
gang ist wichtig genug fiir die Tragodie. Was gelitten wird, mufl den Menschen
mitten ins Herz treffen, was verloren geht, muB unerseglich sein, und was
untergeht, muB in einem begliickenden Aufgang begriffen gewesen sein. Zahn-
schmerzen zu leiden oder hunderttausend Mark zu verlieren oder sein Haus
in Triimmer sinken zu sehen, das mag sehr wehe tun, aber es ist noch nicht
tragisch. Es ist in der Tragidie immer ein besonders teures Gut, das EinbuBle
erleidet, oder ein ausnehmend hoher Wert, der vernichtet wird, oder ein un-
gewohnlich kostbares Leben, das zugrunde geht.

Es ist um so tragischer, je sicherer das Gut vorher seinem Besizer zu sein
schien, je mehr Anspruch der Betroffene auf einen Wert hatte und je schonere
Verheiflungen einem Leben gemacht wargn.

Wenn ein Mensch ins Elend gerit, so ist das traurig; aber wenn der herr-
liche, der kluge, der edle Konig Odipus pléglich als ein Elender, Verworfener,
Uberfiihrter dasteht, dann ist das ein Fall fiir Sophokles. Wenn ein Vater von
seinen Kindern schlecht behandelt wird, so ist das betriiblich; aber wenn ein
Lear aus purer Schenkfreude und ganz aus freien Stiicken sein Kénigreich den
Tochtern iibergibt und dann dafiir solch schnoden Undank erntet, so hat
Shakespeare einen Stoff gefunden. Wenn ein junger Mann sterben muB, so ist
sein Tod beweinenswerter als der eines Greises; aber wenn ein Egmont, der
aufgehende Stern seines Vaterlandes, der strahlende Held und Liebling des
Volkes, dem eine groBartige Laufbahn versprochen scheint, einer finsteren
Intrige erliegt, so hat Goethe recht, aus diesem Ungliick ein Trauerspiel zu
machen.

Die Tragodie greift immer nach dem groBen Schicksal. Nur das Leiden ist
ihr schmerzlich genug, das an die Stelle einer erwarteten groBen Freude tritt;
nur der Verlust wiegt ihr schwer genug, vor dem ein bedeutender Gewinn in
Aussicht stand, und nur den Untergang beklagt sie, der ein Sturz von der
hochsten Hohe in die Tiefe war.

Eine zweite Eigenart der Tragodie ist es, daB sie das Unheil immer auf der
Bahn einer gewissen Notwendigkeit iiber den Helden kommen 148t. Was der
Zufall anrichtet, ist kein tragisches Leiden. Was aus Versehen verlorenging,
muB} auf andere Weise betrauert werden. Und wer eines ganz unvorhergesehe-
-nen Todes stirbt, ist nicht der Held einer Tragodie. Nicht durch einen Unfall
oder durch eine VergeBlichkeit oder durch einen Blis aus heiterem Himmel
kommt der Held in Not, sondern sein eigenes Handeln fiihrt ihn in die Be-
dringnis.

Obwohl Odipus nicht ahnte, wen er da vor der Stadt erschlug, es muBte
eines Tages offenbar werden, daB} es sein eigener Vater war. Auch wenn Lears
Tochter weniger boshaft gewesen wiren, so hiitte sein Verhilinis zu den Ko-
niginnen in der Lage, die er geschaffen hatte, und bei seinem Charakter, den

4+ i ' Sk



Werner Barzel S.J.

er nicht geschaffen, aber auch nicht geformt hatte, auf die Dauer nicht ohne
Reibung bleiben konnen. Egmont wire irgendwann auch ohne den Herzog
Alba gescheitert, weil sich sein Wesen dann an einem anderen Erfordernis der
Besonnenheit als unzulanglich erwiesen hiitte.

Es ist immer eine Art von Notwendigkeit, mit der die Tragiodie auf den
tragischen Konflikt zutreibt. Aber diese NotwendigkeitliBt verschiedene Grade
zu. Sie ist verschieden unerbittlich je nach der Wirkweise ihrer Ursachen.

Wenn die Ursache so ist, daB ihr iiberhaupt nur eine Wirkung entspringen
kann, dann ist der Bereich der Tragidie entweder noch nicht betreten oder
schon wieder verlassen. Denn was gar nicht anders sein kann, als es ist, das ist
nicht tragisch. Darum bleibt die rein physische Notwendigkeit vor der unteren
Grenze der Tragik stehen. Wenn jemandem von einem stiirzenden Balken die
Hand abgeséhlagen wurde, oder wenn ihm eine Lawine den Damm einri8, oder
wenn er mit einem brennenden Flugzeug abstiirzt, dann ist das Ungliick un-
ausweichlich, aber nicht tragisch. Was keine Gewalt iiber sein Geschick hat,
kann keine Tragik erleben. Weder der Baum, der im Gewitter fillt, noch das
Tier, das von einem stirkeren erlegt wird, noch der Mensch, der unter den
Zwang eines Naturgesegges gerit, erlebt Tragik.

Dagegen ist iiber die obere Grenze der Tragik hinaus, wer zuviel Gewalt
iiber sich und sein Geschick hat. Wer véllig frei eine Handlung wihlt, deren
unselige Folgen fiir sich er ganz klar voraussieht, der verwickelt sich in keine
Tragik, wenn diese Folgen dann tatsiichlich eintreten.

Wenn einer aus reinem Ubermut sich eine Hand abhackt, so ist der Schmerz,
den er darauf erleiden muB}, nicht tragisch, weil er ihn nur sich selbst zuzu-
schreiben hat. Wenn einer ohne Not ein Stauwehr einschligt und sein Hab
und Gut dadurch in den entfesselten Fluten verliert, oder wenn einer ginzlich
unnétigerweise einen Salto mortale von einem hohen Turm vollfithrt und da-
bei umkommt, dann ist das wieder nicht tragisch, weil die Ursache keine an-
dere als die unheilvolle Wirkung zulie8 und darum keinen Grund zum Klagen
gibt. Wer grundsiglich und immer Herr seiner Handlungen und ihrer Folgen
ist, der gehort nicht mehr in den Bereich, in dem es Tragik gibt. Ein Engel
also hat keine Tragik, auch der Sturz Satans ist nicht tragisch, weil er ihn frei
gewollt hat.

Das Tragische ist in dem Mittelreich zu Hause, wo weder die blinde Not-
wendigkeit des rein Naturhaften herrscht noch die Freiheit des Geistes sich
selbst ihre Notwendigkeiten setst, sondern wo die beiden zusammenwohnen
miissen, es aber nicht konnen, ohne sich gegenseitig zu behelligen.

Das Tragische ist also etwas, das nur dem Menschen widerfahren kann und
das seine Daseinssituation auf das treffendste bezeichnet. Das Unheil nicht zu
wollen, es aber doch herbeizufiihren; an seinem Leiden nicht ganz schuld zu
sein, es aber doch selbst zu verursachen; dem Untergang entgegenzugchen, in-
dem man thn flieht; sich groBe Hoffnungen aufzurichten und sie durch die-
selben Miihen, durch die man sie vermehrt, zu vernichten: das ist das Los des
Menschen auf dieser Erde, das ist tragisch.

52



Kann es eine christliche Tragédie geben?

Die tragische Notwendigkeit besteht nicht darin, daB es gar nicht anders
kommen konnte, sondern daf es so kommen muBte, weil es gewohnlich so
kommt. Odipus hitte den Laios auch seines Weges ziehen lassen kinnen, und
es hitte keine Labdakidentragodie gegeben. Aber dazu hitte er weniger auf-
brausenden und herrischen Gemiites sein miissen, dazu hitte eine solche Téo-
tung seinem ganzen Denken nicht so selbstverstindlich und gerechtfertigt er-
scheinen diirfen. Lear hitte mit seinen Tochtern auch gut auskommen kénnen,
wenn er nimlich ebenso bescheiden in den eigenen Bediirfnissen wie ver-
schwenderisch im Schenken, ebenso mild im Umgang wie koniglich im Be-
fehlen hitte sein konnen. Egmont hitte die Intrigen Albas durchaus bestehen
konnen, wenn er nicht nur ein Herz voll Vertrauen auf die Menschen, sondern
auch einen Kopf voll MiBtrauen gegen die Politiker hitte sein eigen nennen
konnen. Grundsiglich war es ihnen nicht unméglich, ihre Tragodie zu vermei-
den, aber so wie der Mensch nun einmal ist, konnte es praktisch von keinem
von ihnen erwartet werden, daB er gliicklich davonkam.

Immer liegt die Notwendigkeit des tragischen Konfliktes zulegt darin be-
griindet, daBB das menschliche Individuum begrenzt ist, dal der Mensch in
vielem mit den andern Menschen teilen muB, und daf} es dabei nicht ganz aus-
reicht, ohne daB einer zu kurz kommt. Solange die Vereinzelung des Menschen
in der Materie erfolgt, kann der einzelne Mensch sich der ganzen Menschheit
gegeniiber nicht vor Schaden bewahren. Aber diese Notwendigkeit der gegen-
seitigen Beeintrichtigung ist nur da tragisch, wo sie nicht blind ist, sondern
troy und mit Hilfe der Freiheit geschieht. Wo der ZusammenstoB des Guten
des einen mit dem Guten (oder dem Bisen) des andern zwar unvermeidlich
ist, aber nicht deswegen, weil er schlechterdings iiberhaupt nicht hitte ver-
mieden werden konnen, sondern weil ihn zu vermeiden iiber die Kraft des
erleidenden Helden oder iiber den guten Willen seiner ihm nachstellenden
Widersacher gegangen wire, da ist Tragik. Das vermeidbare Unvermeidliche
oder das unvermeidliche Vermeidbare, die schuldige Unschuld oder die un-
schuldige Schuld, oder was dergleichen Oxymoren mehr sind, die bezeichnen
das Wesen der Tragodie, wie sie das Los der Menschen auf Erden iiberhaupt
bezeichnen. Thren Hohepunkt hat die Tragodie, wo die hochste Freiheit des
Menschen von der bedauerlichsten Notwendigkeit durchkreuzt wird, wo der
Mensch am meisten Mensch ist und doch sein Menschentum am wenigsten be-
haupten kann, also da, wo der beste Mensch sich nicht davor bewahren kann,
in eigene oder fremde Schuld hineingezogen zu werden.

Auch die untermenschliche Kreatur trigt die Notwendigkeit ihres Unter-
ganges in sich, aber nur im Menschen entwickelt sie ihr Verhiingnis Hand in
Hand mit seiner Freiheit. Auch die iibermenschlichen Wesen konnen sich
durch ihre Freiheit den Untergang zuzichen, aber sie sind durch nichts ge-
notigt, dies zu tun. Die Tragodie behilt ihre Klage dem ergreifendsten Anlaf}
vor, und im Schicksal des Menschen hat sie ihn gefunden.

Bis jett ist nicht der geringste Grund einzusehen, warum die Tragodie dem
Christentum unannehmbar sein sollte. Wenn sie, wie wir sahen, nichts tut,

53



Werner Barzel S.J.

als an eindrucksvollen Beispielen darzustellen, was das allgemeine Los des
Menschen ist, so kann sie dem Christen nur willkommen sein. Denn sie sagt
auf ihre Weise nichts anderes, als was die Schrift und die Prediger des Chri-
stentums nicht miide werden auszusprechen. Das Leiden ist doch wahrhaftig
dem Christen nicht unbekannt, und auch das unverschuldete und unverhaltnis-
miBige Leid, das nicht verdiente und doch nicht abzuwendende, das unent-
rinnbare und doch nicht angeborene, das in der Freiheit angetroffene, aber
nicht aufgesuchte Leid ist fiir den Christen nichts Neues. Ja wir konnen so
weit gehen, zu behaupten, dafl das VollmaB solchen Leidens erst im Christen-
tum moglich ist, und wir beweisen es, indem wir beweisen, daBB Christus von
allen tragischen Helden der tragischste ist.

Selbstverstindlich kann man Christus nicht ohne Unterscheidungen fiir die
Tragddie in Anspruch nehmen. Die zweite Person der Gottheit hat, wie sich
versteht, mit Tragik nichts zu tun. Aber wir konnen Christus iiberhaupt nicht
erfassen, ohne an ihm Unterscheidungen zu treffen. So ist es auch erlaubt,
einmal alles an ihm, was den Rahmen des Menschlichen sprengt, auBer acht
zu lassen und ihn unter einer Riicksicht zu betrachten, die ihn in die mensch-
liche Tragik einbezieht.

Christus war ein Mensch, der nicht nur durch seine natiirlichen Gaben dazu
ausersehen war, alle anderen Menschen an Gréfle, Bedeutung und Gliick zu
iiberragen, sondern er war mit solchen Vorziigen ausgestattet, die ihm einen
Rang iiber aller Kreatur einrdumten, die ihn an Machtfiille den Geistern des
Himmels voranstellte und die ihm den Anspruch auf eine Herrlichkeit des
Daseins sicherte, wie sie kein Sterblicher ertriumen kann. Und doch ist er
eines schimpflichen, eines schmerzvollen, eines elenden Todes gestorben.
Nichts von dem, was so gro8 in ihm angelegt war, konnte sich bis zur Bliite
entfalten, es ging unter in der Schmach des Kreuzes.

Er hitte diesem Schicksal aus dem Wege gehen kénnen. Er hat seinen Fein-
den keinen berechtigten AnlaB gegeben, ihn zu verderben, er war vollig
schuldlos an dem Widerstand, den er fand, er hiitte die Macht gehabt, jeder
Verschworung gegen sich zu trogen. Und doch war sein Untergang unvermeid-
lich. Die Menschen, die er damals antraf, muBten seine erbitterten und un-
barmherzigen Gegner werden, sein Auftreten unter ihnen konnte kein fried-
liches Ende nehmen. Wenn er sich treu bleiben wollte und dem, der ihn ge-
sandt hatte, wenn er weder von seinem Auftrag noch von seiner eigenen Lehre
abweichen wollte, dann mufite er den Weg zu Ende gehen, von dem er nie
im ungewissen war, wohin er fithren wiirde. In Christus trifft das alles zu-
sammen, was die Tragodie ausmacht: eine helle Verheiung und ihr Umschlag
ins diistere Gegenteil, eine souverine Freiheit und ihre bittere Notwendig-
keit, in der Katastrophe zu enden, und jede dieser tragischen Komponenten
erlebt in ihm ihren duflersten Fall.

Christus ist der tragischste der Menschen, und durch ihn ist auch der Christ
in Beziehungen gestellt, die die Méglichkeiten des Tragischen iiber ihm in
neue Ausdehnungen vorantreiben. Seine ins Ubernatiirliche gewachsene Wiirde

54



Kann es eine christliche Tragodie geben?

spricht ihm das Anrecht auf eine hohere Art von Gliick zu, als sie der natiir-
liche Mensch zu beanspruchen hat. Um so empfindlicher trifft es ihn, daB er
den Leiden der irdischen Kreatur wie jeder andere ausgeliefert bleibt. Die
GewiBheit, einer besonderen Obhut Gottes zu unterstehen, flofit ihm groBere
Erwartungen ein, als der Mensch sich ohne die Offenbarung machen diirfte.
Um so enttiuschender ist es fiir ihn, wenn ihm die Vorsehung keinen der
Schmerzen erspart, die dem Menschen auf dieser Welt bestimmt sind. Die
Freiheit, die der Christ mit Hilfe der Gnade erworben hat, enthebt ihn der
Notwendigkeit zu siindigen, aber nicht der Notwendigkeit, sich in Widrig-
keiten zu verstricken. Er, der im Geiste leben will und kann, muf alle Fesseln
des Fleisches weiter tragen. Er, der erlost ist, kann sich nicht aus den Banden
der korperlichen Veranlagung und der individuellen Beschrinkung befreien.
Er, der mit Christus auferstanden ist, muf sterben; er, der mit Christus ge-
siegt hat, fillt dem einfiltigsten Komplott eines Feindes zum Opfer; er,
dessen Wandel im Himmel ist, begegnet auf den StraBen dieser Welt der Not,
dem MiBverstindnis, dem HaB, und er muB ihre Bedrohung bis zum Ende aus-
halten. :

Die Moglichkeiten, in tragische Konflikte zu geraten, sind fiir den Christen
nicht verringert worden, wahrhaftig nicht; nein, man konnte eher sagen, sie
fangen bei ihm erst an. Freilich hat auch der natiirliche Mensch schon ge-
niigend tragische Moglichkeiten, aber ‘es gibt keinen natiirlichen Menschen
ohne Christus. So wie die Geschichte tatsichlich verlaufen ist, hat keiner darin
gelebt, der nicht Beziehungen zu Christus gehabt hitte, ob es ihm nun be-
wuBt war oder nicht. Der Mensch ohne Christus ist nicht natiirlich, sondern
bise. Beim biosen Menschen aber fingt die Tragik je nach dem Grade seiner
Bosheit an, einem anderen Gesety Pla zu machen. Der Bose ist entweder so
dumpf, daB die Notwendigkeiten, denen er erliegt, wieder zur Naturnotwen-
digkeit erblinden, oder er ist so frei, da der Abgrund, in den seine Siinde
ihn stiirzt, der Ort seiner ausdriicklichen Wahl ist. Der bose Mensch gleitet
hinab ins Animalische oder hebt sich empor ins Satanische. Er geht aus dem
Bereich des Tragischen in dem gleichen MaBe hinaus, in dem seine Bosheit ihn
aus den Grenzen des reinen Menschentums hinausdringt.

Christus ha‘E, indem er die menschliche Natur wiederherstellte, dem Men-
schen auch die Tragik zuriickgegeben. Es bleibt sein Geheimnis, warum er den
Menschen nicht gleich iiber die Tragik hinausgehoben hat. Es kann ein Ritsel
sein, warum der Mensch nach Christus nicht mehr ist als ein tragisches Wesen,
aber es ist ausgemacht, daB der Mensch ohne Christus weniger ist als das. Um
an das Tragische iiberhaupt heranzureichen, muBl der Mensch sich von Christus
helfen lassen, wieder ein Mensch zu werden, auch der, dem sein Name unbe-
kannt ist. Und wer sich auf seinen Namen eingelassen hat, dem wird die Tragik
nicht genommen, sondern verdoppelt.

Wir haben bisher von zwei Bestandteilen der Tragodie gesprochen: vom
Leiden, das deswegen so schlimm ist, weil es dort gelitten wird, wo es eigent-

[ 55



Werner Barzel S.J.

lich nicht sein sollte; und von der Notwendigkeit dieses Leidens, die deswegen
um so verhidngnisvoller ist, je weniger sie die Freiheit ausschlieBt. Wir kom-
men nun zu dem dritten Element der Tragodie: zu dem Trost, den sie spendet.

Die Tragidie spendet ihren Trost dadurch, daB sie aus dem Leiden des

Menschen ein Spiel macht, daB sie das Tragische zur Tragodie formt. Sie 148t
der Klage iiber den Schmerz freien Lauf, und das schon lindert den Schmerz.
Und sie hemmt den Ausbruch des Schmerzes wieder durch die Strenge ihrer
Form, und das gibt dem Leidenden Fassung. Die Tragodie liutert das Leiden
auf dieselbe Weise, wie jede Kunst durch den schoneren Widerschein, den sie
ihm schenkt, das Leben reinigend erhebt.
. Die Kunst tut das immer in einem Zweitakt von Bewegung: sie entfesselt
und holt wieder ein, sie befreit und legt wieder Schranken, sie st6Bt vor und
hilt wieder zuriick. In der Poesie im allgemeinen heiBen diese beiden Bewe-
gungstakte: Empfindung und Form, Gefiihl und Gestalt. In der Tragsdie wol-
len wir jhnen die Namen geben: Klage und Fassung, Empérung und Ergebung,
Aufschrei und Einsicht.

Wir erkennen unschwer die Beziehung dieser Formelemente zu den eben
behandelten Inhaltselementen. Klage, Emporung und Aufschrei entsprechen
der GroBe des Leidens, — Fassung, Ergebung, Einsicht dagegen seiner Not-
wendigkeit.

Die Tragédie trostet durch den Abstand, den sie als Kunst dem Leben
gegeniiber einnimmt. Sie wird also am meisten trésten konnen, wo sie am
meisten Kunst ist. Dort ist sie am meisten Kunst, wo sie den Doppeltakt von
Klage und Fassung am ausgeglichensten vereinigt. Diesen Ausgleich aber
wird sie nicht finden, wenn sie nicht vorher das Leiden und seine Notwendig-
keit selber in den richtigen Einklang gebracht hat. Dann nur ist die Tragodie
vollkommen, wenn sie mit dem Tragischen fertig geworden ist, und weil das so
selten gelingt, deshalb gibt es so wenig vollkommene Tragodien.

Wir beobachten in der europiischen Tragidie eine zweifache Abweichung
yon dem geforderten Ausgleich der Elemente. Einmal liegt das Schwergewicht
ganz auf dem Element der Klage, der Empérung, des Aufschreis, das andere-
mal einseitig auf dem der Fassung, der Ergebung, der Einsicht. Entsprechend
kehrt die eine Richtung die Schwere des Leidens hervor, die andere betont
seine Notwendigkeit. Zum Beispiel fiir die erste Richtung diene der ,,Ge-
fesselte Prometheus® des Aschylus, zum Beispiel fiir die zweite die »1phi-
genie” Goethes.

Prometheus kennt nur Klage, Empérung, Aufschrei iiber das maBlose Leid.
Er ist von keiner Einsicht in die Notwendigkeit seines Leidens zu erreichen,
sein Schmerz liBt sich durch keinen Zuspruch stillen, und er scheint weder die
Mbéglichkeit noch den Willen zu haben, zur Fassung zu kommen. Wié¢ konnen
Aschylus darob nicht tadeln, weil wir nicht wissen, wohin er die Handlung in
den unbekannten weiteren Teilen seines Werkes gefiihrt hat. Aber der Fehler
gehort all den Dramatikern, die im Gefolge des ,,Prometheus wandeln. Sie
bleiben in der Auflehnung und in der Anklage stecken. Ihnen ist die Empé-

56



Kann es eine christliche Tragﬁdfe geben?

rung nie laut, der Jammer nie herzzereilend genug, der Aufschrei nie zu
schrill, Sie konnen das Leiden, den Widersinn, die Katastrophe nie genug
steigern. Vor allem muB die Tragodie bei ihnen ausweglos enden, das Leiden
muf als sinnlos entlarvt stehen bleiben, es darf sich nicht noch eine Zuflucht
vor der Sinnlosigkeit suchen. Der Trost ihrer Tragodie besteht darin, allen
Trost zu rauben, indem sie die Allmacht des Leidens ausrufen. Erst wer dem
Trost entsagt hat, der allein hat den einzigen Trost gefunden, der dem
Menschen iibrigbleibt. Deshalb ist ihnen der Christ, der noch jenseitige
Trostgriinde bereit hat, untragisch. Die christliche Hoffnung stort die Tra-
godie, nimmt ihr den Ernst, macht sie zu innerst unméglich.

Der prometheischen Auflehnung steht die klassische Bescheidung gegen-
iiber. Obwohl es Iphigenie schwer fillt, unterwirft sie sich dem Geset, das sie
ins Leiden schickt. Der Kampf in ihrer Brust raubt ihr nicht die Einsicht, daf
ihr Leiden notwendig ist. Trot ihres Widerstrebens bewahrt sie die Fassung
vor dem Unvermeidlichen. Es geht nicht anders, also ist sie einverstanden.
Und kaum hat sie diese sittliche Leistung vollbracht, da ist nicht nur ihr Herz,
sondern auch ihr Leiden iiberwunden. Die Einwilligung in den Schmerz hat
sich als sein bestes Linderungsmittel erwiesen; der Notwendigkeit des Leidens
recht zu geben, hebt dieses am ehesten auf. Man muf} nur nicht irre werden
an der Ordnung der Welt, dann ist bald alles wieder in Ordnung.

Der Fall der Iphigenie kommt natiirlich vor, es ist vielleicht nicht einmal so
selten, daB die Bereitwilligkeit zum Leiden bald ihren Lohn findet. Dennoch
miissen wir Goethe und den Klassikern eine Verkiirzung des Tragischen vor-
werfen. Schiller und Hebbel sind nicht so optimistisch wie Goethe, aber das
Gemeinsame haben viele Dramatiker der klassischen Richtung, daB sie mit
dem Leiden zu rasch fertig werden. Bei ihnen nimmt der tragische Held
immer um des ,,GroBeren* willen das Leiden auf sich, er verzichtet auf das
Verlorene zugunsten eines ,,Erhabenen®, er opfert sein untergehendes Ein-
zelne dem héoheren ,,Allgemeinen*. Dieses Motiv verhilft ihrem Helden ziem-
lich rasch zu Einsicht und Einwilligung, er schickt sich in das Unabiénderliche
und gewinnt dem Entseglichen gegeniiber ‘die Fassung. Was das Christentum
iiber dies hinaus an Trostgriinden anzubieten hat, brauchen sie nicht. Die
christliche Hoffnung stért auch sie in ihrer Tragodie, weil sie iiberfliissig ist.

Lange Zeit hindurch hat diese Losung dem Publikum geniigt, es lieB sich
durch diese Verwandlung des Leidens zur Ruhe bringen. Aber heute beginnt
es miBtraunisch zu werden, weil das Zeitalter der radikalen Illusionslosigkeit
zu entdecken anfiingt, daB gegen ein brutales Leiden der Glanz der Idee eines
,,Erhabenen® nichts ausrichtet.

Auch aus dem Grund sollen gerade Aschylus und Goethe als Vertreter der
beiden dramatischen Richtungen hingestellt werden, damit man den auf-
gedeckten Mangel, was bei Dichtern minderen Ranges freilich zu bedenken
wiire, nicht einem poetischen Unvermégen zuschreiben kann. Aschylus sowohl
wie Goethe hesaBen zweifelsohne geniigende Kraft, um die Elemente von
Empfindung und Form, von Gefiihl und Gestalt zur reinen Ubereinstimmung

ot



Werner Barzel S.J.

zu bringen. Dal} ihnen dies trotz ihrer poetischen Macht nicht gelang, beweist,
daB der Mangel nicht im Dichterischen liegt, sondern in dem, was ihm voran-
geht. Nicht daB sie sich mit der Tragodie versehen haben, sondern daf} sie mit
dem Tragischen nicht zurecht kamen, das leitete sie fehl.

Es ist ihnen nicht gelungen, bevor sie an die Tragodie gingen, das Tragische
zu bewiltigen, und darum suchen sie im Spiel selber damit fertig zu werden.
Der eine, indem er das Spiel zum Ernst macht, der andere, indem er den
Ernst der Wirklichkeit im Spiel aufldst. Im einen Fall hort dag Spiel auf,
Spiel zu sein, im andern wird der Ernst seines Ernstes entkleidet.

Reines Spiel kann nur da sein, wo es das Abbild eines vorher schon Ge-
klirten bietet. Wie es kein Bild von etwas Unbestimmtem gibt, so gibt es
auch kein Spiel von etwas Verworrenem, Ungeléstem. Wer das Leiden nicht in
sich iiberwunden hat, der kann sich auch im Spiel nicht davon befreien. Prome-
theischer Tro ist kein Spiel, und deshalb hilft es auch niemandem gegen
sein Leiden, ihn zu erwecken. ‘

Andererseits ist auch das kein reines Spiel, das seine Wirklichkeit nur in
sich selbst, nicht hinter sich hat. Wenn es kein Abbild von etwas anderem ist,
wenn die Darstellung nicht auf etwas Dargestelltes hinweist, wenn das Spiel
im Spiel selbst seine Begriindung hat, dann ist es nicht mehr ernst genug, um
ein echtes Spiel zu sein. Wer das Leiden nur im Spiel iiberwindet, in sich
selbst aber nicht, dessen Tragodie kann ebenfalls keinen dauernden Trost fiir
den Leidenden spenden. Die klassische Tragodie versagt, wenn das Leiden
ernst wird.

Die Tragodie ist ein Spiel, und darum kann die vollkommene Tragodie
nur dem gliicken, der die Grenze des reinen Spieles nicht iiberschreitet. Das
reine Spiel ist nur dem moglich, der mit dem Ernst vollig im reinen ist. Den
Ernst des Leidens in die Heiterkeit der Fassung, der Einwilligung, der Er-
gebung hiniiberzuleiten und doch den Aufschrei des Leidenden nicht vor-
schnell zu ersticken, seine Emporung nicht mit allgemeinen Redensarten zu
beschwichtigen und seine Klage nicht zum Verstummen zu bringen, ehe sie
angehort wurde, diese ganz reine Antwort auf die Leidensfrage kann nur das
Christentum geben.

Die Tragodie kann von sich aus keinen Trost fiir das Leiden erfinden. Sie
kann nur den Trost vermitteln, der schon besteht, und dieser Trost ist ein
shristlicher Trost oder iiberhaupt keiner. Der Atheismus des Prometheus ist
von einem wahren Trost ausgeschlossen, aber auch der Pantheismus Goethes
findet, obwohl er ihm nahekommt, den entscheidenden Schritt in den Trost
nicht. Die Antwort auf die Frage des Leidens kann nur der persénliche Gott
geben, und dieser ist der christliche Gott. Der Dichter, der eine vollkommene
Tragédie schreiben will, muB ein Christ sein oder muB zumindest die christ-
liche Losung der Leidensfrage angenommen haben. Weil Sophokles und
Shakespeare diese Losung gefunden hatten, deshalb konnten sie vollkom-
mene Tragodien schaffen. Odipus und Antigone, Hamlet und Lear sind voll-
endete Kunstwerke, und sie konnten es nur werden, weil ihre Dichter das im

58



Kann es eine christliche Tragidie gehen?

Spiel weitergaben, was sie im Ernst selber zuvor errungen hatten. Diese Tra-
godien spenden als vollkommene Kunstwerke wirklichen Trost, weil sie von
Kiinstlern stammen, die getrdstet waren.

Kann es eine christliche Tragodie geben? Es gibt keine amdere als eine
curistliche Tragédie. Wo immer Schiller, Kleist, Hebbel, Ibsen echte Tragodie
schaffen, da sind sie christlich: denn es gibt neben dem Christlichen keine
andere Region des Wirklichen in der Welt. Der ganze Raum der Schopfung ist
von der Menschwerdung Gottes iiberstrahlt, kein Bereich ist ihrem Gese ent-
zogen, auch die Kunst nicht. Wenn es eine christliche Kunst gibt, dann gibt
es vor allem eine christliche Tragodie.

Leider folgt daraus nicht umgekehrt, daB} immer, wo ein Dichter Christ ist,
seine Werke von selber gute Tragodien werden. Der wahre Kiinstler kann
auf das Christentum nicht verzichten, aber das Christentum kann auch auf
das wahre Kiinstlertum nicht verzichten, wenn christliche Kunstwerke zu-
stande kommen sollen.

Es scheint so, als ob die Tragodien, die der Genius des Abendlandes bis-
her hervorgebracht hat, wenn sie als christlich hingenommen werden konnen,
nur so weit christlich sind, daB sie der natiirlichen Wahrheit des Christentums
gerecht werden. Das eigentlich Christliche hingegen, seine iibernatiirliche Bot-
schaft, scheint bisher keinen Eingang in die groBe Kunst der Tragddie ge-
funden zu haben. Und wo es zugelassen wurde, da scheint es der Kunst keinen
Segen gebracht haben. Woran liegt das?

Es kann daran liegen, daB das Christentum einfach die groBen Kiinstler fiir
sich noch nicht gefunden hat. Das wire méglich, und wir wollen diese Antwort
durchaus nicht ausschlieBen. Aber es ist auch zu bedenken, dal im Wesen des
Christlichen selbst sich etwas der Tragddie versperrt.

Wir haben gesehen, daB die Tragédie tréstet, indem sie spielt. Das kann ein
Trost sein, aber es ist nicht der legte Trost, vor allem nicht der christliche
Trost. Der christliche Trost heiflit: Auferstehung des Fleisches. Aber dieser
Trost ist eine Botschaft, keine Form; das Spiel aber ist nichts als Form. Ins
reine Spiel kann die Botschaft der Auferstehung nicht eingehen, weil sie sich
nicht damit begniigt, das Spiel geloster, heiterer, freudiger zu machen, also
seine Form zu beleben, sondern etwas zu sagen hat, was nicht Form, sondern
Inhalt ist.

Den spezifisch christlichen Trost kann die Tragodie also nicht in der Form
ausdriicken, sie muf} ihn zum Inhalt schlagen. Die christliche Tragédie trostet
nicht dadurch, daB ihr Spiel einen besonders schonen, anmutigen, erhebenden
Ausgleich zwischen Klage und Fassung findet, sondern dadurch, daB sie zu
den beiden Inhaltselementen von Leiden und Notwendigkeit ein drittes
hinzufiigt: den Sieg iiber das Leiden. Das heifit mit anderen Worten, die
christliche Tragodie ist dadurch gekennzeichnet, daB sie gut ausgeht.

Nun tun das in Wirklichkeit allerdings alle Tragodien. Denn jeder Mensch,
der in den Himmel kommt, mag hinter sich haben, was er mag, er ist selig

o0



Werner Barzel S.J., Kann es eine chrisiliche Tragodie geben?

geworden, und seine Tragddie ist gliicklich ausgelaufen. Wer aber verdammt
wird, 1iBt nicht nur jedes Gliick und alle Seligkeit zuriick, sondern auch den
Bereich der Tragodie. Die Holle ist nicht tragisch,  weil sie der Verdammte
vollauf verdient hat.

Der gliickliche Ausgang beeintrichtigt also durchaus nicht die Tragik der
Tragodie, und®sowohl Schiller wie Lessing geben das auch ausdriicklich zu.
Aber die Frage ist: Wie soll dieser gliickliche Ausgang ausgehen?

Ein gewohnliches Happy end ist noch nicht der christliche Sieg iiber Leiden
und Tod. Aber ist dieser Sieg darzustellen? Man kann in einem Passionsspiel
Christus auf der Biihne sterben lassen, aber man kann ihn nicht zeigen, wie
er in den Himmel auffihrt. Das Leiden 1Bt sich durch christliche Motive im
Drama erhohen und seine Notwendigkeit durch christliche Gesichtspunkte
dramatisch beklagenswerter gestalten, aber die christliche Erlosung vom
Leiden ist auf der Biihne nicht darzustellen.

Das heiflt, man kann sie natiirlich, wenn man will, schon darstellen. Aber
der gute Geschmack verbietet es meistens, wenigstens in der heutigen Zeit.
Die meisten von uns werden wohl darauf verzichten wollen, das Ubersinnliche
durch das Sinnliche verkérpert zu sehen, so wie die meisten von uns wohl mit
Schiller gegen Goethe die Erscheinung des verklirten Kithchens im ,,Egmont®
fiir Kitsch halten. Aus demselben Grunde wird man wohl in den meisten
Fillen davon absehen miissen, einen Engel als Vertreter der anderen Welt
auf die Szene zu schicken. Ich sage nicht, daB dies immer unméglich ist. Im
»oeidenen Schuh* geschieht es, und man kann nicht viel dagegen einwenden.
Aber im allgemeinen wird es wohl nicht zutriglich sein, das Drama mit
himmlischen Personen zu besegen. Es ist schon schwierig genug, die Elemente
des Leidens und der Notwendigkeit dramatisch in die christlichen Dimen-
sionen hinaufzuheben. Das Element der Uberwindung entzieht sich meist den
Mitteln des Theaters, die immer irdisch und sinnlich sein miissen. Wir tun also
| gut daran, zuzugeben, daB das spezifisch Christliche in der Tragodie kaum
' sichtbar zu machen ist.

Aber das verbaut keineswegs alle Moglichkeiten einer christlichen Tragodie.
Zur Tragédie gehort nicht nur das, was sie zeigt, sondern auch das, was sie
verbirgt.

Wir sahen vorher, dal der Dramatiker die Losung der Leidensfrage nicht
im Spiel der Tragédie suchen darf, sondern sie vorher gefunden haben muB.
Das ist eine strenge Forderung, aber zugleich eine grofie Erleichterung, und
der christliche Tragiker soll sie sich zunuge machen. Denn was fiir die Form
gilt, kann auch fiir den Inhalt gelten.

Es ist ein Geset; des Dramas, daB der Zuschauer von der jeweiligen Situa-
tion immer etwas mehr wissen soll als der handelnde Held selbst. Das heifit
aber, ins Grundsigliche gekehrt, da der Dramatiker nicht nur mit dem Be-
wubBtsein rechnet, das auf der Biihne waltet, sondern das Wissen des Publi-
kums ins Drama miteinbezieht. Freilich kann der Dramatiker dieses Wissen
nicht schon als vorhanden voraussesen; denn dann wiire ja sein Drama iiber-

60



Alfred v. Martin, EntpreuBung des deutschen Geschichtsunterrichis

fliissig. Er muB es schaffen, aber nicht indem er es wie eine Neuigkeit mitteilt,
sondern indem er es wie etwas Bekanntes in die Erinnerung ruft. Er tut das
auf eine ihnliche Weise, wie ein geschickter Lehrer dem Schiiler etwas Neues
beibringt, indem er die Fragen so stellt, daB der Zusammenfluf} des schon
GewuBten die Antwort von selbst herantrigt.

Hier liegt die dramatische Moglichkeit fiir eine christliche Tragédie: Die
Handlung verlduft innerhalb der Grenzen des Kreatiirlichen, aber ihre Ab-
folge zwingt den Zuschauer, sein ganzes Glaubenswissen aufzubieten. Was auf
der Biihne geschieht, kann von jedem Heiden erfaBt werden, aber der Christ,
der dabei ist, kann nicht umhin, die christliche Wahrheit dahinter zu ver-
stehen.

Durch welche offene oder versteckte Symbolik der christliche Dramatiker
dies zuwege bringt, welcher Assoziationsgesetge er sich bedient und welche
Gedankenverbindungen er so verkniipft, da das eine das andere notwendig
mit sich zieht, auch wenn es nicht ausgesprochen wird, dies muf} das Geheim-
nis seiner Kunst sein. Die christliche Tragodie braucht also ein betrichtliches
Kunstvermogen. Aber das allein wird auch nichts niigen, wenn nicht mit
einem Publikum zu rechnen ist, das einen gewissen Grundstock christlichen
Wissens ins Theater schon mitbringt. Die christliche Tragodie verlangt eine
gewisse Verbreitung christlichen BewuBtseins. Wenn das vorhanden ist, dann
kann sogar aus der Tragodie der Nichtchristen, wofern sie nur einen echten
Kern hat, christliche Tragiodie werden, indem der Zuschauer aus seinem Wis-
sen hinzugibt, was dem Dichter fehlte.

Paulus sagt zu den Korinthern: ,,Die Sprachenrede dient nicht den Gliu-
bigen, sondern den Ungliubigen zum Zeichen, die Prophetengabe dagegen
nicht den Ungliubigen, sondern den Gliubigen.* Vielleicht ist es nicht zu ver-
messen, die Stelle hier nubar zu machen und sie fiir unsern Zweck so abzu-
wandeln: Die Tragédie mag fiir den Ungldubigen mehr oder weniger sein
als ein bloBes Spektakel, fiir den Christen ist sie immer, ob sie von einem
Gliubigen oder einem Ungliubigen stammt, ob sie gut oder schlecht ausgeht,
mehr als das: die Erinnerung an ,,die Hoffnung auf Herrlichkeit®.

EntpreuBung des deutschen Geschichtsunterrichts
Von ALFRED v. MARTIN

~ Die Frage, wann die deutsche Katastrophe begann?, ist nicht nur akademi-
scher Natur. Hinter der Frage nach den Vorgingen, die den Keim der
Katastrophe schon in sich trugen, steht die andere nach den Anschauungen,
die jene #uBeren Ereignisse stiigten und forderten, und hinter dieser wie-
derum die weitere Frage, welche Schichten, im allgemeinen, jene An-
schauungen ,trugen*, und welche, im besonderen, jene Anschauungen aktiv
vertraten und propagandistisch weitergaben. In nicht geringem Umfange diirf-

1 Deutsche Beitriige I, 469 ff.
61



