Richard Egenter, Von der christlichen Begegnung mit dem Du

sten Antrieb zur Verwirklichung des jeweils besseren Selbst, um den Er-
wartungen des Geliebten zu entsprechen. Die groBite Liebe ist die Liebe
Gottes, der uns zuerst geliebt hat. Vom Menschen recht verstanden, zeugt sie
in ihm die Gegenliebe, die keine Grenzen kennt. Echte Liebe sagt nie: genug,
und deshalb ist sie die einzige echte menschliche Unendlichkeit.

Von der christlichen Begegnung mit dem Du
Von RICHARD EGENTER

Wenn wir heute einander beurteilen, dann entscheidet die Tat; denn Worte
gind billig geworden. Im Grunde war es freilich immer so. Johannes bezeugt
es mit seiner Forderung: ,,Meine Kinder, wir wollen lieben nicht mit Worten
und mit der Zunge, sondern in Tat und Wahrheit* (1 Joh 3, 18). Ob es sich
um die Begegnung der Vilker oder der einzelnen handelt: alles ist hohl und
verlogen, was nicht die Tat, die Wohl-Tat besiegelt.

Aber es geniigt nicht die Tat. In Tat und Wahrheit sagt Johannes, und das
Herrenwort, einst den Pharisdern als Spiegel vor das Antliy gehalten, richtet
auch heute noch Menschen und Volker: .,Habet acht, daB ihr eure Gerechtig-
keit nicht iibet vor den Menschen, um von ihnen gesehen zu werden; sonst
habt ihr keinen Lohn bei eurem Vater im Himmel®“. Die Tat allein kann sein
wie eine Sprige Morphium, die den Schmerz, die Emporung mundtot macht.
Heilen und helfen wird nur das, was aus lauterem, gutem Herzen kommt. Das
Herz verleiht unserer Begegnung mit dem Du die entscheidende Priagung.

Wir Christen werden uns freuen und Gott preisen fir jede Wohltat, die
aus gutem Herzen kommt und irgendwo irgendwem gespendet wird; aber
von christlicher Begegnung mit dem Du darf nur die Rede sein, wo das Tun
aus christlicher Wahrheit und Liebe flieBt.

Auch heute und gerade heute, wo es sich nicht blofl darum handelt zu be-
tiuben, sondern zu helfen, lohnt es sich, iiber die christliche Begegnung mit
dem Du des Mitmenschen nachzusinnen.

Um das rasch festzustellen: Der Christ begegnet nicht eigentlich der Not
des Du — er ist nicht verliebt in das Leid —, sondern dem Du. Der Christ
begegnet nicht dem Du aus Achtung vor dem Geset, das ihn lehrt, seine
Tat auf ihre Brauchbarkeit als allgemein menschliche Maxime zu befragen.
Der Christ begegnet nicht dem Du, weil ihn der Eros zur reinen Idee des
Menschen in Flammen setst. Der Christ begegnet nicht dem Du, weil er die
Menschheit meint oder das kollektive Gliick der groBtmoglichen Zahl — der
Christ begegnet dem Du im Sinn des Heilands und seines Evangeliums, wo
und weil dieses Du sein Nachster ist. . ;

Fiir eine wesenhafte christliche Begegnung mit dem Du, fiir die christliche
Nichstenliebe ist der Begriff des Nachsten das Schliisselwort.

Aus der Frage: ,,Wer ist mein Nichster?* spricht beim echten Christen

185



Richard Egenter

nicht die pharisiische Ausflucht gegeniiber dem Willen des Herrn, sondern
die brennende Sorge um lautere, wesentliche Christlichkeit; denn nach seiner
Nichstenliebe wird der Christ gerichtet.

Wer ist mein Nichster?

Der Samaritan, der sich iiber das unbekannte, wunde Opfer eines Raub-
iiberfalls beugt, gibt uns die Antwort. Und das Jesu-Wort vom Vater, der
iiber Gerechte und Ungerechte seine Sonne scheinen liBt, bestatigt es.
Gerechte und Ungerechte, das besagt fiir die religigse Wertbetrachtung
des alttestamentlichen Frommen den tiefsten aller moglichen Unterschiede
unter Menschen. Wenn fiir das Wohltun des Vaters dieser Unterschied keine
Rolle spielt, dann kann hier iiberhaupt kein Unterschied unter Menschen
etwas bedeuten. Und wenn wir vollkommen sein wollen wie der Vater im
Himmel, dann ist fiir unsere Begegnung mit dem Du grundsaglich jeder
Mensch, jede geistheseelte Person der Nichste, ohne Riicksicht auf person-
liche Bindungen, auf Nation, Konfession, Schonheit, Begabung oder Besit.

Aber ich gehe doch”tiglich auf der StraBe an Hunderten von Menschen
vorbei, und es ist doch kein wirkliches Begegnen. Nichstenliebe kann gar
nicht gegeniiber all diesen fremden Menschen betiitigt werden. Wer ist mein
Nichster? Jeder Mensch, der mir von Gott nahegebracht wird, in dem Chri-
stus uns anspricht, An-spruch erhebi.

Das bedeutet also zunichst: Mein Nachster ist jedes mitmenschliche Du,
das uns in den Weg kommt, so in den Weg kommt, daB die konkrete Situa-
tion in sich schon einen Anspruch bedeutet. Der an mir voriiberhastende
StraBenpassant spricht mich nicht an, der unverschiimte Bettler, der jede
torichte Gutmiitigkeit aussaugt, um sich zu bereichern, erhebt keinen An-
spruch mit Gewicht; aber der ausgepliinderte, blutende Fremde am einsamen
Weg — heute mag das auch in unseren Landen wieder aktuell werden — oder
das Opfer eines Autounfalls, dem wir irgendwo drauBen auf der LandstraBe
begegnen, spricht uns an, einfach durch die Situation, in der es sich befindet.
Die Umstiinde und Lagen, in denen uns das Du anspricht, ganz gleich, ob das
mit Worten geschieht oder nicht, sind unendlich vielfiltig: es ist wirklich nicht
nur die Not des Leibes, noch mehr die grauenvolle Armut der Seele auf allen
Gassen, an allen Ziunen der Gegenwart, und hier wieder besonders die Not
der Sklerokardia, der Verhirtung des Herzens, die nach Christi Wort selbst
die schone Einheit der urspriinglichen Ehe sprengte und heute so oft im
Zusammentreffen von Alt- und Neubiirgern die deutsche Schicksalsgemein-
schaft und die Menschlichkeit zermiirbt. ,,Sind wir denn frei, wenn wir rings-
herum verkettet sind mit so vielen Seelen in Not?* fragt Donna Siebenschwert
im ,,Seidenen Schuh®. Und wahrlich, nicht nur Not: es kann die Freude in
einem Menschen so emporwallen, so iiberflieBen, daB sie uns zur Begegnung
zwingt: Dann soll die Liebe, die schlichte, freundliche Mitmenschlichkeit dem
UberflieBen der fremden Freude gelassen das eigene Ohr und das eigene
Herz als GefidB darbieten.

186



Von der christlichen Begegnung mit dem Du

Keiner von uns, der morgens die Tiir seines Hauses verldBt, um seiner
Berufspflicht zu geniigen, weill, wer ihm heute als sein Nachster begegnet.
Diese herrliche Ungewiheit, fiir die hinter jedem Gang iiber die Strafle
moglicherweise ein Abenteuer des Herzens wartet und die wache Bereitschaft
zu diesem Abenteuer zwischen Hausflur und Biiro, zwischen Pausebrot und
Schreibmaschine, freilich aber auch zu dem Abenteuer, das ein Tagesprogramm
kiihn beiseite schiebt und sich an dessen Stelle als Thema dieses Tages stellt,
ohne Riicksicht auf Gewinnentgang und Stirnrunzeln eines Vorgesegten,
diese herrliche UngewiBheit kennzeichnet das Christenleben, hilt es jung
und hebt es ab von der egoistischen, geistes- und herzenstriigen Ordentlichkeit
des SpieBers.

Und doch ist das nicht so einfach. Wer ist mein Nichster? Jeder Mensch,
den mir Gott nahebringt. Aber Gott spricht nicht nur durch das Abenteuer
einer unverhofften Situation, Gott spricht zunichst durch die Ordnung. Der
ist mein Nichster, den Gott durch eine Bindung des Blutes, des Berufes,
der Heimat, des gemeinsamen Glaubens mir beigesellt. Die Art dieses objek-
tiven Bandes verleiht auch der christlichen Begegnung mit dem Du ihre Viel-
falt und Schonheit. Es gibt z. B. keine natiirliche Begegnung mit dem Du
von der SiiBe und Seligkeit, der todernsten Einmaligkeit wie die Begegnung
der Ehegatten. Ich darf nicht gleichgiiltig sein gegen das Du, das mit mir am
Tisch des Herrn das Opfermahl gefeiert hat. Es ist ein eigenartiges Nahesein
zwischen Freunden, das uns verpflichtet ohne jedes geschriebene Geset; sie
alle sind dem Christen Niichste durch die Ordnung der Ehe, der Freundschaft,
der Glaubensgemeinschaft, der gleichen Sprache und Heimat usw. ihm nahe-
gebracht, im Namen Gottes auf ihn Anspruch erhebend.

Wie aber, wenn es zum Konflikte kommt zwischen Situation und Ordnung?
Wenn etwa der Samaritan zu wihlen gehabt hitte zwischen der Not des Ge-
pliinderten und dem vorwirtspeitschenden Durst seines Kindes auf wasser-
losem Wiistenweg? Wenn heute der Christ zu wihlen hat, ob er mit einem
Stiick Wische dem voraussichtlichen Bedarf seiner Frau, seines Freundes im
nichsten Jahr oder der gegenwirtigen Not eines fremden Fliichtlings be-
gegne? Wenn er spenden will fiir seine zerschlagene Pfarrkirche und doch
die ungeheure deutsche Diaspora ihn ruft? Wenn der christliche Gelehrte in
seinem Berufe eine griindliche Antwort auf ein wichtiges Zeitproblem sucht
und irgendein Fremder pocht an seine Tiire, der Rat will in Seelennéten, die
vielleicht fiir das allgemeine Bediirfnis belanglos sind?

Auch hier weist die jahrhundertealte Weisheit christlicher Sittenlehre
dem Christen objektive Leitsitse, etwa daB man in necessitate extrema spiri-
tuali, in hochster Heilsnot eines anderen Menschen da, wo man eben Néchster
ist, helfen muB, und sei es mit der Hingabe des eigenen irdischen Lebens; daf}
die Liebe bei der necessitas extrema corporalis, der duBersten leiblichen Not
des Nichsten, ein empfindliches Opfer von dem irgendwie ‘zu eriibrigenden
Lebensgut des einzelnen und seiner Familie fordert, und wie sonst die Grund-

187



Richard Egenter

sige nach dem ordo caritatis, nach der objektiven Ordnung der christlichen
Liebe lauten mogen.

Aber trots dieser allgemeinen Regeln fiir die liehende Tat bleibt fiir den
Christen doch ein aufregend Ungewisses: Wohl weiBlt du, was du deinen Kin-
dern, deinen Freunden, deinen Glaubens- oder Volksgenossen schuldig bist.
Aber steht denn die andere Grofie fest? Wann ist denn die Situation eines
andern so, da} er in diesem Fall dein Nichster ist, niher als dein Kind, dein
Landsmann, dein Freund oder doch an Nihe mit diesem konkurrierend?
Welcher ist der Mensch, welches ist die Situation dieses Fremden, die uns
verpflichtend anspricht: ,,Was ihr einem von diesen meinen geringsten Brii-
dern getan habt, das habt ihr mir getan®. Pocht nun gerade in diesem Men-
schen Christus an meine Tiir und verlangt Aufnahme? Steht in diesem Men-
schen Christus vor mir und will, daB ich Vater und Mutter, Gatten und Kind
nicht lieber habe als ihn? Heute sind unsere Gefingnisse und Krankenhiuser
itberfiillt, schon bald buchstiblich Nackte sind zu bekleiden und unsere Bahn-
héfe umlungert von solchen, die keine Herberge haben: in welchen von all
diesen spricht mich Christus an? Kann ich mich darum kiimmern oder muB
ich fiir meine Familie sorgen und meinem Beruf nachgehen?

Dafiir gibt es keine beruhigende allgemeingiiltige oder gar schematische
Antwort mehr, Wo durch das Gewicht der Situation ein solcher Mensch in
Not mir Nichster wird, muB} ich mich ihm zur Begegnung-stellen, wobei zwi-
schen strengem Gebot und dem evangelischen Rat, der die Tiire zur heroischen
Liebe 6ffnet, eine Unzahl individueller Verpflichtungsgrade gegeben sein mogen.
Wer ist hier der Nichste, wie weit ist er es?

Man muf} das Seine tun, um die christlichen Grundsiige von der Ordnung
der Liebe zu kennen und anwenden zu kénnen. Dariiber hinaus vermag man
nur zu sagen: Selig der Knecht, den der Herr wachend findet, wenn er in der
Gestalt eines geringsten Bruders ihn heimsucht! Wann und wo wird es sein?
Wer findet den rechten Weg? Es gibt hier kein Rezept und keine allgemeine
Regel, es gibt nur das klare BewuBtsein: Solche nach dem Wort des Heilands
oft gar nicht erkannte Begegnungen mit dem Herrn werden entscheidend
sein fiir den ewigen Richterspruch: Wer durch seine Schuld zu wenig wach
war, wird dann sprechen: ,,Herr, wann haben wir dich hungrig oder durstig
oder als Fremdling oder nackt oder krank oder im Gefiingnis gesehen und
haben Dir nicht gedient?* (Mt 25, 44). Abes die Frage wird ihn nicht retten;
schon die Frage spricht ihm das Urteil. Es gibt also nur die Mahnung: Wachet
und betet; denn der Nichste ist ein Geheimnis: Es gibt nur den Trost eines
gliubigen Vertrauens, daB die Schafe ihren Hirten in jeglicher Verhiillung er-
kennen werden, den Trost des gliubigen Vertrauens auf die Gnade, die hell-
sichtig macht und dem, der guten Willens ist, die Kraft zur rechten Begeg-
nung schenkt. Dein Nichster: Wer heute beim Klang dieses Wortes nicht un-
ruhig wird, ist entweder vollkommener Heiliger oder nicht mehr Christ!

Wem begegne ich wirklich als Christ? Schon das also ist eine erregende
Frage.

188



Von der christlichen Begegnung mit dem Du

Wie begegnet der Christ dem Du?

Fiir dieses Problem bictet die Bergpredigt eine rasche Antwort: So wie
der Vater im Himmel uns begegnet. Aber man vergesse die Beispiele nicht,
an denen Christus dies sichtbar werden liRBt, ehe er alles zusammenfallt in
der inhaltsschweren Forderung: ,,Seid also vollkommen, wie euer Vater im
Himmel vollkommen ist* (Mt 5, 48). Nach dem Wort des Herrn haben wir
nicht nur die zu licben, die uns lieben, nach seinem ungeheuerlichen Anspruch
sollen wir dem die linke Wange darbieten, der uns auf die rechte schlagt,
sollen wir dem den Mantel lassen, der uns den Rock geraubt hat, dem borgen,
der uns voraussichtlich das Darlehen nicht zuriickzahlt (Mt 5, 38ff.; Lk 6,
271f.). In solcher Gesinnung begegnet der Vater dem siindigen Menschen und
158t um seinetwillen das Ewige Wort Fleisch werden und ans Kreuz geheftet
sein. Wenn wir es ernst meinen, haben wir da den Mut, auch nur genauer auf
dieses Wie hinzublicken, das uns von der Bergpredigt nahegelegt wird? Es
ist kein Zweifel: Christus verlangt hier das Menschenunmogliche; aber er
fordert nichts, was nicht in Thm, in Seiner Gnade zu Jeisten ist und was nicht
bei menschlichem Versagen zum Gegenstand seines verzeihenden Erbarmens
werden konnte. Und darum wagen wir es, genauer zuzusehen.

Als Christ dem mitmenschlichen Du begegnen, besagt also, es in der Hal-
tung tun, die man bei Gott und auch bei hochgestellten Menschen Gnade
nennt; ohne Rechenhaftigkeit, ja selbst ohne Geltendmachen gewichtiger
Rechtsanspriiche. Freilich, so dem Du ,,gniidig™ sein, ist unsere Pflicht vor
Gott. Und wenn es wesentlich auch den Nichsten nicht nach seiner Gegengabe
fragt, so weil es doch in Demut, wie sehr es darauf angewiesen ist, daB Gott
es lohne.

Doch heben wir zuerst die Eigenart christlicher Nichstenliebe ab von den
natiirlichen Weisen, dem Du zu begegnen!

Tausendmal im Alltag begegnen wir dem Nachsten, weil wir ihn brauchen.
Das ist natiirlich; denn wir sind als Menschen aufeinander angewiesen. Wenn
nach Aristoteles nur ein Gott oder ein Tier ohne Gemeinschaft sein kann,
nicht aber der Mensch, dann ist diese Gemeinschaft nichts bloB Ideales, son-
dern gibt und bringt Nugen. Sittlich minderwertig wird dieses natiirliche ,,Ich
gebe, auf daB auch du gebest™ erst, wo es nicht in unbefangenem Zusammen-
helfen geschieht, sondern egoistisch auf Kosten des andern, wenn dieser zum
bloBen Mittel fiir eigenen Nugen und GenuB erniedrigt wird.

Das lassen wir beiseite. Unter den natiirlichen Formen der Begegnung fin-
den sich solche von hohem Ernst und Wert. Einmal dann, wenn ich dem
Nichsten im Zeichen des platonischen Eros begegne. Wir miissen bei dem
Worte Eros den sinnlich-schwiilen Beiklang ausscheiden; auch fiir Plato ist
der Sinnesreiz nur AnlaB zum Aufschwung in den Bereich der geistigen Werte,
die er freilich nicht klar genug als personale erkannte. Auf die Personmitte
des Du zielt aber legtlich der Eros.

189



Richard Egenter

Es bedarf der Mensch zuniichst des Du als eines Anlasses, damit am Ge-
heimnis des anderen Menschen das eigene Wesen aufgliihe, gleichsam fliissig
werde und zum Stromen komme. Selbst noch ein vom Du Gewecktwerden,
dem sich die Erfiillung versagt, eine ungliickliche Liebe, kann in allem Leid
reif und seelisch groB machen. Das Du als Anreiz zur Selbstverwirklichung:
Hier ist nicht mehr Egoismus am Werk; nur indem sich ein Mensch dem Du
lauter und giitig zuwendet, gewinnt er die Fiille und sittliche Schénheit sei-
nes Wesens.

Aber der Eros bleibt doch auch Kind der Armut. So reich sich der Mensch
in einer groBen Liebe selbst verwirklichen mag, die Not der Einsamkeit, des
individuell Beschrankten dauert fort. Und in unendlicher Sehnsucht ruft be-
sonders die Liebe zum andersgeschlechtlichen Menschen nach der Erginzung,
nach dem Gefihrten, der Gefihrtin, die das haben, was der eigenen Person
ewig mangeln wird, nach der Teilnahme an fremdem Leben, das erst dem
eigenen Dasein Fiille und mit der Lebensfiille das Gliick und den Frieden
bringt. So hat Dante nach Beatrice sich gesehnt, und wer diirfte ihn deswegen
geringschien, auch wenn daraus nicht seine Divina Commedia entsprossen
wire?

Immerhin, alle diese Begegnungen meinen im lesten noch die eigene Per-
son, sind da, wo sie sittlich edel sich vollziehen, im Grunde Begegnungen mit
dem erstrebten besseren Ich.

Hoher steht die Haltung, die auf den anderen wirklich antwortet, einfach
weil er gut ist; die sich an ihm freut, ihm wohl will und ihm das Gute tut.
Auch auflerhalb des Christentums ist solche selbstlose Liebe geiibt worden,
im BewuBtsein natiirlicher Solidaritiit oder in der ganz personlichen tiefen
Ergriffenheit von der Wiirde und inneren Schénheit eines bestimmten Men-
schen, der uns in den Weg kommt. Aber das ist hier-auf dieser triiben Erde
doch immer nur unvollkommen verwirklicht worden: Auch die edlen Geister
unter den Griechen unterschieden zwischen Hellenen und Barbaren und wo
sie sich in der Stoa zu einer kosmopolitischen Weltsolidaritit aufschwangen,
verlor diese Geste an iiberzeugender Kraft und an Lauterkeit selbstloser Hin-
gabe; denn im Grunde erstrebt der stoische Weise den unerschiitterlichen
geistigen Selbstbesits. Mag sich im rein Natiirlichen auch edle selbstlose Liebe
des Nichsten entfalten: vor der steilen Wand konsequenter, bis zum person-
lichen Feind durchdringender und auch diesen noch umfassender Liebe
schreckten auch die Gipfelstiirmer unter den sittlich Strebenden zuriick.

Dem Du begegnen, wie der Vater es tut, verlangt aber nach der klaren
Weisung der Bergpredigt eben diese radikale, umfassende Liebe bis hin zum
personlichen Feind, diese Liebe ,,meint* das Du des Nichsten im alten Dop-
pelsinn des Wortes: als Intendieren des Du und als liebende Blickrichtung
auf das Du. Diese Liebe sagt wach und ernst ja zur personlichen Wiirde und
zu allen individuellen Werten dieses Du, eines jeglichen Du. Johannes, der
Lieblingsjiinger des Herrn, weiB, wie sehr das liebende Du des Bruders uns

190



Von der christlichen Begegnung mit dem Du

ansprechen soll. Alle Gottesliebe ist ja eine Illusion oder offene Heuchelei,
wenn das nicht geschieht; ,,denn wie kann einer Gott lieben, den er nicht
sieht, wenn er seinen Bruder nicht liebt, den er sieht?** (1 Joh 4, 20.)

Aber der Vater im Himmel begegnet urspriinglich dem Menschen gar nicht
in der einfachen Wertantwort; er kann es nicht tun, denn es gibt kein auBer-
gottliches Du, das wert wire, von Gott auch nur angeblickt zu werden; auller
Gott ist das Nichts. Der Vater liebt so, daf} er in seiner Liebe erst den Gegen-
stand dieser Liebe schafft. Wie das moglich ist, bleibt fiir uns ein Denk-
geheimnis. Wir konnen den Vater wenigstens insoweit nachahmen, als wir
nicht fragen, ob der Nichste unsere Gesinnung und unser Tun verdient, son-
dern ihm einfach schenken. In dieser bewuBt blinden GroBziigigkeit des Her-
zens vollendet sich die Umsonstgebirde, die wir bei Gott und Menschen
Gnade nennen; in ihr wird ein Gipfel sittlicher Vollendung sichtbar, der
auch fiir das Christenauge meist in die Wolke des Geheimnisses getaucht ist.
Denn wir kénnen das nur in der Gnade tun.

Gnade aber fassen wir nicht nur als Erleuchtung des Verstandes und Stir-
kung des Willens zum iibernatiirlich verdienstlichen Tun. Gnade heillt noch
mehr: als Geschopf an Gottes dreifaltigem Leben, an diesem unendlich
aktiven Leben teilhaben diirfen. In der Gnade dem menschlichen Du be-
gegnen schlieBt eine wunderbare Polaritdt in sich: christliche Nachstenliebe
158t sich in niichtern-leidenschaftlicher Konkretheit mit dem anderen Men-
schen ein und ,,meint* doch zugleich in heimlicher Zartheit den Herrn; denn
in der Hingabe an den Nichsten schmiegt sie sich dicht in den Herrn hinein,
vollzieht seine Existenzweise mit, dieses wesentlich fiir den Menschen Dasein
und opfernde Sich-Hinschenken.

So geht der Erloste in das Erloserleben seines Heilands ein, prégt im Eins-
werden mit dem menschgewordenen Logos das Bild des gniadigen Vaters in
sich aus, und wihrenddessen iiberkommt ihn die Feuerwoge des Gottesgeistes,
durchgliiht ihn zu schlackenloser Giite und 1a6t ihn so zum sichtbaren Zeugnis
des unsichtbaren Gottesgeistes werden, der in ihm dem Nichsten begegnet,
dem Nichsten als herzbezwingende Liebe Gott widerfihrt.

Gott aber lohnt diese scheue Liebkosung, die im Einswerden mit dem fiir
die Menschen Da-sein des Sohnes, mit dem Gesendetsein des Geistes sich
leise bezeugt; lohnt sie, indem er in dieser begnadeten Nichstenliebe fiir das
Auge des Liebenden aus dem lichten, heiligen Nebel seines gottlichen Geheim-
nisses hervortritt und ihm sichtbar wird: ,,Geliebte, wir wollen einander lie-
ben; denn die Liebe ist aus Gott, und jeder, der Gott liebt, ist aus Gott ge-
boren und erkennt Gott* (1 Joh 4, 7f.).

Mit dieser Erkenntnis Gottes aber leuchtet dem BewuBtsein noch ein Drit-
tes auf: das eigene Ich, nun umflossen von dem verheiungsvollen Schein
der einstigen Verklirung: ,,Wir wissen, daB wir vom Tod zum Leben ge-
kommen sind, weil wir die Briider lieben* (1 Joh 3, 14).

Und dieses Heilsvertrauen macht frei zum jubelnden Bekeuntnis: Alle
Welt darf es wissen, daB8 die Christen Jiinger des Herrn sind, weil Er, der

191



Richard Egenter

Verklirte, in ihrer Bruderliebe den miiden, enttiuschten, skeptischen Augen
dieser Welt sichtbar wird; denn ,,daran sollen alle erkennen, daB ihr meine
Jiinger seid, wenn ihr Liebe zueinander habet (Joh 13, 34f.).

Wahrlich, es ist fast ein verwirrendes, alles Nur-Menschliche sprengendes
Ineinanderwogen von Herzenseindriicken und Herzensbewegungen, wenn im
Mitvollzug der gottlichen Liebe Gott uns sichtbar wird und der Liebende
seines erlosten, begnadeten Ichs in der Heilszuversicht froh und geltrost
wird, wenn er in all dem doch immer auch dem Nichsten treu bleibt und mit
dem Herrn, im Geiste des Herrn den Nichsten anblickt. Selbst wenn die
Umsonstgebiirde christlicher Giite in der Liebe des Erlosers iiber die schlichte
Wertantwort auf das konkrete Du des Nichsten hinauswogt, ihm dazu-
schenkt, bleibt sie dem Nichsten treu, bleibt Antwort auf ihn, freilich nun
Antwort auf das bessere, das vollendete Ich dieses Nichsten, wie es Gottes
RatschluB als einmaliges Bild seit Ewigkeiten schaut und es der Liebende eben
im Mitvollzug der gottlichen Liebe ahnen darf.

Welch eine wunderbare Lebensfiille der Liebe in der Polaritit ihrer The-
men: Der Nichste, Gott und liebendes Ich in der Einfachheit der einen, von
Gnade getragenen, von Gottes Erbarmen in die Heilandsexistenz, in die
GeistausgieBung aufgenommene christlichen Liebe.

Welch ein Reichtum auch in den Bewegungen dieser Liebe! Was wir zu
zeichnen versuchen, ist die Agape: Mit Vollzug jener von Gott und in Gott
sich herniederneigenden, herabsteigenden, erlésenden, emporhebenden Liebe.
Und doch ist diese christliche Begegnung mit dem Du zugleich das scheinbare
Gegenteil: inbriinstiger, glilhender, durch Gnade geheiligter und selbstlos
sich schenkender Lros, der nach dem Unendlichen, nach Gott verlangt. Aber
weil Gott unendlich ist, darum treffen die widereinander laufenden Linien
im groBen Kreise dieser gottlichen Unendlichkeit wieder zusammen; darum
stoBt auch dieser glilhende Eros der Gottesliebe wieder auf den Nichsten,
ihn nun um Gottes willen licbend, in ihm zuerst Gott liecbend. Wir miissen
uns klar dariiber werden, was es heit, den Niichsten um Gottes willen lieben,
deshalb, weil Gottes Liebesblick sich ihm zugewandt hat. Wissen wir, was
das bedeutet, wenn auf einem Menschen Gottes Liebe ruht? Als Moses vom
Berge Sinai herabstieg, wo er vor Jahwe gestanden war, lag ein solches
Leuchten auf seinem Antlits, daB er es verhiillen muBte; denn dieses iiber-
irdische Strahlen war dem Auge seines Volkes unertriglich. Gottes Glanz
auf dem Nichsten gliubigen Auges schen, besagt also ein hinreiBendes Er-
leben. Diese Weiiglut gottlichen Glanzes verbrennt alles Irdische; nun ist
es nicht mehr als Hysterie deutbar, wenn Elisabeth die eiternden Wunden
verkommener Landstreicher kiiBt, weil diese ihr zum lichtsprithenden Spiegel
des verklirten Herrn geworden sind; nun bleibt alle heuchlerische Begehr-
lichkeit weit unter dem Verhalten der Heiligen, die sich in Lasterhohlen
wagen, um die Seelen verlorener Frauen zu retten; wem der Liebesblick
Gottes auf dem Antlis des mitmenschlichen Du sichtbar wurde, der fiirchtet
keine Gefahr mehr, sondern liebt den Nichsten zum Heil. Wir sind durch

192



Von der christlichen Begegnung mit dem Du

Christus begnadet. Wieviel schoner, wieviel liebedurchgliihter wire unser
Alltag, sihen wir den Glanz Gottes auf dem Antlig des menschlichen Du!

Ja, das ist christliche Begegnung mit dem Du: Selbstvergessene, erbar-
mende, schopferische Agape und zugleich gliihendes Heimweh des Eros nach
dem Unendlichen und ein Finden des Nichsten in der UnermeBlichkeit
Gottes. :

Und wiederum, welch wunderbare Lebensfiille in der Polaritit der Motive!
Wihrend der Christ im hohen begnadeten Schwung seiner Liebe sich hin-
gibt in das erlésende Tun seines Heilands, als Werkzeug des Gottesgeistes
wirkt, weil er sich doch zugleich als der unniige, wenn auch treue Knecht,
der nur seine Pflicht tut, der hier bewuft und bestimmt etwas vollzieht, was
man befehlen kann, der dem ,.koniglichen Gebot* (Jak 2, 8), Jesu ,,neuem
Geses* (Joh 13, 34) gehorcht und der gerade in diesem Gehorsam sich doch
auch wieder dem Vater zuwendet und sein Leben verwirklicht als den innig
personlichen GruB an den dreifaltigen Gott, dessen Unendlichkeit ihn durch-
flutet und ihn unfaBbar reich macht, wihrend er sich — ein wenig bloB und
in menschlicher Armseligkeit— an den Bruder verschenkt.

Wunderbare Lebensfiille. Aber ist das nicht alles exaltiert? Es gibt einen
unbestechlichen Spiegel, der alle Verstiegenheit sofort verrit: Das Jo-
hanneswort: ,, Wir miissen unser Leben geben fiir unsere Briider* (1 Joh 3,
16). Wo das nicht in jedem Augenblicke Wirklichkeit werden kann, da ist
Verstiegenheit. Die Heiligen haben es verwirklicht, groBe junge Christen
haben im leten Krieg ihr Sterben so bejaht, ja sogar in dieser Meinung
erbetet: Wir sind gliubige Christen, also vertrauen wir, daB Gott auch in
uns jene Liebe erwecken wird, wo es not tut und wir das Haften an der Erde
itherwinden. Freilich nur in der Gnade. Darum gilt: Wachet und betet! Un-
versehens steht dieser, steht jene von uns vor dem Nichsten, dessen Situation
das empfindliche Opfer fordert, an Gut und Kraft und Zeit und vieileicht
irgend einmal wirklich auch: das Leben.

Wunderbare Lebensfiille gerade auch in der Polaritidt des hochsten, fast
ekstatisch berauschten Erdenflugs und der niichternen Alltagstreue. Wie der
Vater im Himmel dem Nichsten begegnen, heiBit ja die Umsonstgebirde der
Gnade vollziehen im Abstand des Geschopfes.

_ Also vor allem im Gehorsam. Als Jesus seiner Mutter zu Kana begegnet,
staut er die natiirliche Flut der Sohnesliebe zuriick und nur jenes Herbe:
,,Weib, was ist zwischen dir und mir?* entringt sich seinen Lippen. Denn der
Menschensohn steht im Gehorsam, und seine Stunde ist noch nicht gekom-
men. In der Ordnung und Betitigung der Liebe sind wir gebunden an Gottes
Geset; und RatschluB. Weil Gott fordert, kann uns ein Nichster irdisch sehr
fern riicken, vielleicht so fern, fiir immer fern, daB wir ihn vergessen miissen,
um ihm dereinst vor dem Angesicht Gottes verkldart und fiir ewig zu be-
gegnen. Was hier mit blutarmen Begriffen angedeutet wurde, hat Paul Clau-
dels ,.,Seidener Schuh* in den wohl unverginglichen Gestalten Pro€zas und
Rodriguos ergreifend und hinreifend veranschaulicht und ge-dichtet.

13 Stimmen 142, 9 193



Karl Sieben S.J.

Im Abstand des Geschopfes vollkommen sein, wie der Vater vollkommen
ist: das bedeutet, froh und schlicht unsere christliche Liebe in der Beschrinki-
heit, aber auch in der Eigenart unseres natiirlichen Menschseins darleben.
Der christliche Mann begegnet als Mann dem Du, die christliche Frau als
Frau. Diese also in der Unmittelbarkeit ihres fraulichen Gefiihls, in der
Instinktsicherheit einer vom Geiste erleuchteten fraulichen Seele; jener in
der Reflexion und sich vielfach erst mittelbar schenkend in seinem reif ge-
wordenen Wort und Werk. Wir deuten hier nur an.

Das also ist die christliche Begegnung mit dem Du: lebenspriihende Licht-
bogen zwischen den Polen Gott, Du und Ich, zwischen den Polen Agape und
Eros, liebender Selbstverschwendung, Gesegeserfiillung und religisser Hul-
digung an den Vater, idealem Gedankenflug und handgreiflichem Ernst-
machen in der Treue des Alltags: Fiille und Farbigkeit christlicher Tugenden,
christlichen Tuns, umschlungen vem ,,Bande der Vollkommenheit*; denn
das ist die Liebe. In ihr gehorchen wir Jesu Wort: ,,Seid vollkommen, wie
der Vater im Himmel vollkommen ist“, und ,,s0 vollzieht sich das Wachstum
des Leibes (Christi): Er baut sich auf in Liebe” (Eph 4, 15).

Es ist keiner von uns, der angesichts dieser wesentlich christlichen Begeg-
nung mit dem Du sich nicht schuldig wiite und hier auf Erden wohl auch
immer wieder mehr oder weniger schuldig wiirde. Denn noch ist nicht Voll-
endung. Es ist aber auch keiner von uns, der es nicht in der Gnade wenigstens
ansayweise vermdchte und der nicht hoffen diirfte, dafl das Erbarmen des
verklirten Herrn an ihm vollkommen mache, was er in seiner zagen Kirglich-
keit des Herzens schuldig blieb. Es ist dem Christen heute auferlegt, das
offen zu bekennen, zuerst durch sein Tun, dann aber auch durch sein Wort.
Weder eine edle Humanitit noch sonst eine innerweltlich motivierte Haltung
rettet die Welt vor der drohenden Selbstvernichtung oder der fortschreiten-
den seelischen Versteppung. Wir brauchen die Liebe, die uns von Gott, dem
Vater unseres Herrn und Heilands Jesus Christus, geschenkt wird und durch
uns, die frei Mit-liebenden, dem Nichsten zukommt. Ohne sie gehen wir iiber
kurz oder lang zugrunde.

Kriegsgefangenschaft
Eine Riickschau
Von KARL SIEBEN 8. J.

Wenn sich heute entlassene Kriegsgefangene treffen, dann erzihlen sie sich
zuerst, in welchen Lagern sie waren. Da hért man die Namen der groBen
und kleinen Kriegsgefangenenlager Europas, Nordafrikas und Amerikas:
Stenay, Cherbourg, Marseille 404, Reims, Liittich, Mailli, Attichy, Noisy,
St. Fons, auf ,,.Deminage”, Lodge Moor, Rimini, Ram-Ram, Camp Fort
Douglas, Clark, Aloa und viele andere werden genannt. Jeder dieser Namen

194



