L 4

Johannes B. Lotz S.J., Existenzphilosophie, Nihilismus und Christentum

ersehen, zu ihm zuriickzufinden? Dichter und Maler sind vonnéten, um sie
Gott darzubringen, um das eine Wort zum andern zu gesellen und das Ganze,
zeitiiberhoben, Danksagung, Erkenntlichkeit und Gebet werden zu lassen
(»Seidener Schuh*). Aber der moderne Mensch ist nicht mehr symbolmichtig.
Darum stehen viele hilflos vor einer Dichtung, die eine einzige ,,symbolische
Untersuchung® ist und in ihrem verwirrenden Einfallsreichtum und ihrer
schweren Gedankenfracht keinem das Verstindnis leicht macht. Die Menge
wird sich nie in diese hohe Kathedrale dringen. Aber es ist wichtig, da} die
jungen, wachen Geister unseres Volkes zu diesem Dichter finden, die Men-
schen der Zukunft, von denen Claudel prophetisch voraussicht, daf} sie die
drei Dinge in sich vereinigen werden: ,,den Glauben, die Macht und die
unerschrockene Freude®'®. Thm zu begegnen, kann ein wahres Abenteuer des
Geistes bedeuten und iiber ein ganzes Leben entscheiden.

Existenzphilosophie, Nihilismus und Christentum
Von Johannes B. Lotz S.J.

Kierkegaard schreibt einmal in seinen Tagebiichern: ,,Gott schafft alles aus
nichts; was Gott brauchen will, macht er zuerst zu nichts.”“ Diese Worte um-
reiBen den geistigen Raum, in dem sich die folgenden Ausfiihrungen bewegen.
Gott kann alles zu nichts machen, weil er alles aus nichts schafft. Wenn er
aber wirklich etwas zu nichts macht, so ist das nicht ohne weiteres Gericht
der Verwerfung, sondern eher Gnade der Erwihlung, durch die er sich ein
Wesen bereitet, das er brauchen will.

Gott iiberliBt uns Menschen von heute dem Nichts, das wir uns selbst he-
reitet haben. Daran miissen wir uns entscheiden, und der Nihilismus liegt
uns nahe. Der Titel unseres Aufsages bringt Existenzphilosophie und Chri-
stentum in Beziehung zum Nihilismus. Tatsachlich hat die Existenzphilosophie
wesentlich mit dem Nichts zu tun; in ibr spiegelt sich gerade der zu nichts
gewordene Mensch. Die Frage driangt sich auf, was hier das Nichts fiir einen
Sinn hat. Miissen wir der weit verbreiteten Auffassung rechtgeben, die es
vollig nihilistisch deutet und in der Existenzphilosophie einen mehr oder
minder ausgesprochenen Nihilismus sieht? Oder treffen wir erst mit einer
anderen, nicht nihilistischen Auslegung das Richtige? — Ebenso hat das
Christentum wesentlich mit dem Nichts zu tun. Darauf weist schon das ge-
nannte Wort Kierkegaards hin. Ferner sieht Nietzsche im Glauben an Gott
und das Jenseitige die abendlidndische Form des Nihilismus; er macht folglich
das Christentum fiir den europidischen Nihilismus verantwortlich. Deshalb
ist zu priifen, welchen Sinn das Nichts im Christentum hat, ob dieses Nihilis-
mus besagt oder gerade den Gegenpol zu jedem Nihilismus darstellt.

Es kionnte sein, daB fiir beide, Existenzphilosophie und Christentum, das
Nichts nur ein Durchgang ist, der zum Sein fiihrt. Dann aber treffen sie sich

14 Gedanken und Gespriche, Luzern 1936, S. 232 ff.
332



Existenzphilosophie, Nihilismus und Christentum

darin, daB sie Uberwinder des Nihilismus sind. Und vielleicht haben sie sich
dabei gegenseitig etwas zu sagen.

Existenzphilosophie und Nichts

1. Die Urspriinge der Existenzphilosophie liegen bei Kierkegaard. Die-
ser siecht den Menschen von zwei Polen her bedroht, nimlich vom Idealismus
und vom Massendasein her. Beide zerstoren das eigentlich Menschliche im
Menschen, seinen personalen Kern. :

Der Idealismus, den Kierkegaard in Hegel verkorpert findet, spannt den
Menschen in den notwendigen Entwicklungsgang des absoluten Geistes hinein.
So wird der Einzelne zu einem blofen Durchgangsmoment in diesem unge-
heuren WerdeprozeB; im Grunde lebt er nicht selbst oder von sich selbst her,
sondern er wird vom Weltgeist oder der absoluten Idee her gelebt. Nicht der
Einzelne entscheidet, sondern vom Absoluten her ist immer schon im voraus
iiber ihn entschieden. — Das Massendasein reiit den Einzelnen in das wesen-
lose Getriebe des Alltags hinein und liBt ihn vom oberflichlichen Gerede der
groflen Menge bestimmt werden. Der Einzelne steht also nicht mehr in sich
selbst, sondern verliert sich in der Masse; er wurzelt nicht mehr im Innen,
sondern treibt im AuBen dahin. Insofern lebt auch der Massenmensch nicht
mehr selbst; vielmehr wird er vom MassenbewuBtsein gelebt. Nicht mehr er
selbst entscheidet, sondern vom MassenbewuBtsein ist immer schon iiber
ihn entschieden.

Gegen diese Entleerung des Menschen erhebt sich Kierkegaard. Aus der
Kraft eines tief gelebten Christentums erstrebt er die Wiedergeburt des
eigentlich Menschlichen, das bei ihm mit dem eigentlich Christlichen zusammen-
fallt; denn in seiner Sicht ist der Mensch einzig als Christ er selbst. Die
Wiedergeburt des eigentlich Menschlichen aber besagt, dal der Mensch zur
vollen Verwirklichung seines Menschentums zuriickkehrt. Erst so ist er
eigentlich Mensch, existiert er (im Vollsinn) als Mensch; sonst vegetiert er,
sich selbst entfremdet, nur dahin, ist oder existiert er nicht eigentlich (als
Mensch). Das vollmenschliche Sein nennt daher Kierkegaard ,,Existenz*.

Worin sie besteht, ist genauer zu umschreiben. Im Gegensaty zu Idealismus
und Massendasein wird die Neugeburt des Menschen besagen, dai er als er
selbst oder von sich selbst her lebt, daB er selbst die Entscheidung iiber sich
und sein Leben in die Hand nimmt. Mit andern Worten: die Neugeburt des
Menschen vollzieht sich in jemer Tat der Freiheit, mit der er selbst sein
Leben iibernimmt und so sich selbst setst. Das volle Mensch- oder Christsein
ist also nie einfach als Zustand vorhanden, sondern stindig durch die Frei-
heitstat jedes Einzelnen neu zu vollziehen. So erst erhebt sich dieser iiber die
Seinsweise des bloBen Naturwesens und erwirbt sich selbst in dem, was er
eigentlich ist, ndmlich in seinem personalen Kern oder als Person. Mensch-
und Christsein sind eben personales Sein, das allein in der vollziechenden Tat
der Freiheit zur vollen Verwirklichung seiner selbst kommt.

333



Johannes B. Lotz S. J.

Was aber hat das alles mit dem Nichts zu tun?

Soll sich das entleerte Menschentum zu seiner Erfiillung erheben, so muB
es auf sich selbst zuriickgeworfen werden; es bedarf des AnstoBes durch eine
Erschiitterung seines Bestandes. Diese muf einerseits dem vom Idealismus ge-
blendeten Menschen nahebringen, daB er nicht selbst das Absolute ist; sie
muB ihn in Erfahrungen eintauchen, die ihn seiner Endlichkeit und Nichtig-
keit iiberfithren. Anderseits muB fiir den Massenmenschen die triigerische
Sicherheit und Festigkeit des alltiglichen Betriebes entlarvt werden; er muf
spiiren, daB all das, worauf er sich bisher verlassen und was den Inhalt seines
Lebens gebildet hat, leer und nichtig ist. — Die erforderliche Erschiitterung
besteht also beide Male im Aufbrechen der Nichtigkeit oder des Nichts.

Tiefer beleuchtet werden diese Zusammenhinge durch Kierkegaards Lehre
von den ,,Stadien auf dem Lebenswege*. Dabei meint das #@sthetische Stadium
den GenuB-Menschen, der sich haltlos von Eindriicken und Trieben fortreiBen
liBt; er hat sich noch nicht selbst in seinem personalen Kern gefunden, ist
noch nicht zum eigentlich Menschlichen erwacht, sondern dimmert mehr oder
minder naturhaft dahin. Im Gegensaty dazu spricht sich im ethischen Stadium
gerade der Mensch aus, der seine Freiheit gebraucht und selbst die Fiihrung
seines Lebens verantwortlich iibernimmt. — Den Ubergang zwischen diesen
beiden Stadien kennzeichnet eine tiefgreifende Erschiitterung. Der Mensch
verliert die naturhaften Sicherungen und Bindungen, die ihn bisher gefestigt
und getragen haben. Wenn diese Erfahrung echt und griindlich ist, geht ihm
auf, dal} er iiberhaupt nicht nach Art des Naturhaften festen Grund finden
kann, So steht er ungeborgen und heimatlos den Naturdingen gegeniiber.
Ausgestolen aus dem Naturzusammenhang, scheint ihm alles zu entgleiten,
was er bisher fiir seiend hielt, schwebt er folglich iiber dem Bodenlosen oder
iiber dem Nichts; dabei wei} er, daB solches Schweben wesenhaft zu seinem
Menschsein gehort.

Von hier aus wird die Rolle der Angst in Kierkegaards Menschenbild ver-
stindlich. Sie ist die der angedeuteten Selbsterfahrung entsprechende Be-
wultseinslage: das Erzittern angesichts der Bodenlosigkeit und des Aus-
geseBtseins in das Nichts. Ihre dullerste Wucht gewinnt sie vom Tode her; das
ganze Leben erscheint als ,,Krankheit zum Tode*; d.h. stindig in das Nichts
hineingehalten, stiirzt es schlieBlich in das Nichts ab. — Diese Angst ist nach
Kierkegaard eine groBe Lehrmeisterin, weil sie den Menschen unverhiillt
sich selbst gegeniiberstellt; sie allein erweckt ihn aus der naturhaften Be-
tiubung zu sich selbst oder zum Geist und ist so unerliBliche Vorbedingung
alles Selbstwerdens des Menschen. Je mehr einer sich recht zu #ngstigen ver-
mag, desto echter und tiefer kann er sich finden. Also, voll verwirklichtes

Menschsein ist einzig durch das Nichts moglich.

2. Als Existenzphilosoph steht Jaspers dem groBen Dinen am nichsten.
Auch bei ihm geht es um die Uberwindung des entarteten und entleerten,
besonders der Vermassung verfallenen Menschentums und damit um die

334



Existenzphilosophie, Nihilismus und Christentum

Neugriindung des vollmenschlichen Seins, des Selbstseins oder der Existenz.
Wiederum ist dafiir die Tat der Freiheit entscheidend, durch die der Mensch
sich selbst in seinem Sein ergreift, sein Sein iibernimmt und so erst eigentlich
sich selbst als Existenz oder Selbstsein verwirklicht; hierbei hat er die Wahl,
entweder in Treue er selbst zu sein oder in Vergeudung sich selbst zu ver-
lieren.

DaB dieser Ansaty auch bei Jaspers das Nichts enthilt, zeigt sein Zusammen-
hang mit den Grenzsituationen, in denen allein sich Existenz als solche ver-
wirklicht. Zunichst findet sich der Mensch als sinnlich-zeitliches Dasein in der
Welt vor. Doch erreicht er darin weder Ruhe noch Vollendung, weil ihn zu-
gleich gewisse Grundgegebenheiten an die Grenzen der Welt, ja iiber diese
hinaustreiben. Er begegnet néimlich legten, unaufhebbaren Widerstinden, die
innerweltlich nicht zu bewiltigen sind, an denen wie an einer Wand alles
innerweltliche Bemiihen scheitert. Damit erscheint das zeitliche Dasein als
unabgeschlossen und unabschlieBbar, als fragwiirdig und briichig, als gleich-
giiltig und nichtig. Durch dasEntgleiten seiner bisher fraglosen Festigkeit wird
der vertraute Boden unter den Fiillen weggezogen; dahinter aber ist nichts
mehr zu erblidcen, gihnt der leere Abgrund oder das Nichts. Hieraus erwach-
sen Erfahrungen wie Schwindel und Schauder, Angst und Verzweiflung. Im
einzelnen wird das an Tod, Leiden, Kampf und Schuld deutlich.

Nach allem vermag der Mensch (dhnlich wie bei Kierkegaard) einzig im
Angesicht des Nichts den Bann des innerweltlichen Daseins zu brechen, um
sich in seinem Selbstsein oder als Existenz zu gewinnen.

3. Neben Jaspers ist hier Heidegger zu besprechen. Zwar ist er nicht
Existenzphilosoph, da seine Grundfrage dem Sein, nicht der menschlichen
Existenz gilt; doch vollzieht er im Dienste einer Aufhellung der Seinsfrage
cine Auslegung des Menschen, die in den Zug unserer Uberlegungen hinein-
gehort. :

Der Mensch steht wesentlich im besorgenden Umgang mit den Dingen der
Welt. Hierbei verféllt er unausweichlich der Uneigentlichkeit, indem er dem
alltdglichen Betrieb erliegt, sich in Einzelheiten verliert und das Ganze des
Daseins vergiflt, indem er sich an das anonyme ,man® ausliefert und sich
von ihm die Entscheidung und Verantwortung abnehmen liBt. Dagegen er-
hebt sich die Stimme des Gewissens, die ihn zur Eigentlichkeit aufruft; diese
verlangt von jedem, dafl er das Ganze seines Daseins in den Blick bekomme
und im Blick behalte und so in Entschlossenheit selbst sein Dasein iihernehme.

Das aber ist einzig durch die Grundbefindlichkeit der Angst médglich. Sie
nimmt dem scheinbar so wirklichen und gesicherten innerweltlichen Vie-
lerlei seine faszinierende Kraft, insofern sie dessen Nichtigkeit enthiillt. Sie
besteht in der Erfahrung, daBl der leggte Grund alles Seienden das Nichts ist;
auch menschliches Dasein ist hineingehalten in das Nichts oder ein Schweben
iiber dem Bodenlosen. Die Macht der verwirrenden Zerteilung wird durch
die Angst um so mehr gebrochen, als das Nichts alle Dimensionen des Daseins

335



Johannes B. Lotz S.J.

(Zukunft, Gegenwart, Vergangenheit) umfaBt und so dessen Ganzheit sicht-
bar macht; dabei kommt dem Sein-zum-Tode besondere Bedeutung zu, weil
der Tod als Ende und Absturz in das Nichts das Dasein abschlieBt und so
zum Ganzen rundet.

Die Angst stellt den Menschen vor die Entscheidung, ob er aus Schrecken
vor dem Nichts erst recht in die Uneigentlichkeit flichen oder durch ent-
schlossenes Aushalten des Nichts sich selbst in Eigentlichkeit gewinnen will.
Wieder dreht sich alles um das Nichts.

4. Das bisher Entwidkelte kehrt seltsam iiberspitt im Existenzialismus des
Franzosen Sartre wieder'. Im Menschen geht die Existenz der Essenz
voraus; urspriinglich ist er vollig bestimmungslose Existenz, der noch
gar keine Wesenheit oder Norm vorgezeichnet ist. Eine solche Existenz be-
sagt dasselbe wie absolute, unbeschriinkte Freiheit, durch die sich der Mensch
erst seine Wesenheit und seine Werte schafft; er ist ausschlieBlich das, wozu
er sich macht. Eines aber kann er nicht schaffen, eben die Freiheit, die er ist,
zu der er unausweichlich verurteilt ist. ,,Verurteilt meint, dal die Freiheit
eine Last darstellt, weil der Mensch in volliger Verlassenheit und darum von
der Angst gepeinigt seine Entscheidung zu treffen und zu verantworten hat.

Warum aber ist der Mensch mit der Freiheit beladen? Die Antwort lautet:
weil in ihm das Sein von minderer Dichte und durch das Nichts gebrochen ist.
Dort, wo das Sein seine volle Dichte und Fiille hat, ndmlich im stofflich-
unbewuBten ,,An-sich®, das ganz mit sich eins, ganz es selbst ist, gibt es keine
Freiheit. Diese fingt erst beim bewuBten ,Fiir-sich® an, das im Selbst-
bewuBtsein sich selbst gegeniibersteht, also nicht ganz mit sich eins, ganz es
selbst, sondern in sich gespalten, von sich getrennt und so von der meta-
physischen Verderbnis des Nichts angekrinkelt ist. Der Mensch ist nicht,
was er ist, sirebt aber unablissig danach, ganz er selbst zu sein wie das An-
sich, ohne freilich das Fiir-sich zu verlieren, weil er nur durch das Bewuft-
sein jene Seinsfiille genieBen kann. Daher ist der Mensch der Versuch, Wider-
sprechendes zu vereinen, und deshalb eine nuglose Leidenschaft, eine Sinn-
losigkeit, eine Absurditit. Dem entspricht als Grundstimmung der Ekel am
Dasein, der allerdings nicht zur Flucht davor und zum Selbstbetrug verleiten
darf, sondern in heroisch-tragischer Selbsthehauptung zu meistern ist.

Wie sich aus allem ergibt, ist auch nach Sartre der Mensch, indem er
darum ringt, ganz er selbst zu werden, in das Nichts hineingeschleudert.

Damit hat sich das Bild gerundet. Die namhaftesten Vertreter eines im
weitesten Sinne existenzphilosophischen Denkens sehen das menschliche Da-
sein so wesentlich auf das Nichts bezogen, dal es ohne diesen Bezug aufhért,
es selbst zu sein.

Existenzphilosophie und Nihilismus

Ob die Existenzphilosophie wegen der zentralen Rolle, die das Nichts in
ihr spielt, auch wirklich Nihilismus ist (wie man wenigstens beziiglich des

1 Vgl. A. Brunner, Zur Freiheit verurteilt, in dieser Zeitschr. 140 (1947) 178—190.
336 >



Existenzphilosophie, Nihilismus und Christentnm

einen oder andern ihrer Vertreter immer wieder behauptet), hingt davon ab,
wie das Nichts zu deuten ist. Das Wort ,,Nichts* legt zunichst nahe, es als den
Gegenpol zum Sein zu nehmen, der das Seiende in seinem Sein bedroht und
schlieBlich ver-nicht-et, der als die absolute Leere alles Seiende fraglich macht
und verschlingt. Ob dieses Naheliegende immer und ohne weiteres das Rich-
tige ist oder ob es gerade das fernerliegende Richtige verdeckt, mul erst
untersucht werden. Vielleicht darf man schon hier vermuten, daB8 das Nichts
auch mit dem Sein, insofern es allem Seienden entgegengesett ist, zusammen-
gehéren kann.

Zur Klarheit iiber die hier schwebenden Probleme fiihrt ein erneutes
Durchlaufen der vier Stufen des ersten Teiles, wobei die umgekehrte Reihen-
folge wegen der darin liegenden wachsenden Uberwindung des Nihilismus
gewihlt wird.

1. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daB Sartre das Nichts in dem
eben angedeuteten naheliegenden Sinn versteht. Zwar macht es den Men-
schen erst als solchen méglich, indem es ihn als Fiir-sich vom An-sich unter-
scheidet und ihm damit BewuBtsein und Freiheit verleiht. Doch besagt das
nicht Seinserhohung, sondern Seinsminderung. Das Nichts beraubt das Sein
seiner Fiille und ist so die ausgesprochen nicht-ende Gewalt. Es erscheint
auch als die uniibersteigliche Schranke, die es dem Streben des Menschen ver-
wehrt, je zum vollen Sein zu gelangen, so daBl er immer nur zu sich unterwegs
ist, nie aber sich einholen und wirklich ergreifen kann. — Wenn daraus Ver-
geblichkeit, Sinnlosigkeit und Absurditit des Daseins erwachsen, so sind das
lauter nihilistische Ziige, die alles auflésen. Insbesondere schlieBen sie von
vornherein einen echten Wertkosmos aus, was mit Nihilismus der Werte
gleichbedeutend ist, zumal diesen jede absolute Geltung abgesprochen wird
und sie zu relativistischen Setzungen der Freiheit verfliichtigt werden.

Die nihilistische Deutung des Nichts wird dadurch bestitigt, daB sich Sartre
ausdriicklich zum Atheismus bekennt; deshalb kann das Nichts nicht der
Schleier Gottes sein, ein Zusammenhang, der uns noch begegnen wird. Es
gibt keinen Gott, weil der Mensch urspriinglich bloBe Existenz ohne jede
Essenzbestimmung ist; Gott hingegen hitte ihn nach seiner urbildlichen Idee
geschaffen und ihm damit seinen Wesensplan eingeprigt. Ferner ist der
Mensch als bloBe Existenz absolute, schrankenlose Freiheit; nun darf es
keinen Gott geben, da dieser die Freiheit beschriinken, ja gogar aufheben
wiirde. AuBerdem ist Gott auch in sich unméglich; denn er kann weder als
An-sich noch als Fiir-sich gedacht werden. Als An-sich hitte er zwar volles
Sein, wire aber nicht Gott, weil BewuBtsein und Handeln fehlen: als Fiir-sich
hitte er zwar BewuBtsein und Handeln, wiire aber nicht Gott, weil durch das
Nichts gemindertes Sein vorliegt. — SchlieBlich kommt es zu einer volligen
Umdrehung der Hierarchie des Seins. Da die Nicht-ung allein das Fiir-sich
trifft, tritt das An-sich (mithin das stofflich Vorhandene, das Ding oder die

Sache) als einziges Vollsein auf, zu dessen Vollendung auch das BewuBtsein
hinstrebt.

22 Stimmen 142, 11 337



Johannes B. Lotz S.J.

Fiir Sartre ist nach dem Gesagten Existenzialismus nur als atheistischer
Nihilismus moglich. Er macht den aussichtslosen Versuch, in der absoluten
Bodenlosigkeit selbst FuBl zu fassen. DaBl damit wesentliche Grundgedanken
der eigentlichen Existenzphilosophie geradezu auf den Kopf gestellt werden,
wird sich im Folgenden zeigen.

2. Oft wurde auch Heidegger die nihilistische Auslegung des Nichts zu-
geschrieben. Sartre selbst ist der Meinung, hierin mit ihm iibereinzustimmen;
und doch trennt die beiden Denker ein Abgrund. Heidegger nimlich sieht
(wie er neuerdings® ausdriidklich formuliert) im Nichts den Schleier des
Seins oder die Gestalt, in der sich dem Menschen das Sein enthiillt. Dazu ist
zu fragen, warum sich das Sein im Schleier des Nichts enthiillt, und welchen
Sinn das so enthiillte Sein hat.

Die erste Frage beantwortet Heidegger folgendermaflen. Zunichst kennt
der Mensch nur das innerweltlich Seiende. Das Sein aber kommt nicht selbst
als Seiendes unter anderem Seienden in der Welt vor. Es zeigt sich nicht
selbst als innerweltlich Seiendes. Dem, der sich von der Welt und ihrem
Seienden her zum Sein wendet, kann dessen Andersartigkeit daher anfanglich
nur als Negation des innerweltlich Seienden und in diesem Sinne als Nicht-
Seiendes oder als Nichts erscheinen. So ist das Nichts die Gestalt, in der sich
uns Menschen das Sein erschlieRt, der Schleier, unter dem es sich fiir uns ent-
hiillt und verhiillt zugleich. — Also ist das Nichts keineswegs wie bei Sartre
die absolute Leere, die das Seiende nur mindert und verdirbt; im Gegenteil
6ffnet sich uns im Nichts das Sein, das mit seiner Kraft jegliches Seiende aller-
erst als solches griindet, mehrt und vollendet. Folglich stellt letlich den
Menschen in die Ganzheit seines Daseins, ihm so die Eigentlichkeit ermog-
lichend, nicht das leere Nichts, sondern das im Nichts und als Nichts wirksame
Sein; dieses ist es, das alle Dimensionen des Daseins als der sie einigende und
tragende Grund uwmfaft und iiber die Verlorenheit an das Vielerlei des
Seienden erhebt. Dem Ineinander von Nichts und Sein entspricht das Zu-
sammenspiel von Angst und Scheu; wie die Angst dem im Nichts verhiillten
Sein, so ist die Scheu dem im Nichts sich enthiillenden Sein zugeordnet.

Was aber ist nach Heidegger das so erschlossene Sein? Sicher ist es nicht
etwas erst vom Menschen Gesetes oder Entworfenes, sondern etwas ihm
Vorausgehendes und Zugrundeliegendes. Es bildet den Grund von allem; in
ihm wurzelt jedes Seiende, auch der Mensch. Wenn es einerseits kein
Seiendes ohne das Sein geben kann, so vermag doch anderseits das Sein sehr
wohl in sich zu wesen ohne das Seiende. Diese Ziige dringen zu der Frage,
in welchem Verhilinis das Sein zu Gott steht. Gewil fillt es nicht ohne
weiteres mit Gott zusammen; doch 6ffnet es die Dimension, in der die Frage
nach Gott ,allein gefragt werden kann“®. Thre Beantwortung durchliuft
mehrere Stufen: von ,.,der Wahrheit des Seins* zum ,,Wesen des Heiligen®,

2 Vgl. dag Nachwort zu: Was ist Metaphysik? 4. Aufl. Frankfurt 1943.

3 Platens Lehre von der Wahrheit, mit einem Brief iiber den ,Humanismus“, Berm
1947, 102.

338



Existenzphilosophie, Nihilismus und Christentum

zum ,,Wesen von Gottheit* und endlich zu dem, ,,was das Wort Gott nennen
soll* (ebd.). Heidegger verwahrt sich gegen eine atheistische Auslegung seines
Denkens. Anderseits will er sich auch . keineswegs fiir den Theismus ent-
schieden haben (ebd. 103), und zwar nicht aus nihilistischer Gleichgiiltigkeit,
sondern weil das Denken auf das Sein beschrinkt sei. Manches deutet darauf
hin, daB er dabei weniger eine grundsigliche als eine durch die Gottesferne
»des jegigen Weltgeschickes” (ebd. 103) bedingte Grenzziehung meint. Viel-
leicht wird diese in dem MaBe iiberwunden, wie ,,das Offene des Seins ge-
lichtet und in seiner Lichtung dem Menschen nahe ist* (ebd.)? Das schlieBt
aber nicht aus, dal Gott in den vom Sein dargebotenen Raum schon jegt auf
auBler- und tiberphilosophischen Wegen eintreten kann und tatsichlich ein-
tritt.

Auf besondere Weise teilt sich das Sein in Huld dem Menschen mit, dem
das Verstehen des Seins verlichen und damit die Wichterschaft iiber das
Sein innerhalb des Seienden zugewiesen ist; er iibernimmt sie in Dank. Diese
Nihe zu dem im Nichts aufgehenden Sein zeichnet den Menschen vor allem
andern Seienden aus, mindert also nicht, sondern erhiht seine Seinsfiille. Des-
halb bedeutet fiir ihn jede Angleichung an das bloB vorhandene Dingliche
(das den Gegensaty zu dem ek-sistierenden, d. h. in das Sein hinausstehenden
Menschen bildet) Abgleiten in die Uneigentlichkeit, Abfall von sich selbst.
Infolgedessen sucht und findet der Mensch seine Vollendung (anders als bei
Sartre) gerade in der Erhebung iiber die Seinsweise des bloB Vorhandenen
oder im Bezug zum Sein, das in die Nahe des Gottlichen und Gottes fiihrt.

Unsere Darlegungen zeigen, daB Heidegger mit atheistischem Nihilismus
nichts zu tun hat. Vielmehr vollzieht sich in seiner Philosophie des Seins die
radikale Grundlegung einer Uberwindung dieses Dekadenzstandpunktes.)
Freilich bleibt dabei noch vieles unbestimmt und deshalb in einer gewissen
Zweideutigkeit befangen.

3. Beziiglich Jaspers sicht auch Sartre, daB von einer nihilistischen Aus-
legung seines Philosophierens keine Rede sein kann. Zwar tut sich in den
Grenzsituationen das Nichts auf; und wenn sich der Mensch darin verkrampft,
verliert er sich selbst, ist er nur noch wie Material verwendbar. Sich selbst
geschenkt wird er erst, wenn er sich dem inneren Zug der Grenzsituationen
voll hingibt. Dann hort er auf, das Sinnlich-Zeitliche allein als das Wirkliche

4 Um eine grundsitzliche Grenzziehung, freilich keineswegs atheistischer Art, handelt
es sich nach R. Scherer, Besuch bei Heidegger: Wort und Wahrheit 2 (1947) 780—82.
Er berichtet: ,Heidegger vertrat die Ansicht, die Philosophie vermdge nicht an Gott zu
kommen; was sie Gott nenne, sei ein sublimiert weltlicher Begriff, ein Immanentes, alles
andere als der christliche Gottesbegriff. Gott ist eine Gegebenheit der religitsen Erfah-
rung, nicht der Philosophie. Die Philosophie komme nicht iiber die Idee des Seins hinaus,
darin zwar das Absolute mitgemeint sei, von dem die Philosophie unabhiingig von der Er-
fahrung eines Sprechens Gottes aber nicht sagen kann, daB es Gott sei (781). ,.Den
Philosophen bedriingt die Abwesenheit Gottes als die Weise seiner Anwesenheit. Diese
Art der philesophischen Gotteshegegnung stiinde in Spannung zur theologischen, weil hier
Gott aus seiner Verborgenheit hervortritt (782), In diesem Gesprich meinte Heidegger
.sogar, ,.daB er wohl mit einem aufgeschlossenen Thomismus einig gehen kinne® (ebd.).

22 : 339



Johannes B. Lotz S.J.

zu nehmen, und aus dem Nichts kommt ihm das Eigentliche, das Sein ent-
gegen. Dieses ist der schlechthin griindende Grund fiir Existenz und Selbst-
sein; beide bedingen einander, insofern die Verwirklichung der Existenz von
der Enthiillung des Seins und umgekehrt auch diese von jener abhingt.

Bei der Bestimmung dessen, was das Sein ist, geht Jaspers iiber Heidegger
hinaus. Das Sein bildet den Ursprung von allem und iibersteigt die Welt als
‘Transzendenz. In seinem innersten Grund zeigt es sich als die eigentliche
‘Wirklichkeit, als die Wirklichkeit selbst oder schlechthin, die unendlich und
ewig ist, aus der und in der alles seinen Bestand hat. Ausdriicklich wird ge-
sagt, daB es sich schlieflich um die Gottheit, ja um den einen Gott handelt.
Zu ihm empor fithrt nicht das bloB rechnende Wissen, das in die Welt hinein-
gebannt bleibt; vielmehr erschlieBt er sich nur der verwirklichten Existenz,
und zwar in jenem Aufschwung, der philosophischer Glaube heif3t.

Von hier aus kann die fiir unser Gesamtthema entscheidende Frage nach
dem Verhiltnis der Philosophie zur Religion beantwortet werden. Wihrend
fiir Sartre eine solche Problematik von vornherein ausfillt und Heidegger
noch auf den Vorstufen dazu steht, wird sie bei Jaspers spruchreif. Er an-
erkennt die Religion, die er im Sinne der positiven, niherhin der Offen-
barungsreligion nimmt, als eine ebenso echte und unentbehrliche Existenz-
macht wie die Philosophie. Keine von beiden kann und darf die andere ver-
dréngen; vielmehr sind beide irgendwie aufeinander angewiesen. Im reli-
giosen Glauben wird auf Grund der Offenbarung das Transzendente selbst
als Gegenwirtiges ergriffen. Den philosophischen Glauben hingegen kenn-
zeichnet Wirklichkeitsferne, weil in ihm Gott immer nur sich ankiindigt, im-
mer verborgen und zweideutig bleibt, nie aber selbst als eigenstindiges Wesen
und lebendige Person falbar erscheint; so tritt bei diesem Glauben mehr die
Bewegung des Transzendierens als das Transzendente selbst hervor. Obwohl
damit die Philosophie religionsfremd ist, bietet ihr das Transzendente der
Religion einen wesentlichen Halte- und Richtpunkt fiir ihr Transzendieren.
Umgekehrt hat das Transzendieren der Philosophie, insofern es sich jederzeit
als personlicher Vollzug der Existenz verwirklicht, Bedeutung fiir die Reli-
gion; es vermag diese ndmlich immer wieder zum lebendigen Aufschwung
anzuregen, der, wenn man der Gegenwart des Transzendenten allzu gewil ist,
erlahmen konnte.

In Jaspers, der als Denker am ausgesprochensten Existenzphilosophie ver-
tritt, bildet diese also den entschiedensten Gegenpol zum atheistischen Nihi-
lismus. Freilich unterliegt sie zugleich einer gewissen (erst von Kierkegaard
her verstindlichen) Gefdahrdung; denn schlieBlich wird die Religion doch dem
Philosophieren untergeordnet, dieses aber steht in einem Transzendieren,
dem das Transzendente ferngeriickt ist, ja fast zu entfliechen droht.

4. Der Bund, den bei Jaspers die Philosophie mit der Religion eingeht,
stellt sich bei Kierkegaard als Ineinsfallen beider dar; wir haben geradezu
eine Existenztheologie vor uns. Danach kann sich der Mensch nur als Christ

340



Existenzphilosophie, Nihilismus und Christentum

verwirklichen, und das geschieht in der Kraft des religios-christlichen Glau-
bens, neben dem es keinen bloB philosophischen Glauben gibt.

Kierkegaard kennt die Moglichkeit des eigentlichen Nihilismus. Wenn sich
die Angst in den zunichst leeren Abgrund verkrampft, geht der Mensch im
Nichts unter und zerstort damit sich selbst. Von einem heroisch-tragischen
Aushalten dieser Situation weill Kierkegaard nichts; er meint vielmehr, eines
liege dann nahe, der Selbstmord. Doch bedeutet solches Scheitern ein MiB-
verstehen der Angst; legtlich verzehrt sie alles Endliche als die Macht, die
den Menschen dern Unendlichen iibergibt; so wird sie ihm zum Mittel der
Erl6sung, indem sie ihn zum Glauben bildet. — Des niheren erfihrt sich

der Mensch in der Selbstseyung, von der oben die Rede war, als schon von

einem andern, ndmlich von Gott, geset. Die freie Entscheidung, durch die
er sich in sich selbst griindet, ist damit untrennbar zugleich ein FuBfassen
in Gott oder Glaube. Volles Menschsein ist einzig im Glauben oder als Christ-
sein moglich. Beleuchten wir diesen selben Zusammenhang von den ,,Stadien
duf dem Lebenswege* her, so wird jetst das ethische durch das religiose Sta-
dium vollendet; jenes geht immer mehr in dieses iiber, so daB beide schlieB-
lich eine fast ununterschiedene Einheit bilden.

Grofle und Grenze dieses Ansates zeichnen sich noch schirfer ab auf dem
Hintergrund von drei Grundkategorien Kierkegaards; es sind das Paradox,
die Innerlichkeit nnd der Einzelne. Im Gegensaty zu Idealismus und Massen-
dasein, welche die Rangunterschiede verwischen und alles einebnen, wichst
der Mensch gerade am Unterschied der Seinsordnungen, zwischen denen
jedesmal ein Sprung liegt, zu seiner vollen Wirklichkeit empor. Diese echte
Erkenntnis wird tiberspist, wenn der Abstand der Ordnungen voneinander
zum Widerspruch gegeneinander, eben zum Paradox, verkehrt wird. Danach
erscheint Gott als Widerspruch zum Geschopf und Christus als das absolute
Paradox; der Christ ist Widerspruch zum Menschen, und Christsein weist sich
dadurch als hochste Vollendung aus, dafl es duflerstes Leiden bedeutet. —
Ferner verlangt die Selbstverwirklichung vom Menschen, daB er mit seiner
Innerlichkeit Gott und sich selbst leidenschafilich ergreift; doch wird das
iiberspigt, wenn die Intensitédt dieses Ergreifens so sehr in den Vordergrund
tritt, daBl dariiber die ergriffenen Gehalte fast bedeutungslos werden. —
SchlieBlich ist die Glaubensentscheidung, welche die Existenz, sie griindend,
in Gott einwurzelt, unvertretbare Tat des Einzelnen; niemand kann sie fiir
ihn iibernehmen. Diese Wahrheit wird aber iiberspist, wenn die Gemeinschaft
nur als Masse gesehen wird, so dafl der Einzelne vollig einsam auf sich selbst
gestellt ist und sich nur gegen die Gemeinschaft verwirklichen kann.

In Kierkegaard vermdhlen sich Existenzphilosophie und Christentum zu
einer so innigen Einheit, da wir von Existenztheologie sprechen konnten.
Doch ist es nicht dabei geblieben; seitdem haben sich vielmehr die beiden
Pole immer weiter voneinander entfernt, bis sie bei Sartre (freilich unter
Umkehr vorheriger Positionen) in schirfster Gegensiglichkeit auseinander-
klafften. Ist der Grund fiir diese Entwicklung in der Existenzphilosophie oder

341



Johannes B. Lotz S.J.

im Christentum oder in beiden zu suchen? Enthilt die Existenzphilosophie .
doch mit dem Christentum unvereinbare Elemente? Und wurde das Ineins-
fallen bei Kierkegaard nur dadurch mdglich, daB in seinem Ringen die
Existenzphilosophie noch nicht voll in ihrer Eigenart ausgeprigt und das
Christentum nicht mehr ganz es selbst, sondern selbst schon gebrochen
war? Wie steht aber dann das ungebrochene Christentum zu der folgerichtig
entwickelten Existenzphilosophie? :

Christentum vor Nichts und Nihilismus

1. Wie schon der eingangs angefiihrte Ausspruch Kierkegaards zeigt, hat
das Christentum wesentlich mit dem Nichts zu tun: Gott schafft alles aus
nichts. Alles Geschaffene kommt aus dem Nichts, schwebt iiber dem Nichts,
ist hineingehalten in das Nichts, solange es dauert; wiirde im selben Augen-
blick im Nichts versinken, da Gott seine erhaltende Schopferkraft von ihm
zuriickziehen wollte. Geschopfliches Sein ist als solches notwendig ein vom
Nichts gebrochenes Sein.

Diese Grundstruktur wird dem Menschen darin zum Erlebnis, da er sein
Woher und sein Wohin nicht in der Welt findet, sondern jenseits der Welt,
eben in Gott, festmachen muBl. Ohne Gott schwebt er iiber der bodenlosen
Leere. Deshalb wird die Erfahrung dieser Leere in dem Malle zunehmen,
wie das lebendige Wissen um Gott abnimmt, wenigstens wenn sich der Mensch
das wache Gespiir fiir die Grenzen und Untergriinde seines Daseins bewahrt.
Doch auch dem kraftvollen GotteshewuBtsein ist die Erfahrung des Nichts
nicht ferne und fremd. Vielmehr wohnt sie ihm insofern inne, als die mensch-
liche Erkenntnis nur das Innerweltliche mit unmittelbarer Wucht als seiend
erlebt, wihrend am Rande der Welt die Wirklichkeit aufzuhéren und nur
noch der leere Abgrund zu drohen scheint. Zur Wirklichkeit Goites miissen
wir uns erst durchringen. Dabei konnen wir noch einmal dem ‘Nichts begeg-
nen, weil sich das absolute gottliche Sein als so tiefgreifend von allem inner-
weltlich Seienden verschieden zeigt, dal wir es nicht als (im Sinne des Inner-
weltlichen) Seiendes denken diirfen, ja es als (in dieser Hinsicht) Nicht-seien-
des (Nichts) denken miissen; erst im Durchgang durch dieses Nicht leuchtet
uns das Sein in seiner grundsaglichen Andersheit gegeniiber allem (innerwelt-
lich) Seienden auf.

2. Demnach hat das Christentum zwar mit dem Nichts zu tun; zum Nihilis-
mus aber scheint es kéine Beziehung zu haben oder hochstens die eine, dall es
dessen absoluter Gegenpol ist. Indessen macht Nietgsche gerade das Christen-
tum fiir die Entstehung des europiischen Nihilismus verantwortlich. Das Chri-
stentum habe die obersten Werte der Menschheit aus dem Diesseits ins Jen-
seits verlagert und vor allem in Gott zusammengeballt; deshalb sei es daran
schuld, daB mit dem Tode Gottes alle tragenden Fundamente und Werte zu-
sammengebrochen sind und jetzt das ganze Dasein im Leeren hingt.

Gewi hat das Christentum wie keine andere Macht den Menschen ganz auf
Gott gestellt. Damit war eine hochste Aufgipfelung ermoglicht, aber auch die

342



Existenzphilosophie, Nihilismus und Christentum

Gefahr geset, daB mit dem Schwinden des lebendigen GottesbewuBtseins
Nichts und Nihilismus so grauenhaft aufbrechen, wie es sonst nicht moglich”
gewesen wiire. Nun ist wihrend der letzten Jahrhunderte das lebendige Got-
tesbewuBtsein sicher auch durch die Schuld der Christen in steigendem MaBe
abgestorben; infolgedessen hat auch das Nichts wie noch nie nach dem Men-
schen gegriffen und ihn mit der Verlockung des Nihilismus umgaukelt. In
seiner Philosophie wird er sich dessen bewuBt: er findet sich im Nichts vor
und sieht sich seiner Erprobung ausgesetst.

Vielleicht diirfen wir darin den zweiten Teil des angefiihrten Kierkegaard-
Wortes erfiillt sehen: Gott macht den Menschen zu Nichts. Dieser Vorgang
wird teils zum Gericht wie etwa im atheistischen Nihilismus eines Sartre und
seiner Geistesverwandten, teils zur Gnade wie bei den anderen besprochenen
Denkern. Obgleich auch sie ihren Tribut an die Gottesferne dieser Welten-
stunde zahlen, so wichst in ihnen doch etwas Neues, auf das man wohl mit
Recht den SchluB jenes Kierkegaard-Wortes anwenden darf: Gott macht sie
zu Nichts, fiihrt sie in das Nichts, weil er sie brauchen will. An dem Nichts,
das dumpf-unbewuBt das Leben von seinem Grund her zersejt, kann sich
nichts entziinden; erlebt man aber den Abgrund mit sehenden Augen und
bangendem Herzen, so kann daraus die groBe Wende erwachsen.

3. Gerade die Erfahrung des Nichts liBt den Menschen nach einem Grund
suchen, in dem er FuB fassen kann. Mit Gott hat er auch sich selbst ver-
loren; die Miichte dieser Welt haben ihn iiberwiltigt und ihm sein Selbst ge-
nommen. In dem MaBe, wie er sich nun durch seine Entscheidung von diesen
befreit, findet er wieder sein Selbst, gewinnt er wieder Stand in sich selbst;
doch spiirt er zugleich, daB das nur so weit gelingt, als er sich in Gott ein-
zuwurzeln vermag.

Dieser Zusammenhang tritt bei Kierkegaard am stirksten und in noch
christlicher Prigung zu Tage. Allerdings ist dieses Christentum schon ge-
brochen, von der nihilistischen Versuchung des Zeitalters nicht unbeeinflufit
geblieben, wie die oben erwiihnten Uberspiungen zeigen. Der Mensch hat
sich so in die Welt verloren, daB ihm Gott in eine fast unerreichbare Ferne
geriidst ist. Er hat sich so sehr sein eigenes Sein errichtet und sein eigenes
Reich erbaut, daB er Gott als Widerspruch dazu, als Feind und Bedrohung
erfihrt, daB ihm das Christentum als Negation alles Menschlichen und als
duBerstes Leiden erscheint (Lehre vom Paradox). SchlieBlich bleibt von Gottes
Wesen kaum mehr als die eine Bestimmung, dal er der ganz Andere, das
Nein zu allem Innerweltlichen oder das Nichts ist. In dieser Gestalt allein
erschlieBt sich das absolute Sein, das wir nicht weiter bestimmen konnen;
denn das wire nur moglich, wenn Gott irgendwelche mit dem Menschen ge-
meinsame Ziige hiitte, was bei dem ganz Anderen nicht der Fall ist. Nach-
dem so Gott fast unzuginglich geworden ist, wird es fraglich, ob Kierke-
gaards leidenschafiliche Innerlichkeit noch zu einer echten Begegnung mit
ihm kommt, oder ob sie nur als intensivster Aufschwung menschlichen Exi-
stierens in sich selbst kreist. Dieser Zweifel vertieft sich, weil Kierkegaards

343



Johannes B. Lotz S.J., Existenzphilosophie, Nihilismus und Christentum

radikale Vereinzelung des Menschen legtlich die iiberindividuelle Wahr-
heit gefihrdet; die individuelle, existenzielle Wahrheit des Einzelnen aber
schillert in die bloB subjektive Perspektive hiniiber, die jedes Ergreifen
Gottes unmoglich machen und den Menschen ganz auf sich zuriidkwerfen
wiirde.

Kierkegaards an sich richtiger Ansay konnte wegen seiner schon gebroche-
nen Christlichkeit die weitere Entwicklung nicht aufhalten; vielmehr hat er
diese geradezu eingeleitet. Der bei ihm vergewaltigte Mensch muBte sein
Eigenrecht gegeniiber dem Christen in Anspruch nehmen. Jaspers trennt
daher die Philosophie von der Religion und baut alles auf den sikularisier-
ten philosophischen Glauben, der denselben Gefihrdungen wie Kierkegaards
christlicher Glaube unterliegt. Sein Transzendieren richtet sich auf den Gott,
der als der ganz Andere zu entschwinden droht, der das Transzendieren
irgendwie leer ldlt, weil wir ihn nicht weiter bestimmen konnen. Fast kann
man nicht entscheiden, ob dieser existenzielle Aufschwung noch eine echte
Begegnung mit dem Transzendenten oder nur eine legte Intensitit mensch-
lichen Existierens ist. Die Bedenken verstirken sich, weil im Bereich des
philosophischen Glaubens troty der Kommunikation untereinander jeder Ein-
zelne seine eigene Wahrheit hat.

Der Endpunkt der Entwicklung liegt in Heidegger, bei dem alles auf die
lesten Fundamente und damit auf die ersten Anfinge zuriickgeht. Einerseits
verbirgt sich zwar Gott in dem durch das Nichts zugleich entschleierten
und verschleierten Sein; andererseits aber ist von vornherein nicht der
Mensch, sondern das Sein die Mitte, um die alles schwingt. Deshalb hat es der
Mensch nicht nur mit seiner Wahrheit zu tun, sondern er dient der Wahr-
heit des Seins. Darin liegt ein Ansat;, der den iiberindividuellen Charakter
der Wahrheit herzustellen und die iibersteigerte Vereinzelung des Menschen
zu iiberwinden verspricht. Diese Vorausseungen scheinen eine echte Begeg-
nung mit Gott vorzubereiten .oder wenigstens zu erméglichen, so daB ein
anderer den eingeschlagenen Weg zu Ende gehen konnte, wenn Heidegger
selbst nicht so weit kommen sollte.

Wihrend der Existenzialismus eines Sartre eine Entartung der eigent-
lichen Existenzphilosophie darstellt, hat sie in Heidegger ihre echteste, von
geschichtlichen Belastungen am meisten gereinigte Gestalt erreicht und damit
zugleich sich selbst irgendwie iiberwunden. Freilich handelt es sich hier erst
um Anfinge, die noch gewissen Fraglichkeiten unterliegen; doch muBte die
Entwicklung zu einer radikalen Grundlegung fiihren, weil nur so die Exi-
stenzphilosophie zu ihrem eigentlichen Wesen hinfinden konnte. Dieses aber
verlangt, dafl die Philosophie der Existenz sich ein- und unterordnet der
Philosophie des Seins, wie es bei Heidegger der Fall ist; diese ihre Selbst-
iiberwindung ist ihre hochste Erfiillung und Liuterung. Nur wenn der Mensch
dem Sein gehort, kann er sich vollenden; wenn aber das Sein dem Menschen
gehort (was als Gefahr den andern Formen der Existenzphilosophie inne-
wohnt), wird er legtlich das Sein und damit sich selbst auflésen.

344



Wilbelm de Vries S.J., Mosi:au, das ,,Dritte Rom“

4. Nachdem so die Existenzphilosophie einen neuen Ansay gewonnen hat,
haben zu dessen Entfaltung auch Jaspers und Kierkegaard wichtige Beitrige
zu liefern. Und wie sich die ungelduterte Existenzphilosophie in Kierkegaard
mit einem gebrochenen Christentum zur Existenztheologie verband, so kann
die gelduterte Existenzphilosophie mit dem ungebrochenen Christentum zu-
sammengehen. Ein weithin gelungenes Beispiel dafiir bietet der metaphysisch-
religiose Existenzialismus des Franzosen Marcel.

Von dem, was sich Existenzphilosophie und Christentum gegenseitig zu
sagen haben, sei hier nur ein entscheidendes Moment angedeutet. Auf ihrem
Weg von dem noch unbestimmten Sein zu Gott wird die Existenzphilosophie
vom Christentum immer wieder die Ausrichtung ihres Vollzugs auf den Ge--
halt eines klaren, erfiillten Gotteshildes empfangen. Auch wird erst vom
christlichen Glauben her das Menschenbild des Nichts und der Angst in all
seinen Hintergriinden sichtbar; namentlich miissen die Siinde (die schon bei
Kierkegaard mitspricht) und die Gnade in ihrer Bedeutung gewiirdigt wer-
den. Umgekehrt vermag die Existenzphilosophie das Christentum insofern
zu befruchten, als sie es immer wieder zum wahrhaft existenziellen Vollzug
seiner unendlich reichen Gehalte anregt, damit es nicht der Erstarrung ver-
fillt und im Schwinden des lebendigen GotteshewuBtseins noch weiter oder
von neuem dem Nihilismus die Wege bereitet.

Gerade in dem bis zu den tiefsten Wurzeln menschlichen Existierens vor-
dringenden Bund zwischen Existenzphilosophie und Christentum liegt fiir die
gegenwirtige geschichtliche Stunde eine entscheidende Kraft zur Uberwin-
dung des Nihilismus.

Moskau, das ,,Dritte Rom"
Von WILHELM DE VRIES S.J.

Der alte Traum von Moskau als dem ,,Dritten Rom®, das an Stelle des
zweiten, von den Ungldubigen eroberten, d. h. der Kaiserstadt am Bosporus,
das Erbe des der Hiresie verfallenen ersten Roms fiir immer und ewig an-
treten soll — dieser Traum, der schon im 15. Jahrhundert die Gemiiter der
Russen bewegte, ist heute noch nicht ausgetriumt. Gerade in unseren Tagen,
da die russische Kirche gewissermalBlen aus den Katakomben emporgestiegen
und fast mochte man sagen zur Staatskirche geworden ist, werden diese alten
Wunschtraume wieder lebendig. Die Achthundertjahrfeier der Stadt Moskau
gab AnlaB zu riickschanenden und vorwirtshlickenden Betrachtungen in
diesem Sinn. ;

Moskau wird heute gepriesen als das Zentrum der Orthodoxie. Diese aber
ist 6kumenisch, weltumspannend; und somit ist Moskau als Mittelpunkt der
okumenischen Kirche selbst Skumenisch.

In der Januarnummer 1947 der Moskauer Patriarchalzeitschrift erschien ein Artikel des
Erzpriesters Charjusov unter dem Titel ,Moskau*“. Hier wird Moskau gefeiert als der
Hort der reinen Orthodoxie, der zwischen dem despotischen Katholizismus und dem anar-
chischen Protestantismus die rechte Mitte halte. ,Bei allen Slaven und bei allen Vilkern,

345



