Die Liturgie missionarisch gesehen
Von KLEMENS TILMANN

Wer Menschen iiber Liturgie sprechen hért, kann oft feststellen, daB
die einzelnen ihr Gesprichsthema von ganz verschiedenen Gesichts-
punkten aus betrachten. Der eine sieht dabei vor allem die liturgischen
Vorschriften. Er interessiert sich dafiir, was beim Gottesdienst vorge-
schrieben oder verboten ist. Liturgische Fragen sind fiir ihn die Fragen
nach der richtigen Erfiillung der Rubriken. Ein anderer denkt bei dem
Wort Liturgie an die Schonheit und Erhabenheit der sichtbaren Hand-
lungen und der Gesinge, an die einzigartige Verkérperung betenden
Geistes. Ein Dritter betrachtet die Liturgie als die groBe Gottesverherr-
lichung; er ist gefesselt von dem Geist der betenden Kirche und den
heiligen Mysterien, die die Kirche vor Gottes Angesicht vollzieht.

Neben diesen verschiedenen Seiten der Liturgie wird eine andere ver-
hiltnisméBig wenig beachtet, obwohl sie, wie schon das Wort Liturgie
erkennen 1d8Bt, wesentlich zur Liturgie gehort und bei ihrem Werden
entsprechend mitgewirkt hat. Es ist ihre Bedeutung fiir das Volk, ihre
seelsorgliche, menschenformende Seite. Es ist ihre Macht und Moglich-
keit, den konkreten Menschen unserer Zeit den Glauben zu offenbaren,
immer tiefer in die Wirklichkeiten des Glaubens hineinzuziehen, zu
seiner Verwirklichung zu fithren, die Liehe zu entflammen, in Gemein-
samkeit christliches Leben zu vollziehen und zu verwirklichen, kurz ihre
missionarische Kraft im weitesten Sinn. Diese Seite zu betrachten ist
durch die gegenwirtige seelsorgliche Lage in besonderer Weise nahe-
gelegt. Ihr dienen die folgenden Ausfiihrungen.

Die Kirche hat, solange sie auf Erden pilgert, die Aufgabe, die Men-
schen zu Gott zu rufen und sie in die Welt Gottes und seines Heilswerkes
immer tiefer hineinzufiithren. Vor solcher missionarischen Aufgabe steht
die Kirche auch in geschlossen katholischen Lindern und Zeiten. Denn
immer ist ihr das Ziel gegeben, das sie nie ganz erfiillen kann, ihre
Glieder zur Heiligkeit zu fithren und ,,jeden in Christus zur Vollendung
zu bringen* (Kol 1, 28).

Heute aber steht die Kirche, zumal in Deutschland, vor auBlerordent-
lichen missionarischen Aufgaben. Sie soll die Jugend zu lebendigen Chri-
sten erziehen, die Masse der Arbeiterschaft fiir Christus gewinnen. Sie
muB in der Diaspora die Versinkenden retten, den Fliichtlingen im Got-
tesdienst eine heilige Heimat geben und die iibrigen in die Welt des

11 Stimnmen 143, 3 : 161



Klemens Tilmann ; £

Glaubens hineinholen. Wo noch ziemlich geschlossenes katholisches Volk
ist, mul} sie aus Formalismus, Gewohnheit oder Erstarrung heraus zu
bewulBlitem und lebendigem Glaubensleben fiihren, das wissend und auf
personlicher Entscheidung beruhend die Kraft hat, in dem Wirrsal der
Zeit standzuhalten und es zu bewiltigen. Ja, in jeder Gemeinde steht
die Kirche vor der Aufgabe, Menschen zu Christus zu fiihren, Glaube
- und Liebe zu wecken, Abstidndige zu gewinnen, die Masse des Volkes
innerlich zu formen und jeden einzelnen zu der ihm mdglichen Hoéhe
christlichen Lebens zu fithren. Selbst der Unterricht bei den Kindern
hat heute, iiber die Wissensvermittlung weit hinausgehend, eine missio-
narische und lebenformende Aufgabe.

Ein wichtiges Mittel dieses missionarischen Willens ist die Volks-
mission. Aber ist sie das einzige?

Die Volksmission als auBerordentliche Seelsorgshilfe will wie jede
andere missionierende Tatigkeit eine Wirkung erzielen, die nach drei
Richtungen geht: Sie will eine Massenwirkung; denn alle Menschen
sind zum Himmel berufen. Darum sucht die Volksmission mdglichst alle
Glieder der Gemeinde zu erfassen. Sie will eine Tiefenwirkung, darum
will sie zu innerer Umkehr, zu neuer Gottes- und Christusverbundenheit
fithren und das christliche Leben in seinen innersten Wurzeln erneuern.
Sie will schlieBlich eine Dauerwirkung; darum wird das Missionskreuz
errichtet, wird Missionserneuerung gehalten, und der Pfarrer wird zu
erhalten suchen, was an neuem Guten wihrend der Volksmission ge-
worden ist.

Der Seelsorger schitzt die religiosen Werte solcher Erneuerung gewif3
nicht gering ein, aber er weil}, da diese dreifache Wirkung durch die
acht Tage einer Volksmission nur in sehr beschrinktem MaBe erreicht
werden kann. Das liegt in ihrem Wesen: ihrer kurzen Dauer, ihrer
Seltenheit und in dem Primat des Wortes. Anders wird ein Kind in einer
guten Familie geformt: Es steht unter einem stindigen, gleichmifigen
Einfluf}; es hort nicht nur das Gute, sondern sieht es und tut es gemein-
sam mit den andern. Die Wahrheit und das Gute erlebt es und verwirk-
licht es immer wieder. Beides ist greifbar, sichtbar und stéindig um das
Kind und wird von ihm selbst mitverwirklicht.

Wire es nicht ein Ideal, wenn dasselbe auch in der Pfarrgemeinde ge~
schehen konnte? DaB z. B. nicht nur einmal bei der Volksmission {iber
das Gebet gepredigt wiirde, sondern die Gemeinde es praktisch lernte
und nicht nur einmal, sondern die Ubung sténdig beibehalten wiirde?
Oder daB Christus als der Erléser und Mittler zum Vater nicht nur ein-
mal geschildert wiirde, sondern diese Wahrheit stindig da wére, erlebt:
wiirde und ihr entsprechend gehandelt wiirde? Wenn die Gehorsams-
hingabe an Gott nicht nur in einer Erschiitterung nach der Missions~
predigt vollzogen, sondern in einem sichtbaren Zeichen und einem:

162



Die Liturgie missionarisch gesehen

selbstvollbrachten Tun lebendig vor Augen treten und vollzogen wiirde?
Wenn ein stindiges Horen, Sehen, Handeln, Beten und Vollziehen aus
dem Geiste der Volksmission geschihe? Dann wiirde nicht alles so
schnell verfliegen und vergessen sein. Dann hitte der nacharbeitende
Pfarrer stindig Ankniipfungspunkte. Dann wiirde sich alles Wort ver-
leiblichen und eine neue lebendurchdringende Kraft erhalten.

Wir haben ein solches ideales Mittel stindiger Missionserneuerung.
Es ist unsere Liturgie.

Wie der Liturgie tatsichlich das seelsorgliche Element der Menschen-
fiihrung und -formung und der Missionierung innewohnt und somit zur
Bewiéltigung unserer gewaltigen Missionsaufgabe bereitsteht, sei an drei
konkreten Beispielen gezeigt.

1. Das erste Beispiel erschlofl sich dem Verfasser in der Jugendseel-
sorge. Beim Unterricht in den Volksschulklassen einer Pfarrei merkte
ich, wie wenig bei den Kindern wihrend des Betens innerlich vorging.
Sie waren ungesammelt und ungeiibt im Sprechen mit Gott. Daher iiber-
legte ich, wann die Kinder wohl einmal ganz persénlich mit Gott spri-
chen. In der Schule kaum. Das Morgen- und Abendgebet war meist das
Aufsagen einer Formel. Der Kindergottesdienst war stramm und wohl-
geordnet, fiihrte aber auch nicht zur Innerlichkeit. Anderseits mufB3ten
die Kinder einmal erfahren, wie das ist, wenn man mit Gott spricht und
wie man das macht; zumal sollten das die gut veranlagten Kinder, die
sich hierin entwickeln konnten, einmal kennenlernen. Zu diesem Zweck
wurden die eifrigeren Kinder eines Tages in die Kirche bestellt. Ein
biblisches Bild nach Fugel diente der Betrachtung. Alles wurde im
einzelnen angeschaut, nacherlebt, betrachtet. Dann sollte die Antwort .
der Kinder kommen. Sie sollten beten. Dafiir schien mir folgende Form
die beste: 1. Ich gab ihnen das Thema an, z. B.: Nun wollen wir dem
Heiland danken, wie der Kranke auf dem Bilde es tut. 2. Ich nannte den
Stoff zum Thema; Wir {iberlegten, fiir was wir danken konnten. 3. Die
Kinder knieten nieder und beteten nun persénlich. 4. Ich faBite das stille
Gebet mit einigen vorgebeteten Sitzen zusammen. Dann gab ich ein
neues Thema, neuen Stoff dafiir, und das Ganze wiederholte ich so
mehrfach. :

Diese Methode, die rein von der Ahsicht der Gebetserziehung herkam,
erkannte ich spiter in der urspriinglichen Form der Karfreitagsbitten
wieder. Da gibt zunichst der Priester das Thema an: ,LaBt uns beten
fiir die heilige Kirche Gottes.“ Dann nennt er den Stoff: ,Dall Gott der
Herr ihr auf dem ganzen Erdkreis den Frieden schenke“ usw. Darauf
folgt das ,Flectamus genua“. Hier kniete friiher die ganze Gemeinde zu
stillem persénlichem Gebet nieder und verharrte darin, bis das ,, Levate”
erklang und der Priester die personlichen Gebete zusammenfafite mit

1% 163



Klemens Tilmann

dem vorgesungenen Gebet, das ja wegen seines zusammenfassenden
Charakters den Namen , Collecta® hat.

Das ist iiberraschend! Eine Gebetsiibung, die zur Anleitung eines
fruchtbaren Gebetsvollzuges {iberlegt war, deckt sich mit einer zentralen
Gebetsform der Liturgie, die frither nicht nur auf den Karfreitag be-
schrinkt war. So fiihrte die Kirche ihre Glaubigen durch ihren Gottes-
dienst zum Gebet. Hier zeigt sich, welche seelsorglichen Moglichkeiten
in der Liturgie schlummern. ;

2. Es ist eine seelsorgliche Aufgabe des Priesters, die Gliubigen zu
lehren, daB3 nicht nur der Priester das MeBopfer feiert, sondern die
Gléubigen insgesamt mit dem Priester es darbringen. Dieses Darbringen
des Opfers ist sogar der Hauptsinn des MefBbesuches am Sonntag. Diese
Wahrheit wird aber kaum in den Geist und das Gebetsleben der Chri-
sten eindringen, wenn sie nur gelegentlich gepredigt wird, aber nichts
davon beim Gottesdienst wahrzunehmen ist. Der konkrete Gottesdienst
ist wie eine stindige Verkiindigung, die auf die Dauer stérker wirkt als
das einmalige Predigen. Wollen wir diese Wahrheit so verkiinden, daB
sie wirklich ins Leben eingeht, dal eine Massen-, Tiefen- und Dauer-
wirkung entsteht, so mufB sie sichtbar dargestellt werden. Darum ver-
weist die Enzyklika ,Mediator Dei“ dort, wo sie {iber die Teilnahme der
Glaubigen am Opfer spricht, auf die sichtbare Darstellung dieser Wahr-
heit, auf den Opfergang, indem sie spricht: ,Sodann bringen die
Glaubigen manchmal — und das geschah in fritheren Zeiten hiufiger —
den Dienern des Altares Brot und Wein, damit sie zum Leib und Blut
Christi werden.*

Um uns die seelsorgliche Wirkung des Opferganges vorzustellen, {iber-
setzen wir ihn einmal in eine Form, wie sie heute moglich ist und ge-
schieht: Am Eingang der Kirche steht ein weiligedeckter Tisch mit einem
Ziborium, daneben eine Schale mit Hostien und einem flachen Loffel.
Wer zur Kommunion gehen will, legt beim Eintritt in die Kirche eine
Hostie als Opfergabe in den Speisekelch. Nach dem Credo gehen die
Ministranten durch den Mittelgang der Kirche und bringen in feier-
lichem Zuge die Opfergabe der Gliubigen als Sinnbild der sich opfern-
den Gemeinde zum Altar. Das sehen alle, das verstehen nach einer ein-
filhrenden Predigt alle, das ist jeden Sonntag gegenwirtig. Hier ist eine
Verkérperung des Herzensopfers geschehen und eine stindige Erinne-
rung und Mahnung zur Innerlichkeit und personlichen Hingabe an Gott
gegeben. Diese stindige Aussage im Zeichen, das erklirt ist und durch
gelegentliche Hinweise wieder ins BewuBtsein gerufen wird, kann durch
keine einzelne Predigt oder andere Mittel ersetzt werden. Ein solcher
Opfergang iibt, wenn den Gléubigen das Verstindnis dafiir erschlossen
wird, eine stdndige missionarische Wirkung aus.

164



Die Liturgie missionarisch gesehen

3. Die volle missionarische Kraft, die der Liturgie innewohnt, sehen
wir aber erst dann, wenn wir uns eine MeBfeier und ihre Elemente in
alter Zeit ins Gedichtnis rufen. Das Volk stand nicht gleichsam in der
Vorhalle des Heiligtums als ferner Zuschauer des Gottesdienstes, son-
dern mitten darin, erfaBt von dem lebendigen Geschehen. So stand es —
das ist das erste Element der Lebensbildung — in einer stindigen Ge-
betsschule mit vielfachen Formen. Die eine Form ist das gemein-
same Beten oder Singen. So erscholl das Gloria, das Sanctus usw. Dann
gab es das personliche stille Gebet nach der Gebetsaufforderung: ,,Ore-
mus“ oder an den ernsten Tagen nach dem:,,Flectamus genua“. Eine dritte
Form war das laute Vorgebet des Priesters: Z. B. die Oration, die Préa-
fation und der Kanon. Diese erklangen in der Muttersprache und konn-
ten von jedem leicht mitvollzogen werden. SchlieBlich ertonten die
meditierenden Gesdnge zu den vier Ziigen: Dem Einzug, dem Zug zum
Evangelium, dem Opfergang und dem Kommuniongang, diese ausdeutend
und zu stillem Mitgehen und Sinnen einladend. Nehmen wir noch-die
Wechselgesinge hinzu, wie sie in der Anfangslitanei gegeben waren,
deren Rest wir noch im Kyrie haben, und das Glaubigengebet, in dem
die besonderen Anliegen des Volkes laut wurden, so haben wir hier
eine Gottesdienstgestalt, die mit ihrer Echtheit, ihrer Vielfalt, ihrer
Schénheit und ihrer Heiligkeit die Menschen aufs tiefste formen mulite.
Das zweite Element ist die Verkiindigung des Wortes Gottes in den
vorgetragenen Lesungen der Heiligen Schrift und der Homilie. Das
dritte Element ist das zugleich aszetische und symbolische im Opfer-
gang, der dariiber hinaus der praktischen Caritas diente. All das
wurde ergriffen, iiberhoht, verkldrt und von Gott vollendet in dem
eucharistischen Opfer und Mahl, das nun als viertes Element folgte,
in das die Gliubigen ebenfalls hineingezogen wurden durch die An-
rufungen vor dem eucharistischen Hochgebet, durch das Amen vor dem
Pater noster, das Agnus Dei und vor allem durch den Empfang der
himmlischen Speise. Durch alle diese Elemente war die Sonntagsmesse
gleichsam der totale Lebensakt der Gemeinde, in der alles Wesentliche
verwirklicht wurde und die jeden Gldubigen in die grundlegenden Akte
und Haltungen hineinzog, sie darin formte und heiligte. So ist Liturgie
zugleich Mittel und Ziel, denn Ziel der Seelsorge ist die lebendige Hin-
gabe des Menschen in Christus an Gott in Glaube und Liebe. Gerade das
aber vollzieht die betende Gemeinde in der Sonntagsliturgie.

Wenn man einerseits die seelsorgliche Notlage der Gegenwart sieht,
die alle Moglichkeiten der Missionierung anfordert, und anderseits er-
kennt, was in der Liturgie fiir die Bewiltignug der Seelsorgsaufgaben
ungeniitzt bereit liegt, so dringt sich einem die Frage auf, wie es kommt,
daB diese Moglichkeiten in so verhiltnisméfBig geringem Ausmale ge-

165



Klemens Tilrpann

braucht werden. Es lohnt sich, den vielfiltigen Griinden nachzugehen,
die uns diese merkwiirdige Lage in der Seelsorge verstehen lassen.

1. Die Seelsorger der letzten Jahrhunderte haben natiirlich so gut wie
wir gewuflt, daB die Predigt fiir die Missionierung des Volkes nicht ge-
nugt, sondern dafl dazu gemeinsames Tun, sichtbare Handlung, Verwirk-
lichung in ergreifender Feier treten muB. Aber dafiir bot die Liturgie
nicht die rechte Moglichkeit. Diese war fiir sie ein unantastbares, in
seinem-Sinn oft verschlossenes Heiligtum, das in allen seinen Teilen ;
gleichsam ex opere operato wirkte, dem man ehrfurchtsvoll zuschaute
oder das man, wenn man Priester war, nach iiberkommener und genau
festgelegter Weise vollzog, ohne zu fragen, warum die Handlung so
und nicht anders festgelegt sei. Die Liturgie war ein verschlossener
Schrein, der das Heiligtum barg, den man zwar unter das Volk stellte,
aber nicht 6ffnete. Es war, um in einem andern Bild zu sprechen, so #hn-
lich wie bei einem Zuschauer, der gestellte lebende Bilder auf der Biithne
sieht und sich an den Bildern freut, ohne auf den Gedanken zu kommen
oder den Wunsch zu haben, diese Personen miiiten sich nun bewegen
und es miilité aus dem Bilde ein Schauspiel werden.

Die sichtbare, das Volk ergreifende Handlung, die Gottesdienstgestal-
tung, in der das Volk zu Hause sein und mitleben kénnte, wurde darum
neben die Liturgie gestellt. Noch heute kommt es vor, da die Karfrei-
tagsliturgie in einer leeren Kirche am Seitenaltar gehalten wird, wihrend
eine Stunde spdter die Kirche gedringt voll ist, wenn die Figur des
verstorbenen Herrn durch die Kirche getragen wird, begleitet von Kin-
dern, die die Leidenswerkzeuge tragen, um dann unter dem Altar ins
Grab gelegt zu werden. Maiandacht und sakramentale Prozession, Auf-
erstehungsfeier und Orchesterhochamt sind Beispiele dafiir, wie das
religiose Lebensgefiihl, das in die Liturgie keinen' ZulaB erhielt, seine
eigene Form schuf.

2. In die Haltung, die in der Liturgie ein fertiges, verschlossenes, un-
antastbares Heiligtum sieht, das man ehrfiirchtig und von fern stehend
betrachtet, ohne den Sinn seiner einzelnen Ziige zu erkennen, ist nun
in den letzten Jahrzehnten ein geistiger ProzeB von noch nicht abzu-
sehender Wirkung eingebrochen. Man fragt nach dem Sinn des liturgi-
schen Geschehens. Man erforscht das Werden der Liturgie bis zur gegen-
wirtigen Form. Man klopft an das Heiligtum, und der Schatzkasten
offnet sich und zeigt seinen Reichtum. Man spricht die ,,lebendigen Bil-
der‘ an, und sie regen sich und antworten. Die Liturgie beginnt ihren Sinn
und ihr inneres Leben zu offenbaren. Und mit dem Begreifen des Sinnes
drangt es die Glaubigen, die Liturgie sinngemiB zu vollziehen. Sie wol-
len nicht nur von auBen zuschauen, sondern innerlich mitfeiern. Noch
mehr, sie wollen nicht nur im Geiste oder durch das Hilfsmittel des

166



Die Liturgie missionarisch gesehen

Schott mitbeten, sondern sie wollen real mitsprechen, mithandeln. Sie
wollen sinnvoll handelndes Glied in einer gemeinsamen Feier sein und
werden dazu von der kirchlichen Leitung gerufen.

Der Proze3 der BewuBtwerdung des Sinnes der liturgischen Handlung
verlduft nun aber nicht in einer geraden Frontlinie, sondern mit zahl-
reichen Vorwélbungen und Einbuchtungen, die durch die Verschiedenheit
der Personen oder Gemeinden oder durch die Verschiedenheit der litur-
gischen Handlungen bedingt sind. Einige Beispiele mogen das zeigen.

Die Antworten bei der heiligen Messe kénnen vom Ministranten oder
vom Chor gegeben werden. Geschieht dies, so geniigt man den Rubriken.
Heute aber ist es weitgehend ins BewuBtsein gedrungen, daB dies eine
Ersatzform ist und daB eigentlich das Volk die Antwort geben muf}. Diese
Forderung nach der sinngemifien Erfiillung dieser Handlung fordern
Pius XI. und Pius XII. in ihren Liturgie-Enzykliken.

Ein Gegenbeispiel, bei dem nidmlich die BewuBStwerdung noch nicht
begonnen hat, ist der Beginn der stillen Messe. Wenn der Priester den
Relch auf den Altar stellt, das Buch aufschligt und zum Staffelgebet
herabsteigt, so wird den allermeisten dabei nichts als storend erscheinen.
Sie vollziehen in ihrem BewuBtsein das Stehen an den Stufen des Altares
nicht als eine Haltung, die nicht wagt, ins Heiligtum einzugehen. Wem
aber die Stellung beim Staffelgebet ein bewuliter Ausdruck der Ehr-
furcht ist, den stort es, wenn er schon vorher zum Altar hinaufsteigen
muB, um dort den Kelch hinzustellen. Denn dadurch zerstort er den
Symbolwert der Haltung beim Staffelgebet. Er empfindet, dafl er hier
shnlich handeln muB wie ein Fremder, der mit seinem Koffer in eine
Stube tritt, den Koffer darin abstellt, hinausgeht und, wie es sich ge-
hért, von auBen anklopft und das ,,Herein® abwartet. DaB solches Emp-
finden richtig ist, zeigt ein Blick auf das Hochamt, bei dem der Kelch
schon vor dem Einzug auf dem Altar steht, oder gar auf das Levitenamt,
bei dem der Kelch erst nach der Vormesse dorthin gebracht wird, die
Haltung des Staffelgebets also nicht in ihrem Sinn beeintréchtigt wird.
Dies wire ein Punkt, wo die Linie der BewuBtwerdung noch weit nach-
héngt. '

Zwischen beiden Beispielen steht, wenn wir die Verbreitung der Be-
wuBtwerdung betrachten, als weiteres Beispiel der Brauch, ein deutsches
Lied wihrend des stillen Evangeliums zu singen. Die einen finden es
noch selbstverstindlich, da man wéahrend einer Stillmesse gleichméafig
zu den verschiedenartigen Teilen Lieder singt, die zu diesen Teilen
passen. Andere fordern, dal beim Evangelium eben das Evangelium von
einem Vorbeter vorgelesen wird. Sie wiirden gegeniiber den ersten, um
ihnen die Schiefheit ihrer Auffassung zum BewuBtsein zu bringen, viel-
leicht folgenden Vergleich gebrauchen: In einer Familie wird der Ge-
burtstag eines Sohnes gefeiert, der nach Amerika ausgewandert ist. Man
sitzt an der Familientafel. Nun kommt der feierliche Augenblick, wo

167



Klemens Tilmann

der Vater den Brief des Sohnes aus der Tasche holt, um ihn vorzulesen.
Er sagt den Kindern: Hort zu! Dann aber liest er ihn leise und in eng-
lischer Sprache vor, wihrend gleichzeitig das Radio angestellt wird, so
dafl man vom Vorlesen nichts héren kann, — Wem der Widerspruch des
genannten gottesdienstlichen Verhaltens nicht zum BewuBtsein gekom-
men war, wird liber den Vergleich vielleicht zuerst empért sein. Er wird
aber, wenn er ehrlich ist, bald erkennen, daB hier etwas richtig empfun-
den ist. Er wird auch sehen, wieviel Ehrfurcht vor dem heiligen Gottes-
dienst der Kirche in dem Suchen nach einer nicht nur den Vorschriften
genligenden, sondern sinngeméfBen Erfiillung der liturgischen Hand-
lungen liegt.

Ein letztes Beispiel sei das Credo der Orchestermesse. Die einen sind
nach einer MeBfeier, die durch Chorgesang und instrumentale Musik
verschoént ist, iber die wunderbare Kunst begeistert und werden, wenn
sie gefragt werden, nach dem Gottesdienst sagen, es sei sehr schén ge-
wesen. Wem aber der liturgische Vorgang des Credo in der Messe zum
BewuBtsein gekommen ist, wird tiber diese Gestaltung nicht ganz gliick-
lich sein und vielleicht wieder mit einem Vergleich antworten. Er ver-
weist auf die Erwachsenentaufe. Dort wird der Taufling gefragt: ,, Wider-
sagst du dem Teufel? Darauf gibt es keine sachlich bessere Form der
Antwort, als wenn der Taufling spricht: ,Ich widersage!“ Nun kénnte
einer kommen und sagen, das sei nicht feierlich genug, und machte es
nun so: Der Tdufling sagt gar nichts, wahrend ein Chor mit Orchester
in feierlichen Melodien singt: ,,Ich widersage®. Durch diesen Vergleich
wire ausgedriickt: Die Funktion, dafl die Gemeinde selbst den Glauben
vor Gott bekennt und dieses Bekenntnis bewuBt versteht, 148t sich durch
keine noch so schéne und kulturell hochstehende Handlung ersetzen.
Auch hier ist bei einem Stiick der Liturgi€ zum Bewufltsein gekommen,
was dieser Teil eigentlich ist und zu bedeuten hat. Die Erfassung seines
Sinnes driangt zur sinngeméBen Erfillung.

Bevor wir sehen, wie dieser geistige Prozel3 von der Enzyklika ,,Media~
tor Dei“ aufgegriffen und vorwéirtsgetragen wird, gilt es, einen zweiten
Prozefl im Leben der Kirche zu beobachten.

3. Wéhrend urspriinglich das Volk, wie oben bei der Darstellung der
Sonntagsmesse geschildert, lebendig und mitwirkend im Geschehen des
liturgischen Gottesdienstes stand, riickte es etwa vom 9. Jahrhundert an
immer mehr aus dem Heiligtum heraus. Es stand gleichsam in der Vor-
halle des Domes der Liturgie und nahm von fern in stiller Ehrfurcht an
dem heiligen Geschehnis teil. Die MeBfeier war nicht mehr eine Lebens-
schule des Volkes. Sie iibte auf diese Weise wenig missionarische Kraft
aus. Das Volk war darin nicht heimisch und nicht verwurzelt. So ver-
steht man, wie in der Reformation der Verlust der MefBfeier von den
betroffenen Volksteilen recht rasch verschmerzt wurde. Auch als spiter

168



Die Liturgie missionarisch gesehen

die Reformatoren ihren Gliubigen Raum und Stimme im Gottesdienst
gaben und mit neuen Kirchenliedern den neuen Glauben in die Herzen
sangen, trat in der Stellung des katholischen Volkes in der Liturgie keine
Anderung ein. Selbst die Ubersetzung des MeBbuches in die Mutter-
sprache war unter Bann verboten, ein Verbot, das noch im Jahre 1855
wiederholt wurde. Man empfand dies als Entweihung. Das Erwachen
der Arbeiterschaft zum SelbstbewuBtsein und zur politischen Miindig-
keit fithrte zu keiner erkennbaren Anderung in dieser Frage, bis, vom
Wehen des Heiligen Geistes begleitet, langsam eine geistige Bewegung
einsetzte, die dem Volke die Liturgie zu 6ffnen begann. Das Werk Gué-
rangers, die Herausgabe des Schott-VolksmeBbuches, die Liturgie- und
Kommuniondekrete Pius’ X. kiindigten eine Wende an. Die Liturgie er-
schlof} sich, und das Volk begann, in den Raum der Liturgie einzutreten.
Die liturgische Bewegung entstand. Es wurden Ritualien genehmigt, in
denen bei bestimmten Gebeten die Muttersprache verwendet ist, so daB
neben dem Latein die Sprache des Volkes als liturgische Sprache in einem
umgrenzten Raum anerkannt wurde. Papst Pius X1I., der die Katholische
Aktion proklamierte und den mindigen Laien zur aktiven Teilnahme
an den apostolischen Aufgaben der Kirche berief, schrieb in seiner
Liturgie-Enzyklika: ,,Es ist in der Tat dringend vonnéten, daBl die Glau-
bigen nicht wie fremde und stumme Zuschauer, sondern als zuinnerst
von der Schonheit der Liturgie Ergriffene den heiligen Zeremonien fol-
gen und ihre Stimme mit denen des Priesters und des Chores im Wechsel-
gesang erheben. Gliickt dies, so wird es nicht mehr vorkommen, dal} das
Volk entweder gar nicht oder nur mit schwachem, unterdriicktem Ge-
murmel bei den liturgischen oder in der Muttersprache verrichteten
Gemeinschaftsgebeten antwortet®. Hier ist nicht nur erlaubt, hier ist ge-
fordert, daf das Volk in das Heiligtum der Liturgie eintritt und sie in
seiner Weise mittrigt.

4. Was Pius XI. begonnen hat, brachte Pius XII. zum vollen Durchbruch.
Die Liturgie soll erschlossen, ihre missionarische Moglichkeiten sollen
voll ausgenutzt werden. Immer wieder weist der Papst in seiner Liturgie-
Enzyklika darauf hin, daB die Gldubigen an der Liturgie wahrhaft teil-
nehmen sollen. Sie bringen ja das eucharistische Opfer mit dar, wie es
der Kanon der Messe ausspricht, Es werden jene gelobt, die den Glau-
bigen das MeBbuch in die Hand geben und ,die sich darum bemiihen,
daB die Liturgie auch nach aufien eine Handlung werde, an der tat-
siichlich die Umstehenden teilnehmen®. ,,Das christliche Volk nehme der-
art lebendigen Anteil an der Liturgie, dafl diese wirklich zu einer heiligen
Handlung werde, bei der vor allem der Seelsorgspriester in der Pfarret
mit der Schar der Glaubigen vereint dem ewigen Gott die gebiihrende
Huldigung darbringt.“ Der Opfergang mit Brot und Wein wird bei der
Teilnahme der Gldubigen am Opfer genannt. Gelobt werden die, ,,welche

169



Klemens Tilmann, Die Liturgie missionarisch gesehen

die im gleichen Opfer, dem sie beiwohnen, konsekrierten Hostien emp-
fangen®. Uber die Sprache des Volkes heiit es: ,,In nicht wenigen kirch-
lichen Handlungen kann die Verwendung der Landessprache beim Volke
sehr niitzlich sein‘. :

Wie deutlich wird die missionarische Aufgabe der Liturgie gesehen,
wenn es heiBt: ,,Damit aber das christliche Volk in immer reicherem
MaBe dieser iibernatiirlichen Gabe teilhaftig werden koénne, so belehrt
es sorgfiltig liber die in der Liturgie verborgenen Schitze der From-
migkeit!“ Dieser Aufgabe sollen auch die ,rituellen Vorschriften und
Normen‘ dienen. ,,Diese haben vor allem den Zweck, die Frommigkeit
der Christen und ihre innige Verbindung mit Christus sowie dessen
sichtbarem Vertreter zu ndhren und zu férdern, ferner jene Gesinnungen
und Seelenhaltungen anzuregen, durch die wir dem Hohenpriester des
Neuen Bundes angeglichen werden sollen. Sie zeigen auch nach auflen,
daB das Opfer, da es vom Mittler zwischen Gott und den Menschen
dargebracht wird, seiner Natur nach als Werk des ganzen mystischen
Leibes Christi anzusehen ist.* Der Hauptzweck der Rubriken ist also die
Forderung der Frommigkeit und Christusverbundenheit der Glaubigen.
- Welch eine Wende im Denken! Welche Konsequenzen hat dieses Wort!

Wurde schon durch die neue lateinische Psalmeniibersetzung der Grund-
satz durchgefiihrt, daB der fromme und fruchtbare Vollzug des liturgi-
schen Betens hoher zu bewerten ist als das Aufrechterhalten einer tau-
sendjdhrigen Tradition um jeden Preis, so ist hier das Prinzip, das die
Frommigkeit an die erste Stelle riickt, direkt ausgesprochen. Weiter:
Sagt schon das Wort vom ,,Liturgischen Apostolat”, welche Wende mit
der neuen Enzyklika in der Betrachtung der Liturgie gegeben ist, so wird
mit dem Wunsche, daB jede Ditzese einen Rat zur Forderung des liturgi-
schen Apostolats errichte, das Anliegen in hohem Mafle vorangetrieben,
die in der Liturgie liegenden apostolischen und missionarischen Mog-
lichkeiten in voller Breite zu entfalten. Nicht in falscher Weise; darum
wird an vielen Stellen vor Fehlern gewarnt. Nicht einseitig; darum wer-
den die anderen Formen der Frémmigkeit hervorgehoben. Nicht im Vor-
auseilen einzelner, sonst zerreift die Frontlinie der geistigen Bewegung;
die Schwerfilligeren miissen Zeit haben, nachzukommen. Aber in voller
Breite soll die liturgische Arbeit vorwirtsgetragen werden. ,, Mit ganzem
Eifer bewirkt, daB die Glaubigen alliiberall in Scharen zu den Kirchen
und Altiiren eilen, um als lebendige, mit ihrem gottlichen Haupt ver-
bundene Glieder durch die Gnade der Sakramente erneuert zu werden,
zusammen mit Thm und durch Thn das hochheilige Opfer zu feiern und
dem ewigen Vater den schuldigen Lobpreis darzubringen.”"

i Rin zweiter Teil wird die Schwierigkeiten der Verwirklichung und die Wege
zu ihrer Uberwindung behandeln.

170



