Hubert Thurn S.J.

Wissens; das Gewissen, das den Menschen sich selbst begreifen und
damit in all seiner Not sich selbst wieder finden 148t; das Gewissen, das
dem Menschen nicht nur wie der denkende Geist die Tatsache seines
,» Vorhandenseins® aufzexgt sondern dariiber hmaus auch die Moglich-
keit seiner sittlichen , Existenz®.

Das Gewissen verhindert, daf der Mensch der Welt und dem Alltag
verfillt, sich treiben 14Bt, sich im Nichts, in der »grofen Langeweile“
verliert. Es ist die Unruhe im Menschen, die ihn nicht ruhen 148t, bis er.
ruht in dem Einen; es fithrt den Menschen iiber sich selbst hinaus und
stellt ihn in seiner Schuld und seiner Angst, aber auch in seiner Freiheit
und seiner Verantwortung (denn Gewissen, Freiheit und Verantwortung
sind Begriffe, die zusammengehéren) vor Gott. Jeder gefiihlte Ruf des
Gewissens ist eine Begegnung mit Gott: Gewissensrecht aber ist Recht,
in dem ich Gott in Seinem Sittengesetz erlebe, Recht, das die menschliche
Satzung vor Gott stellt.

Ich bin vom Naturrecht ausgegangen. Indem ich aber so vom Problem
des Gewissens spreche, stehe ich mitten im Fragenkreis der Existen-
tialphilosophie.

Tiefenpsychologie
Wesen und Geschichte
Von HUBERT THURN S.J.

Es gibt Menschen, die sich selbst und anderen eine Last sind. Sie
quélen sich mit schweren Unzulénglichkeitsgefiihlen oder ,eingeklemm-
ten Affekten“, mit Zwangsgedanken, Zwangsimpulsen oder Zustinden
fortgesetzter Angst, mit erheblichen Stimmungsschwankungen oder
dauernder Depression. Sie sind unfrei und gestért; sie klagen vielleicht
viel, aber man kann es ihnen trotz gutem Willen nicht recht machen.
Die Umwelt ertrégt solche Menschen oft lange, sieht die auffilligen Zei-
chen innerer Unausgeglichenheit und Unzufriedenheit zunichst als Fol-
gen dulerer Schwierigkeiten an, hilt sich soweit moglich zuriick, be-
schwichtigt oder sucht zu verstehen. Méglich, daB man durch Ermahnung
zu Selbstbeherrschung und Willenstraining Abhilfe schaffen will. Niitzt
dies alles nichts, mehren sich vieimehr die Beschwerden, prallen die Er-
ziehungseinfliisse wirkungslos ab, so beginnt man allm#hlich zu begrei-
fen, dafl es im Innern der Menschen nicht recht stimmen kénne, daf8
»Krankheit* oder Abnormitét im Spiele sein miisse. Vielleicht haben
die Leidenden auch allmihlich selbst begriffen, daB es so nicht weiter-
gehen kann; sie verlangen danach, den Zustinden ein Ende zu machen.

Der Therapeut oder Arzt wird in solchen Fillen feststellen, daB es sich
um neurotische Stérungen handele. Was ist eine Neurose?

Geht man alle Unzutriglichkeiten oben geschilderter Art durch und
bezieht man sie auf das Gesamtbefinden, so wird man zu Begriffsbestim-

198



Tiefenpsychologie

mungen etwa folgender Art kommen®. ,Die Neurose ist ein Leiden der
Seele, die ihren Sinn verlor® (Jung), oder sie ,ist ein Notstand der Per-
sonlichkeit* (Speer), eine Folge mangelhafter Erlebnisverarbeitung, ein
miBgliickter Weg zur Hoherentwicklung. Am besten entspricht der Er-
fahrung eine Bestimmung Grosschopfs und Jungs. Sie lautet im ersten
Fall: , Die Neurose ist — unter welcher Form sie auch auftreten mag —
die sichtbare Folge einer tiefen Kluft zwischen innerlich Erstrebtem
und duBerlich Erreichtem®, und C. G. Jung nennt sie schlicht und tref-
fend: Uneinssein mit sich selbst.

Der neurotische Mensch ist also gespalten. Aber die Spaltung, von der
hier die Rede ist, bezieht sich im Gegensatz zu den Geisteskrankheiten
nicht auf den ,Geist®, d. h. den Verstand, sondern auf das Gefiihl und
~ den Willen. Neurotische Menschen werden von ihren widerstreitenden

Gefiihlen hin- und hergerissen; sie sind iilberempfindlich, gehemmt, hals-
starrig und starr, verkrampft, gespalten zwischen Oberfléche und , Tiefe®.
Durch all das wird ihre Willenshaltung uneinheitlich, gegensétzlich,
selbstzerstérerisch und quilerisch. Neurotiker sind deshalb bedauerns-
werte Menschen. Kann man ihnen nicht helfen? Die normalen Umwelt-
und Erziehungseinfliisse versagen, wie oben bereits bemerkt. Gibt es fiir
sie keine Heilmittel besonderer Art? Und wo findet man sie?

Es gibt seit einigen Jahrzehnten einen Zweig psychologisch-medizini-
scher Forschung, der sich die Heilung seelisch Erkrankter angelegen sein
14Bt: die Psychotherapie. Sie kennt verschiedene Methoden. I. H. Schultz
nennt folgende: die Populédrpsychotherapie, die Hypnotherapie, die Wach-
psychotherapie, die Tiefenpsychotherapie®. Als Popularpsycho-
therapie bezeichnet man ,alle &rztlichen Mainahmen, deren Einflul
ganz oder iiberwiegend seelischer Art ist, ohne daf sie doch eigentlich
psychotherapeutisches Arbeiten darstellten“. Es sind vor allem gewisse
soziale Eigentiimlichkeiten des Arztes, seine Warme, Nuchternheit, Sach-
lichkeit, Hilfsbereitschaft, Uberlegenheit, die beruhigend, stérkend, auf-
munternd auf den Kranken wirken, ohne daB3 neben geringfiigigen Hilfen
durch Medikamente u. a. etwas Besonderes geleistet wiirde. Unter
Hypnotherapie versteht man eine Form der Heilkunst, die sich meist
der suggestiven Rede, der ,verbalen Suggestion® bedient, um den Zu-
stand der Hypnose herbeizufiihren. Dieser kann ,nach ganz verschie-
denen Seiten therapeutisch ausgeniitzt werden. So kann sich der Arzt
-darauf beschrinken, die erhéhte Suggestibilitdit und Konzentrations-
fihigkeit auszuniitzen, um bestimmte suggestive Mallnahmen vorzu-
nehmen, um Ubungseffekte zu unterstiitzen; er kann das Erleben der
Lésung und Passivitdt der Beruhigung dienen lassen; er kann die Hyp-

1 Vgl zu den Begriffsbestimmungen: Eugen v. Grosschopf. Seelische Stérungen,
Leipzig 1939; Ernst Speer, Vom Wesen der Neurose, Leipzig 1938; C. G. Jung, Grund-
sitzliches zur praktischen Psychotherapie, Zentralblatt f. Psychotherapie und ihre
Grenzgebiete, Bd. VIII, H. 2; derselbe: Ziele der Psychotherapie, Bericht liber den
IV. Allgemeinen &rztlichen KongreB f. Psychotherapie in Bad Nauheim 1929; Wilhelm
Laiblin, Was ist Psychotherapie? Deutsche Zeitschrift fiir Homdopathie usf.,
Heft 1/2, 1944

2 1. H. Schultz, Seelische Krankenbehandlung, 5. wesentl. neuerarb. Auflage,
Berlin 1943 ;

199



Hubert 'i‘hurn s d.

nose in ausgedehnte Schlafzustéinde iiberfiihren und damit eine Erho-
lungswirkung anstreben; er kann die kiinstliche ,Einengung des BewuBt-
seins‘ der Wiederbelebung fritheren Gedéchtnisbesitzes dienen lassen und
so in der ,Tiefentherapie‘ hiufig Geddchtnismaterial zur Reproduktion
bringen, das vordem nur ,unterbewuBlt‘ oder bewuBt verheimlicht war;
endlich kann er die hypnotischeVerinderung lediglich beniitzen, um
etwelchen AllgemeinmafBnahmen der Psychotherapie mehr Nachdruck
zu geben. So zeigt die Hypnotherapie verschiedene Formen . ..*“ Unter
dem Sammelbegriff allgemeiner Wachpsychotherapie ,werden
zweckméBig alle psychotherapeutischen Arbeitsweisen zusammengefaBt,
die planmiBige und zielsichere, von bestimmten methodischen Voraus- -
setzungen und Absichten geleitete seelische Beeinflussung darstellen,
ohne die hypnotische, psychokathartische oder tiefenpsychologische Tech-
nik zu beniitzen ...“ Kiirzere Konzentrationsiibungen, deren einschli-
fernder EinfluB durch abwechselnde Bewegungsiibungen aufgehoben
wird, ,Ruheiibungen®, die im Verlauf der Behandlung immer langer
ausgedehnt werden, gehoren ebenso hierher wie »ochmerztherapie® bei
Kranken, ,,deren Symptome hart an der Grenze des Willkiirlichen stehen
oder der Simulation verdichtig sind“, und , moralische Abhirtung®, die,
wenn sie mit vollem Einverstindnis des Kranken geschieht, bei seeli~
schen Idiosynkrasien, die das Berufsleben stark beeintrichtigen, sehr
wirksam sein kann. Andere Mittel sind: Aufkliren, Bilden, Uben, Ge-
wohnen, Belehren, Beschiiftigen, Beraten usf. Im Gegensatz zu den bis-
lang genannten Methoden steht die tiefenpsychologische und
spsychokathartische®, insofern sie ,ausdriicklich Reaktionen und
Umstellungen in den unbewuBten Tiefen der Personlichkeit des
Kranken herbeizufiihren, zu beobachten, zu begleiten und mit ihm zu
verarbeiten sucht“. Die tiefenpsychologische Therapie will ,einen Zu-
gang zum ,endothymen Grund’, zur vitalpsychologischen Schicht und zur
anschaulichen Bilderwelt des Seelenlebens erschlieBen und darin heilend
wirken®. :

Nun hat eine Darstellung tiefenpsychologischer Heilpraxis Schwierig-
keiten, die von J. H. Schultz sogar als sehr betrichtlich angesehen wer-
den. Er sagt: ,,Um eine Tiefung wissenschaftlich darzustellen, die etwa
300 Stunden umfaBt (!), wiren Tonfilmaufnahmen des ganzen Verlaufes
und ein ergénzender Text von etwa 30 Foliobdnden erforderlich, sicher
eine utopische Forderung, ebensosehr fiir die Herstellung wie fiir
die Benlitzung Dritter. . .“

Immerhin 14Bt sich wohl eine Anschauung gewinnen, wenn die Ge-
schichte, die Methoden, der Wert und die Grenzen dieser Art Heilkunde
aufgewiesen werden. Schon der Einblick in das geschichtliche Werden
wird kidren konnen, worum es geht.

In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts hatte die franzésische
Hysterie- und Hypnoseforschung (Charcot, Janet usf.) merk-
wiirdige Erscheinungen von ,double conscience“ (doppeltem BewuBtsein)
beobachtet und zu erkldren versucht. Hysterische Personen waren fihig,

200



" Tiefenpsychologie

»automatisch zu schreiben. Wenn man ihnen einen Bleistift in die Hand
gab, schrieben sie Antworten auf Fragen nieder, die an sie in der Zer-
streuung gerichtet wurden, oder fiihrten Rechenaufgaben aus, ohne da-
von mit dem ,,Wachbewuﬁtsem“ zu wissen. Ahnliche Spaltungen der
Seele wurden bei einem Mann beobachtet, der unter der Einwirkung
alkoholischer Vergiftung stand. ,Wihrend der Arzt mit ihm sprach®,
erzidhl Janet, ,befahl ich, hinter ihm stehend, ihm leise die Arme zu
heben. Das erste Mal muBite der Arm dafiir berﬁhrt werden, dann folgte
unbewufit die Ausfiihrung, auf entsprechende Befehle marschiert er,
setzt sich, kniet nieder usf. Auf die Frage, was er denn da mache, er-
klérte er, er sitze ja wie vorher.“® Mit anderen Worten: die Seele war
insofern gespalten, als zwei Handlungen nebeneinander herliefen, die
beide von der ndmlichen Seele getragen, d. h. ausgefiihrt wurden, die
aber keinen BewuBtseinszusammenhang zeigten. Betrachtet man den
Teil der Seele, der im Rapport mit dem Arzt stand, so wird man geneigt
sein, ihn den bewuBten zu nennen, wihrend der Teil, der die Korper-
bewegung ausfiihrte, automatisch schrieb oder rechnete als unbewuﬁter
bezeichnet werden kénnte.

Der Erfolg dieser Erfahrungen und Beobachtungen war die Aufstellung
des Begriffes des UnterbewuBiten (subconscience). Janet verstand das
UnterbewuBtsein als notwendige Folge gesamtmenschlicher Schwiche:
Konzentration erfordert Kraft. Wo diese fehlt, spaltet sich das Bewuft-
sein, das man auch als , Aufmerksamkeit“ bezeichnen kénnte. Hysteriker
und Deliranten sind geschwéchte Menschen, deshalb verfiigen sie iiber
ein doppeltes BewuBtsein.

Breuer und Freud, zwei Wiener Arzte, lernten diese Erfahrungen
der franzosischen Hysterieforschung kennen® Breuer lieB ein hysteri-
sches Médchen, das er zuvor in Hypnose versetzte, im AnschluB an einige
hingemurmelte Worte frei assoziieren. Er beniitzte das kiinstlich herbei-
gefiihrte ,zweite BewuBtsein® als Voraussetzung einer Aussprache. Hatte
sich die Kranke in der Hypnose ausgesprochen, so war sie befreit und
ins normale seelische Leben zuriickgefiihrt. Breuer hatte auf diese Weise
das Unterbewufite zum Sprechen gebracht, hatte es ,abreagieren
lassen. Der Erfolg war seelische Befreiung, zugleich immer Abbau irgend-
eines ,,Symptomes”, eines hysterischen Zwangs. Die Symptome, so fol-
gerten die beiden Arzte, waren entstanden als Reste, als Niederschlige
von affektvollen Erlebnissen, die spiter ,psychische Traumen“ genannt
wurden.

Freud, der eigentliche Begriinder der Tiefenpsychologie, stellte in
seiner Praxis fest, dafl Hypnose bei manchen Patienten nur sehr schwer,
bei anderen gar nicht herbeigefiihrt werden konnte. Er verzichtete des-
halb auf sie und versuchte das Unterbewulitsein auf andere Weise auf-
zuschlieBen. Dies gelang ihm durch die sogenannte ,,freie Assoziation®;
diese besteht in einem schlichten Berichten der Einfille, die sich im An-
schlufl an ein Gesprdch oder einen Traum einstellen. Freud bemerkte

3 Jos. Frobes, Experimentelle Psychologie, II. Bd., Freiburg 1929
4 Jos. Breuer und Siegmund Freud, Studien iiber Hysterie, Leipzig 1916

201



" Hubert Thurn S. J.

immer wieder, daB8 sich neben unbekiimmert vorgebrachten Einfillen
Hemmungen bemerkbar machten; sie wurden leicht erkannt durch die ver-
ldngerten Reaktionszeiten. Diese Hemmungen erklérte er als durch ,,Ver-
-drangung“ herbeigefiihrte Mechanismen. Die Verdringung selbst erldu-
tert Freud mit folgenden Worten ,Bei all diesen Erlebnissen (die ver-
dréngt wurden) hatte es sich darum gehandelt, da8 eine Wunschregung
aufgetaucht war, welche in scharfem Gegensatz zu den sonstigen Wiin-
schen des Individuuns stand, sich als unvertriglich mit den ethischen und
asthetischen Anspriichen der Personlichkeit erwies. Es hatte einen kurzen
Konflikt gegeben, und das Ende dieses inneren Kampfes war, dafl die
Vorstellung, welche als der Tréger jenes unvereinbaren Wunsches vor
dem BewuBtsein auftrat, der Verdringung anheimfiel und mit den zu ihr
gehorigen Erinnerungen aus dem BewuSBtsein gedringt und vergessen
wurde. Die Unvertriglichkeit der betreffenden Vorstellung mit dem Ich
des Kranken war also das Motiv der Verdringung; die ethischen und
anderen Anforderungen des Individuums waren die verdridngenden
Kréfte. Die Annahme der unvertréglichen Wunschregung oder die Fort-
dauer des Konfliktes hiitte hohe Grade von Unlust hervorgerufen; diese
Unlust wurde durch die Verdridngung erspart.“® Aber diesem Nutzen
steht ein Schaden gegeniiber: das verdringte BewuBtsein wirkt im
UnbewufBten weiter, wie oben im Beispiel klar ersichtlich. Freud selbst
beschreibt die Tatigkeit verdrangter Komplexe sehr witzig: ,,Nehmen Sie
an, hier in diesem Saal und in diesem Auditorium befinde sich ein Indi-
viduum, welches sich stérend benimmt und durch sein ungezogenes
Lachen, Schwitzen, Scharren mit den FiiBen meine Aufmerksamkeit von
meiner Aufgabe abzieht. Ich erklire, daB ich nicht weiter vortragen kann,
und darauf erheben sich einige kriftige Minner unter IThnen und setzen
den Storenfried nach kurzem Kampf vor die Tiir. Er ist also jetzt ,ver-
dringt‘, und ich kann meinen Vortrag fortsetzen. Damit aber die Sto-
rung sich nicht wiederhole, wenn der Herausgeworfene versucht, wieder
in den Saal einzudringen, riicken die Herren, welche meinen Willen
zur Ausfiihrung gebracht haben, ihre Stiihle an die Tiire und etablieren
sich so als ,Widerstand‘ nach vollzogener Verdringung.“ Freud leitete
also die psychische Spaltung, die mit der Verdringung gegeben ist,
im Gegensatz zu Janet nicht aus der seelischen Schwiiche, einer ,ange-
borenen Unzulénglichkeit des seelischen Apparates zur Synthese“ ab,
sondern erklirt sie ,dynamisch durch den Konflikt widerstreitender
Seelenkrafte“, erkennt in ihr das Ergebnis eines aktiven Stridubens
zweier ,psychischer Gruppierungen®, der lustbetonten Vorstellung und
des unlustbetonten Einwandes. -

Welches ist nun das Schicksal der verdréngten Vorstellung? Freud
sagt dazu: ,Der Herausgeworfene (die verdringte Vorstellung), der jetzt
verbittert und ganz riicksichtslos geworden ist, gibt uns weiter zu
schaffen. Er ist zwar nicht mehr unter uns, doch ist die Verdrangung um-
sonst gewesen; denn er fithrt nun draulen einen unertriglichen Spek-
takel auf.“ Die Verdrangung, so wird die Ausdeutung des Bildes sagen,

5 Siegmund Freud, Uber Psychoanalyse, Leipzig und Wien 1918
202



Tiefenpsychologie

erzeugt-Symptome, bringt seelische oder kérperliche Stérungen hervor.
‘Was ist zu tun? Freud spricht hier von einem Vermittler und Friedens-
stifter, der verniinftigerweise, um gréBere Unannehmlichkeiten zu ver-
meiden, mit dem ungebirdigen Gesellen spricht und das Auditorium
bitten wird, ihn doch wieder einzulassen, da er die Garantie iibernehme,
daf} er sich nun besser betragen werde.“ Der Vermittler ist in dem Fall
der Arzt, der etwa durch die Traumanalyse die verdringte Vorstellung
ermittelt, sie dem Ich des Kranken, also dem BewuBtsein, vorstellt und
ihn bittet, in irgendeiner , verniinftigen Form* mit ihr fertig zu werden.
Freud gibt mehrere sclcher zweckmiBiger Erledigungen an, die Kon-
flikte und Neurose zum gliicklichen Ende fithren und im einzelnen Fall
auch miteinander kombiniert werden koénnen: , Entweder wird die Per-
sonlichkeit des Kranken iiberzeugt, daB sie den pathogenen Wunsch mit
Unrecht abgewiesen hat und veranlaBt, ihn ganz oder teilweise zu akzep-
‘tieren, oder dieser Wunsch wird selbst auf ein hoheres und darum
einwandfreies Ziel geleitet (was man eine Sublimierung heiBt), oder man
erkennt seine Verwerfung als zu Recht bestehend an, ersetzt aber den
automatischen und darum unzureichenden Mechanismus der Verdrin-
gung durch eine Verurteilung mit Hilfe der héchsten geistigen Leistun-
gen des Menschen, man erreicht seine bewuf3te Beherrschung.“

Fassen wir die bislang gewonnenen Einsichten iiber das UnbewufBte
{im Freudschen Sinne) kurz zusammen, Das UnbewuBte ist der Ort, an
dem die verdrdngten, als ungehérig empfundenen Vorstellungen oder
Affekte eingeschlossen sind. Da die Affekte Wiinsche, also Triebkrifte
sind, die verwirklicht werden méchten, kommt dem UnterbewuBtsein
Aktivitdt, Kraft zu. Das Bild belehrte dariiber, daB sich die unterbewuf-
‘ten, verdriangten Wiinsche durchzusetzen suchen, oft mit Gewalt und ver-
vielfachter Ungehorigkeit. Wird das UnterbewuBtsein gedffnet und das
Verdridngte herausgelassen, sei es im Sinn eines , Abreagierens“ oder
einer Stellungnahme des geistigen Ich (Uber-Ich), so schwinden die Symp-
tome; die seelischen oder korperlichen Storungen — die Freud iibrigens
vom eigentlichen Ziel der Wiinsche aus gesehen mit Recht »Ersatzbefrie-
digungen® nennt — horen auf.

Mit diesen Bestimmungen ist die formale Seite des UnterbewuBtseins
nach Freud einigermaflen umschrieben. Die Frage erhebt sich nun, wel-
<her Art denn der Inhaltder Verdrangungen, also auch des Unter-
bewuBtseins ist. Die Antwort Freuds lautet: der Inhalt ist ausschlieBlich
sexueller Natur® Allerdings mufl hinzugefiigt werden, daB Freud das
‘Wort Sexualitit in ,,einem viel weiteren Sinn, als man gewohnt ist“ ver-
steht. Sexualitat ist fiir ihn dasselbe wie ,Drang®, Trieb schlechthin.
Speziell fiir die seelisch-bedingten Erkrankungen, die Neurosen, macht
Freud sexuelle Entwicklungshemmungen verantwortlich. Die kindliche
Sexualitit — von Freud wiederum sehr weit gefait — entwickelt sich
aus ,verschiedenen Teilkomponenten, die aus verschiedenen Quellen
stammen®, zur Eindeutigkeit des ,Fortpflanzungstriebes“ und der , Ob-

b

jektwahl“ (Wahl des Geschlechtspartners). (Freud nennt das kindliche

8 Siegmund Freud, Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, Leipzig 1915
203



Hubert Thurn S. J.

Sexualleben ,,zerfahren, reichhaltig, dissoziiert“.) Bleibt in einem be-
stimmten Fall die Entwicklung auf einer Stufe oder innerhalb eines Teil-
bereiches stecken, so treten Stérungen seelischer oder korperlicher Art
auf. Verlduft die sexuelle Entwicklung des Menschen regelrecht, so kann.
die leiblich-seelische Kraft normal eingesetzt und ausgewertet werden;
wird die Entwicklung verzégert, wird sie anstelle »verniinftigen® Ent-
sagens oder der ,Sublimation“ oder teilweisen Hinnehmens des Wun-
sches ,verdréngt“, so treten Fehlleitungen der Energie ein, wird der
Mensch gespalten. In einem solchen Fall absorbiert das UnterbewuBtsein
(man denke an den von Freud verwandten Vergleich) einen mehr oder
weniger groBen Teil der Triebkraft (,libido“). Denn die Spaltung, die
Storung nahrt sich von der Kraft, die dem Wirken des Menschen dien-
lich sein sollte. Das UnterbewuBtsein ist also nach Freud Ort der Ver-
dringungen, Ursache der Entwicklungshemmungen, Staubecken von
Kraften, die der Ganzheit entzogen werden, wobei zu beachten bleibt,
daBl sowohl das Verdringte wie die Entwicklungshemmung und die
Triebkraft (,libido*) in sexuellem Sinn zu verstehen sind. :
Alfred Adler sah den Grund seelischer Disharmonien, korperlicher
Symptome nicht im Bereich des sexuellen Triebes, wie Freud, sondern:
innerhalb des Machttriebes, der ebenso wie der Geschlechtstrieb jedem
Menschen eignet. Hier wird das UnterbewuBtsein zu einem Ort, in dem
die unbefriedigten, gefihrdeten und deshalb besonders heftigen und
maflosen Geltungsanspriiche des Menschen ihr dunkles Spiel treiben.
Auch sie werden verdringt, vom WachbewuSBtsein nicht geduldet, viel~
fach auch nicht verstanden — jedenfalls immer abgeschoben —, ohne daf3
sie dem Gesamt der Person eingeordnet und auf ein bestimmtes MaB be-
grenzt werden konnten. Das UnterbewuBtsein bekommt hier den Cha-
rakter eines Raumes, in dem mit viel Geschick und Tiicke, unter mannig-
fachen Verschleierungen, Verharmlosungen und Verkleidungen, der egoi-
stische Drang nach Macht und Geltung ,hoffihig“ gemacht wird. Unzu-
linglichkeiten des Korpers und der Seele werden vom UnterbewuBten
»arrangiert”, d. h. erfunden oder iibertrieben, um die Umgebung ab-
héngig von sich zu machen (Flucht in die Krankheit). Der neurotisch-
kranke Mensch ist nach Adler der zwischen Gemeinschaft und Eigensucht
in Konflikt geratene Mensch, der aber im WachbewuBtsein nichts davon
weill noch wissen will. Die Tragik des Neurotikers besteht darin, daB
alles Schaffen und Wirken des Charakters der Eigentlichkeit entkleidet
wird — es dient lediglich als Mittel zum Zweck. Hier ist das Unter-
bewulte der Hexenmeister, insofern die Seele ,unbewuBt“ ein ,, VOn.
langer Hand gefertigtes Arrangement als ein Mittel zur siegreichen Be-
wiltigung des Lebens“? ausarbeitet. Wie Freud die Grundlage der seeli-
schen Erkrankung in die frithen Kinderjahre verlegte, so auch Adler.
»Die Anfinge (krankhafter Zielsetzungen) fithren uns regelmiBig in
die fritheste Kindheit zurtick, in der mit dem Ausweiten der Konstitution
im psychischen Rahmen eines Milieus die ersten tastenden Versuche
unternommen wurden, um zu einem sich aufdringenden Ziel der Uber-
legenheit zu gelangen“ (ebd. S. 43). Alle méglichen Arten seelischer

7 Alfred Adler, Praxis und Theorie der Individualpsychologie, I\_/Iﬂnchen 1920, S.43
204



Tiefenpsychologie

Anomalien, wie Platzangst, nervése Schlaflosigkeit, Zwangskrankheit,
sexuelle Abwegigkeiten, erklirt Adler mit verdringten Geltungsansprii-
chen, die, hnlich wie bei Freud, wenn sie mit ihrem Urgrund — hier der
Behauptungs- und Geltungstendenz — verglichen werden, unkenntlich
geworden sind. Und doch sind sie allesamt ~Auswege®, die als solche
allerdings nicht mehr durchschaut werden.

Die Heilung sah Freud in einer Durchleuchtung des UnbewuBten, einer
Stellungnahme des bewuBten Ich zu den Komplexen. Bei Adler heiBt es:
»Die Aufdeckung des neurotischen Systems oder Lebensplanes ist der
wichtigste Bestandteil der Therapie“®. Gemeint ist, daB das »Arrange-
ment®, also das Gesamt verschlagener und doch wieder unangepaliter
Mittel zur Behauptung, das in frither Kindheit schon begonnen wurde,
demaskiert werden mufl und zwar dadurch, daB es dem BewuBtsein als
solches zugefiihrt wird. Also auch hier ist das BewuBStwerden Ansatz der
Heilung, wie umgekehrt das UnterbewuBtsein Mechanik und Art der
Neurose bestimmt.

C.G. Jung kniipft in seiner »~Komplexpsychologie“ an Freud an.
Methodisch gesehen unterscheidet er sich insofern nicht von Freud, als
er wie dieser den Traum als die ,via regia* zum UnbewuBten ansieht,
die Traumelemente besonders mittels freier Assoziationen angeht und
so die Komplexe aufgreift’. Freud hatte im AnschluB an das unten
zitierte Werk von Jung gesagt: »Wir lassen also den Kranken reden,
was er will, und halten an der Voraussetzung fest, daB ihm nichts an-
deres einfallen kann, als was in indirekter Weise von dem gesuchten
Komplex abhéngt. Erscheint jemandem dieser Weg, das Verdringte auf-
zufinden, allzu umsténdlich, so kann ich ihm wenigstens die Versicherung
geben, daB er der einzig gangbare ist“*°. Der Unterschied zu Freud wird
von Jung jedoch klar umrissen, wenn er schreibt: ,, Das UnbewuBte ist
fir mich nicht nur das Rezeptaculum aller unsauberen Geister und
sonstiger odioser Hinterlassenschaften abgelebter Zeitliufte. . ... , Son-
dern recht eigentlich die ewig-lebendige und. schopferische
Keimschicht, die sich zwar alter symbolischer Bilder bedient, darin
aber und dadurch neuen Geist meint“!, Damit riickt Jung vom Pan-
sexualismus Freuds ab. Und das ist ein offensichtlicher Gegensatz zur
Psychoanalyse im urspriinglichen Sinn. Wahrend Freud neben dem Be-
wufltsein lediglich ein UnterbewuBtsein kennt, das Staubecken verdring-
ter Affekte ist, nimmt Jung ein ,,schopferisches® UnbewuBtes an. Eine
Erklirung dieses Begriffes wird mit folgenden Worten gegeben: ,,Um die
Produkte des UnbewuBten einigermaBen zu deuten, ergab sich mir daher
auch die Notwendigkeit einer ganz anderen Losung der Triume und
Phantasien, welche ich nunmehr, insofern dies der Natur des Falles
angemessen schien, nicht wie Freud aufPersonliches (Verdrangtes!) redu-
zierte, sondern mit Symbolen der Mythologie, der vergleichenden Reli-

8 Adler, a.a. 0. S. 29
. ¥ C.G.Jung, Diagnostische Assoziationsstudien, 1. Bd., 1906
10 S.Freud, a.a. 0.8. 30

" C. G. Jung, Einleitung zu W. M. Kranefeldf, Die Psychoanalyse, Leipzig 1930;
ders., Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem UnbewuBten, Darmstadt 1928

205



Hubert Thurn S. J.

gionsgeschichte u. a. m. in Analogie setzte, um dadurch den Sinn zu er-
kennen, in welchem zu wirken sie sich anschickten* 2.

Diese Auffassung, die neben Verdriangtem, Unerfreulichem des persén-—
lichen Lebens ,,Kollektives, d. h. der menschlichen Natur Eigenes, Ur-
tlimliches, Schopferisches anerkennt, ergab nach den Angaben Jungs
nauflerst interessante Resultate. Ebenso wie die Mythen Einblick in
Grundanliegen, Richtungen, Dringe, Sehnsiichte usf. der menschlichen
Natur ermoglichen, so auch die unbewufBiten Tiefen des einzelnen Men-
schen, die sich in den Trdumen und Phantasien symbolhaft erschliefen.
Denn diese suchen fiir den gleichen oder &hnlichen Inhalt den gleichen:
oder dhnlichen symbolischen Ausdruck wie die Mythen. So sind bei-
spielsweise Wasser und ‘Feuer in vielen Mythen wichtige Symbole
(,,Archetypen®). Im Dionysosmythos ist es z. B. das ,Element der
Feuchte'®, das Wasser, das zum geheimnisvollen Wesen des ,,wahnsin~
nigen Gottes* paBt. ,,Es verrit, wie er, eine Doppelnatur, eine helle, fréh-
liche, belebende und eine dunkle, unheimliche, gefdhrliche, tétende . ..
Das Wasser ist des Gottes Zufluchtsstdtte und Heimat. Die feuchte Grotte,
die in seinen Kulten und Mythen so oft wiederkehrt, zeugt von der Vor-
liebe des Gottes fiir das Wasser. Ebenso das feuchte Waldtal. Diese mythi-
schen Ausgestaltungen tiefempfundener Wesenseigentiimlichkeiten des
Wassers ténen in den Triumen und Phantasien der einzelnen Menschen
wider. Ist dort vom Wasser die Rede, nun so wird es zunichst person-
lichem Erleben entstammen. Aber iiber diese Enge hinaus langt die sym-
bolische Bedeutung, die gleiche, die die Mythen schuf. Ein Beispiel moge
das Gesagte verdeutlichen helfen.

»Ein Gelehrter, Geisteswissenschaftler, hatte wiederholt einen Traum,
der fiur ihn das Gefiihl des Bedeutsamen, gemischt mit unerklarlicher
Bangigkeit und Unheimlichkeit, besaB; es war einer der Triume, die den
Triaumer nicht mehr loslassen. Auf der endlosen Wasserfliche des Meeres
schwimmt, gerade noch liber das Wasser sich hinaushebend, ein ménn-
licher Kopf. Mit einem leidend-schmerzlichen Ausdruck (dhnlich dem des
Laokoon, fiigte der Triaumer hinzu) versinkt langsam, unaufhaltsam der
Kopf in der Flut*'. :

Seifert gibt eine Deutung des Traumes, die nicht willkiirlich scheint, weil
sie aus der Kenntnis der Eigenart des Traumers wuchs. ,,Was sagt der
Traum? Wasser ist eines der dltesten und verbreitetsten Symbole fiir die
unbewuBte Totalitdt. Das Meer mit all den unbekannten Méglichkeiten
und Gefahren in der dunklen Tiefe unter der schimmernden Weite seiner
Oberfliche, es représentiert die Gegenwelt zur Lichtregion des Athers.
Es ist aber auch als Wasser des Lebens, aqua vitae, die materia omnium
formarum, ist fliissiges Urprinzip alles Schopferischen, Urseele, miitter-
licher SchoB, in den alles Vergangene eingeht, dem alles Kiinftige ent-
steigen wird. Wasser in der Bedeutung der pleromatischen Ursubstanz
ist Gemeingut der #ltesten Kosmogonien und Naturphilosophien; es er-

12 @, Jung, a.a 0. S.13

13 W. F. Otto, Dionysos, Frankfurt 1933

4 W. F. Otte, S. 150

15 3, R. Heyer und F. Seifert, Reich der Seele, Miinchen und Berlin 1937

206




Tiefenpsychologie

scheint als Urgrund alles Seins in der altjonischen Naturphilosophie, es:
bezeichnet in der Genesis das All der noch zu erschaffenden Moglich-
keiten... Der Traum sagt, was zu geschehen hat oder was geschehen
koénnte; die Niederfahrt in die Wassertiefen, in die unbekannten Griinde
der eigenen und doch so erschiitternd ichfernen unbewuBten Seele. Dies
aber verlangt zugleich die schmerzliche Preisgabe des ,Oben’, das Opfer
des ménnlichen, allzu ménnlichen Intellekts. Offenbar geht es um die
Aufgabe, den ,Kopf‘, das Bewufitsein, den Tag sterben zu lassen. Der kol-
lektive Charakter der Symbolik ist nicht zu verkennen. Es ist ein Ana-
logon zu dem in zahllosen Mythen vorkommenden Bild vom Sonnenball,
der im Meer versinkt oder vom Ungeheuer verschlungen wird, um die:
Nachtfahrt anzutreten, nach der er dann in morgendlicher Kraft wieder-
geboren werden kann , ..

Es handelte sich im Traum um die Mitteilung einer Gefahr, die darin.
bestand, daB der Trdumende in einseitiger intellektueller Betitigung sein
Genligen finde und den Lebensgriinden, dem Gemiit und Herzen, dem:
Erlebnis entfremdet wiirde. Der Traum bedient sich eines Symbols, des:
Wassers, um diese Gefahr zu verdeutlichen. Dieses Symbol — und das-
war hier zu zeigen — libersteigt die rein persénliche Bedeutung einer Er-
innerung; es steht in der ,,kollektiven‘”, fiir alle Menschen bedeutsamen
Funktion, die dem Wasser schlechthin zukommt: Urgrund, SchoB, Leben~
digkeit usf. zu sein'’. '

In einem weiteren Punkt geht C. G. Jung ebenfalls iiber Freud hinaus:
in der Erkenntnis der ,Dissoziationstendenz des Menschen der Gegen--
wart. Jung versteht sie als die Neigung, lediglich aus dem Bewuftsein,
aus Regeln und Gesetzen, nicht aber aus der ganzen Fiille des Mensch--
seins zu leben. Die Analyse des TraumbewuBtseins kénne, so meint Jung,
wenn sie gepflegt wird, die leicht auseinanderfallenden Teile — BewuB3-
tes oder UnbewuBtes — wieder zusammenfiigen; denn der Traum liBt.
die vernachldssigten und stiefmiitterlich behandelten, die vielleicht zu
Unrecht befehdeten Seiten des Wesens, vor allem in Zeiten neurotischer
Uberreizung und Zerfalls, durchscheinen. Jung sagt: ,,Diese Vereinigung:
(des Bewulitseins mit dem UnbewuBten) hat mir von jeher als das Er-
strebenswerte vorgeschwebt; denn der Neurotische (und mit ihm viele:
Normale) leidet im Grunde an der Dissoziation des UnbewufBten vom Be-
wuliten. Da nun das UnbewuBte zwar einerseits die Triebquellen und die-
ganze prahistorische Natur des Menschen bis ins Tierische hinunter, da-
neben aber auch alle schépferischen Keime der Zukunft und die Quelle:
aller gestaltenden Phantasie enthilt, so bedeutet die Abtrennung vom:
UnbewuBten durch neurotische Dissoziation nichts anderes als die Ab-
trennung von der Lebensquelle schlechthin, im Guten wie im Bésen‘ 8,

16 Heyer, Seifert a.a. Q. S. 14

17 Wie tief die Symbolik von Wasser und Feuer auch die christliche Vorstel—
lungswelt (innerhalb des liturgischen Brauchtums) durchdringt, zeigt u. a. die Kar-
samstagsliturgie, in der Wasser und Feuer mit Sterben und Neugeburt in Zusam-
menhang gebracht werden. Vgl. A. Dietrich, Mutter Erde, Leipzig 1913

18 Jung, a. a. O. S. 13/14

207



Hubert Thurn S. J. =

Dissoziation bedeutet so viel wie Abspaltung. Bei der Darstellung der
Freudschen Psychoanalyse wurde von den Komplexen der Hysteriker
gesprochen: die Verdrangungen wurden hier selbstdndige -Zentren, die
- Symptome oder seelische Stérungen hervorbrachten. Es wurde ferner
darauf hingewiesen, daf3 diese abgespaltenen Komplexe Energie anziehen
und dem ganzen Menschen abziehen, vor allem auch seinem Wirken nach
auflen hin. Die Heilung liegt in der bewufiten Aufnahme und Annahme
des Abgespaltenen. Jung fiigt hinzu, daB es nie so weit gekommen wire,
‘wenn der Mensch sich rechtzeitig um einen Ausgleich bemiiht hitte, um
Bereinigung von Differenzen zwischen dem ,,Oben“ und ,,Unten“, dem
Geist und dem Trieb. Infolge der Wachheit, der Uberanstrengung der
deshalb so gereizten Stimmungslage des Menschen der Gegenwart, bleibt
keine Zeit zu Besinnlichkeit, zum Hinhorchen auf die ,,innere Stimme*".
Der Mensch verduBert und verliert sich selbst. Von seinen tieferen Quel-
len abgeschnitten, wird er leicht das Opfer von Agitation und Mode. Der
oben ausfiithrlich wiedergegebene und gedeutete Traum kann hier als
Beispiel herangezogen werden: das UnbewuBte erschlief3t sich im Traum,
er zeigt die Gefahr der ,,Dissoziation* von Kopf und Herz, von Geist und
Leben.

In einer dritten Weise zeigt das Unbewuflite Jungs schépferische, die
einfache Reproduktion des Verdréngten {ibersteigende Fah1gke1ten im
»drame interieur* des Traumes.

Das Schauspiel der Innerlichkeit erschlieBt sich als solches in der
Deutung auf der ,,Subjektstufe’. Jung fiihrt hierzu erlauternd aus: ,,Un-
ter Deutung auf der Objektstufe verstehe ich diejenige Auffassung eines
Traumes oder einer Phantasie, bei der die darin auftretenden Personen
oder Verhéltnisse auf objektiv Wirkliches (ausschlieBlich, Zusatz von
mir) bezogen werden. Dies im ‘Gegensatz zur Subjektstufe, bei der die
im Traum vorkommenden Personen und Verh&ltnisse ausschlieBlich auf
subjektive GroBen bezogen werden.“ (C. G. Jung, Psychol. Typen, Ziirich
1930, S. 647/673). Subjektive GroBen will sagen: Seiten des eigenen
Wesens, der eigenen Seelenzustinde und Personlichkeitseigentiimlich-
keiten. Im Traum produziert die Seele ein Schauspiel, in dem die Wider-
spriiche und Abspaltungen in Personen und Zustidnden verbildlicht wer-
den. Der Sinn ist, die Einbeziehung bisher ausgeschlossener Personlich-
keitsmerkmale zu erméglichen, den ,fragmentarischen Charakter®, die
neurotische Abspaltung aufzuheben. Ein Beispiel hierzu: ,,Ein Traurn
von Kleist, den er in seinen letzten Tagen getrdumt hat. Er hatte zu der
Zeit schon den Entschluf3 gefalt, den Freitod zu wéhlen und den Ent-
schluB Marie von Kleist mitgeteilt. Er geht im Traum durch das nicht-
liche Berlin, durch einsame StraBen. Er kommt zu einem Haus, das er
als Ziel seiner Wanderung erkennt. Er findet ein Schild mit dem Namen
Magister Dunkelklar; ihn will er besuchen. Er betritt die Stube, in der
eine Lampe brennt, aber er findet sie leer. Wiahrend er auf Magister
Dunkelklar wartet, offnet er eine Schublade und findet in ihr das Manu-
skript des Kiathchens von Heilbronn — und indem er weitersucht, fallen
ihm seine eigenen Dichtungen in die Hand. Nach dem Erwachen fiihlt er

208



Tiefenpsychologie

sich tief bewegt. Er begreift, daB er selber der Magister Dunkelklar ist:
Dunkelklar, das ist sein Wesen, das rétselvolle, widerspriichliche, im
Zwielicht von Berufung und Démonie schillernde. Und in der Leere des
Raumes wird sein eigener Tod vorweggenommen,*

Die Frage, wie denn bei Jung die Heilung des seelisch oder koérper-
lich Erkrankten theoretisch zu denken und praktisch zu bewerkstelligen
sei, wird in einigen Punkten anders zu beantworten sein als in der
Therapie Freuds oder Adlers. Bei Freud und Adler ist Grundlage der
Heilung neben dem Bewufltwerden der Komplexgrundlage, also der Ver-
dringung im einen und im andern Fall des neurotischen Lebensplanes,
die gereifte Stellungnahme zur Vergangenheit oder Zukunft. Bei Jung
handelt es sich neben solchen Moglichkeiten um mehr, ndmlich um die
durch neurotische Dissoziation verlorengegangene Ganzheit der Person,
die von der Seele selbst wiederhergestellt wird. Das Unbewulte ist fiir
Jung die Seele, insofern sie iiber das Ordnende und Regelnde der Ver-
nunft, iiber das Planende und Ausfiihrende des Willens, also iiber das
BewuBtsein hinaus zielvoll und verniinftig wirkt, den Menschen die Fehl-
entscheide, die Irrwege, die Griinde des Versagens und der seelischen
Disharmonie, aber auch nicht selten die rechte Richtung des Lebens deut-
lich werden 14Bt. Das Unbewufite, als die im WachbewuBtsein abgespal-
tene, verleugnete Seite des Menschen, birgt oft die Mittel zur Heilung
und bietet sie der Seele kraft ihrer Bildbegabung (im Traume) an.

Als eine letzte Form der Tiefenpsychologie kénnen wir ihre gegen-
wirtige Richtung bezeichnen. Sie wird durch die Kritik an den
Systemen der Vergangenheit ebenso gekennzeichnet wie durch das
Aufgreifen metaphysischer .und religioser Motive. Wenn es auch noch
Fanatiker geben mag, die sich einem System verschrieben haben und un-
bekiimmertum berechtigte Kritik an ihm ausschlieflich ein er Deutungs-
praxis huldigen, so ist man im allgemeinen davon abgewichen. Man ist
der Auffassung, daB es ,Freudsche Neurosen* gibt, d. h. aus frithkind-
lichen Sexualtraumen entstandene, u. U. schwere und schwerste Entwick-
lungsstérungen; anderseits verschlieft man sich nicht der Tatsache, daB3
neurotische Fehlentwicklungen aus gestorter Selbstsicherheit, aus friih
untergrabenem Selbstvertrauen im Sinne Adlers moglich sind. Weiter-
hin weiB man die Erkenntnisse Jungs zu schétzen, der oftmals recht hat
mit den Hinweisen auf Dissoziation, d. h. Spaltung aus Einseitigkeit von
BewulBitem und Unbewulitem, Trieb und Geist.

Scharfe Kritik an den Systemen ist iibrigens aus den Kreisen der Tiefen-
psychologie selbst gekommen. So hat Jung sich energisch von Freuds
Diktatur losgesagt mit dem Hinweis auf die Zeitbedingtheit seiner -
Erfahrungen und die dogmatische Erstarrung einer begrenzt gil-
tigen Auffassung. Jung schreibt: ,Freud steht auf historischen Vorbe-
dingungen, welche eine Erscheinung wie ihn geradezu notwendig mach-
ten, und zwar ist es sein Hauptgedanke, némlich die Lehre von der Ver-
driangung der Sexualitit, welche am deutlichsten kulturhistorisch bedingt
ist. Das viktorianische ist ein Zeitalter der Verdridngung, ein krampf-
hafter Versuch, anidmische Ideale im Rahmen biirgerlicher Wohlanstin-
digkeit durch Moralismus kiinstlich am Leben zu halten.“ An anderer
209

14 Stimmen 143, 3



Hubert Thurn S i

Stelle: ,,Wenn man Freud dergestalt von riickwarts betrachtet, ndmlich
als einen Exponenten des Ressentiments des beginnenden neuen Jahr-
hunderts gegeniiber dem 19. mit seinen Illusionen, seiner Heuchelei,
seinen halben Unwissenheiten, seinen falschen tiberspannten Gefiihlen,
seiner seichten Moral, seiner Kkiinstlichen, saftlosen Religiositdt und
seinem lamentablen Geschmack, so sieht man ihn, meines Erachtens, sehr
viel richtiger, als wenn man ihn zu einem Kiinder neuer Wege und
Wahrheiten stempelte . . .“ .

Auch an den Auffassungen Adlers, die Kiinkel aufgriff und in origi-
neller Weise vertiefte, ist in der gegenwirtigen Psychotherapie harte
Kritik geiibt worden. So schrieb v. Hattingberg: ,Die Adlersche Indi-
vidualpsychologie . . . .. vertrat offen einen platten Rationalismus, fiir-
welchen der gesunde Menschenverstand die schlechthin héchste Instanz
darstellte. BewuB3t wollten beide Lehren (die Freuds und Adlers) nicht
mehr sein als eine Art von Seelenhygiene, die Individualpsychologie fiir
das Machtstreben, die Psychoanalyse fiir das Sexualleben. Ethische Ziele
und andere hohere Wertsetzungen meinten sie auler Betracht lassen zu

konnen “*°,

Zu Jungs Lehren vom UnbewuBten duBert sich v. Gebsattel und greift
wohl deren schwichste Stelle oder auch deren Gefahren treffend heraus.
Vergegenwirtigt man sich die Technik der Therapie Jungs, so wird man
zugeben, daB es sich dort im wesentlichen um Einswerden mit sich selber
handelt: das Gespaltene soll wieder vereinigt werden, das Bewulte mit
dem abgetrennten UnbewuBten, der Geist wieder mit dem Trieb verbun-
den werden. Die Vereinigung und Befriedung des Menschen geschieht
hier eindeutig mit ,,menschlichen* Mitteln, die nach einer Art Selbst-
erldsung ausschauen, Fiir das wesentliche Verhiltnis Geschopf — Gott im
Sinne der Offenbarung scheint kein Raum oder wenigstens keine Not-
wendigkeit vorgesehen. Der Weg der ,,inneren Erfahrung*, der im Durch-
dringen der unbewuBten Schichten zu sehen ist, fiihrt nach Jung zum
eigenen Lebensgesetz und damit zum Lebensinhalt und zum Lebenssinn
und damit zur Verwirklichung des ,,Selbst*. Aber v. Gebsattel hat durch-
aus recht, wenn er dazu bemerkt: ,,Wo schlieflich ist ein Kriterium da-
fiir, daB ein solches Leben nicht legitim, solche Erfahrungen nicht giiltig,
nur illusionir seien? Gibt es’. .. eine bessere Wahrheit iiber letzte Dinge,
als die, die einem hilft zu leben?“* Fiir den Absolutheitsanspruch der
(transzendenten) Wahrheit, die ,,die personale Fiille des dreieinigen Got-
tes* hat, besteht kein Versténdnis, wird keine Notwendigkeit gespiirt.

Trotz dieser in wesentlichen Punkten erfolgenden Kritik weil die
gegenwirtige Tiefenpsychologie, daf} sie gewisse Grundeinsichten und
Praxen den kritisierten Systemen verdankt. ,,Die deutungs- und wer-
tungsfreien Grunderkenntnisse tatsachenhafter Art der Tiefenpsycho-
logie aller Richtungen ergeben insgesamt den Ansatz fiir ein vollstén-
diges (?) und lebendiges Bild unbewuBten Seelenlebens; die individuelle

19 C.G. Jung, Siegmund Freud als kulturhistorische Erscheinung, in: Wirklich-
keit der Seele, Ziirich 1934, S. 120 u. 123

20 1. v. Hattingberg, Neue Seelenheilkunde, Berlin 1943, S. 31
21 7. E. Freiherr von Gebsattel, Christentum und Humanismus, Stuttgart, 1947

210



Hubert Thurn S.J., Tiefenpsychologie

Einzelentwicklung (Freud), die Einbettung in die reale menschliche Um-
welt (Adler) und in die urtiimlich geistig-seelischen, anthropologischen
Zusammenhinge (Jung) als die drei Welten inneren Lebens und Ent-
faltens spiegeln sich in Trdumen, Bildern und Symbolen, in Fehthaltun-
gen, Symptomen, Neigungen und Wesensziigen. Die (hier) stets erhobene
Forderung der Eingestaltung dieser Erkenntnisse in die ganze lebendige
Personlichkeit hat seit 1930 entscheidende Unterstiitzung erfahren, in-
dem die produktiven und selbstidndigen deutschen Ausgestalter des vor-
dem einseitig maskierten Erkenntnisgutes sich ausdriicklich von jeder
doktrindren Engstirnigkeit und Uberheblichkeit — oft mit schweren
Kémpfen und Nachteilen — 16sten und im Ringen um lebensnahe Ganz-
heitsschau mehr oder minder bewufit sich einander niherten und die
starren Grenzen schulischer Orthodoxie sprengten‘®.

Damit wire die gegenwirtige Psychotherapie unter der Riicksicht der
kritischen Haltung gegeniiber den drei Systemen der Tiefenpsychologie
in Umrissen gekennzeichnet. Thre andere Seite 148t sich bestimmen als
metaphysisches, ethisches und ganz vereinzelt auch religioses Interesse.
Wenn man auch einrdumen wird, daf3 sich dergleichen Fragen schon bei
Jung finden, so ist es doch berechtigt, der neueren Psychotherapie einen
besonderen Zug zu weltanschaulichen Fragestellungen und philosophi-
schen Erérterungen zuzuerkennen. Wenn etwa Grosschopf die These
verficht®, der Arzt — und nur dieser — sei der ,Seelsorger der Zu-
kunft®, es hitte demnach keine andere Seelsorge zu geben als die drzt-
liche, rein an diesseitigen Werten orientierte, so f&llt hier die schroffe
Einseitigkeit weltanschaulicher Einstellung auf, die fiir Jung véllig
undenkbar und fiir Freud und Adler undiskutabel war. Von Hattingberg
forderte seinerzeit einen obersten Wert fiir die Psychotherapie und
lehnte jede Art von , Voraussetzungslosigkeit ab*, Er begriindet seine
Forderung damit, daB es sich bei der Therapie um Menschenfiihrung
handelt, die ohne die edlen Werte im Sinne Platons, also ohne Gewissen,
Pflicht, Verantwortung, Ehre und Wiirde nicht auskommen konne.
Schultz sieht als Ziel der ,Tiefung® das Erwachsensein, d. h. das Selbst-
verantwortlichsein an, betont darin und noch auf andere Weise Freiheit
und Selbstentscheid als Grundlagen der Gesundheit und als Ziel der
Behandlung der Kranken.

In einem sehr aufschluBreichen Aufsatz der Zeitschrift ,,Psyche® liest
man iUbrigens folgende Sitze: ,,Das Wesen des Menschen erschépft sich
nicht darin, daB er ist, sondern zu seinem Wesen gehort entscheidend, da
er etwas sein soll.“? Er ist also entscheidend ein ethisches Wesen, d. h.
aber frei und verantwortlich. Das Problem der Schuld innerhalb der
Neurose wird damit ernst genommen. Einen schlichten, aber anerkennens-
werten Beitrag zum Problem der Schuld und der Siinde im Zusammen-

22 Schultz, a. a. O. S. 184

23 Grosschopf, a. a. O. S. 55

24 Hattingberg, a.a. 0. S. 35

25, Miiller-Braunschweig, Prolegomena zum GrundnB einer Tlefenpsychologle
1947, 1. Lief., S. 193

14+ 211



Hubert Thurn S.J., Tiefenpsychologie

hang der Psychotherapie lieferte F. W. Diedrich®. Die Siinde bedeutet
fiir labile, fiir besonders feinfiihlige und stérbare Menschen, wenn sie
religids sind, eine groflie Belastung. Diese verharmlosen wollen, hieBe
den Zugang zur Heilung eines solchen Menschen verfehlen. Anderseits
bedarf gerade der Neurotische einer &dufleren Steuerung, auch in reli-
giosen Belangen, da er selbst vielfach unféhig geworden ist, klar die
Schuld von der Nicht-Schuld zu scheiden.

Diedrich fordert die Zusammenarbeit von Seelsorger und Arzt, zumal
religitse Menschen vielfach nur dem Seelsorger ein rechtes Urteil in
Fragen moralischer Schuld zutrauen. Ein Arzt, der diese Zusammen-
hénge nicht sihe, wiirde sich leicht das Vertrauen und damit die Basis ge-
deihlicher Arbeit entziehen. Allerdings wird auch vom Seelsorger zum
mindesten das grundlegende Wissen um seelische Krankheiten voraus-
gesetzt, damit er nicht mithsam vom Arzt aufgebautes Vertrauen durch
unangebrachte Strenge und Uneinsichtigkeit zerstére. Chrysostomus
Schulte hat seinerzeit ein brauchbares Werk zur Orientierung des Prie-
sters geschrieben?. Ein aufmerksamer Leser wird nicht so leicht in der
Praxis versagen, zum mindesten vor voreiligen Urteilen bewahrt, wenn
er iiberhaupt mit der Moglichkeit anormaler Veranlagungen und Ent-
wicklungen zu rechnen vermag.

Eine recht wertvolle, weil zugleich aufbauende Kritik aus philoso-
phischen Erwigungen und gereiften Erfahrungen gab Frankl in seinen
verschiedenen Vertffentlichungen®, Es geht ihm in der psychotherapeu-
tischen Menschenfithrung vor allem um den Sinn des Lebens, den die
Kranken vielfach verloren haben. Der Therapeut soll nach seiner Auf-
fassung dem Patienten behilflich sein, ihn wiederzufinden. Dazu muf}
er ihn selbst besitzen. Es gehort schon rechte philosophische Vertiefung
dazu, ihn selbst zu finden, und volle Aufrichtigkeit, menschliche Tiefe
und Weisheit, ihn anderen zu vermitteln, sie dorthin zu fithren, wo sie
fahig sind, ihn selbsttitig zu ergreifen. Frankl belustigt sich mit Recht
iiber die (fingierte) Therapie eines vollig entmutigten arbeitslosen Men-
schen, bei dem man Komplexforschung im Sinne Freuds betriebe — ob-
wohl der Grund der Mutlosigkeit offensichtlich sei und die Aufgabe darin
bestinde, einem sinnlosen Leben den Sinn wiederzugeben.

So darf man behaupten, daf die Psychotherapie den Geist wieder-
entdeckt hat, den sie im Beginn zu verlieren drohte (Pansexualismus).
Denn: Sinn des Lebens, Schuld und Siinde, Freiheit und Verantwortung,
Gewissen, Pflicht, Ehre und Wiirde — Grundbegriffe der neueren
Psychotherapie — gehen auf die Geistnatur des Menschen, sie sprengen
den Rahmen der ,Natur®. Allerdings darf man sich dariiber nicht téu-

26 F. W. Diedrich, Arzt und Seelsorger in der Zusammenarbeit, Berlin 19317,
Vgl. hierzu auch: Dr. Albert Niedermeyer, Psychotherapie und Weltanschauung,
in: Universitas, Juli 1947; Paul Matussek, Metaphysische Probleme der Medizin,
Berlin 1948

27 Chrysostomus Schulte, Was der Seelsorger von nervosen Seelenleiden wissen
:muB, Paderborn, 1936; vgl. auch: Rudof Allers, Das Werden der sittlichen Person,
- Freiburg 1935

28 Viktor E. Frankl, Arztliche Seelsorge, Wien 1946; Die Psychotherapie in der
Praxis, Wien 1947; Die Existenzanalyse und die Probleme der Zeit, 1947

212



Hubert Becher S.J., Thomas Mann und sein Faustbuch

schen, daB von einer wirklichen Einheit weltanschaulicher Art in praxi
noch keine Rede sein kann. Sie ist einstweilen noch ein Wunsch, eine
Moglichkeit; denn nicht jeder Therapeut nimmt an den Fortschritten
seiner Kunst teil?.

Thomas Mann und sein Faustbuch
Von HUBERT BECHER 8. J.

Thomas Mann ist wirklich ein Zauberer der Sprache! Indem er um-
standlich, mit Schnérkeln, Einschiebseln, Wiederholungen zu erzédhlen
beginnt, scheint er fast den Widerstand des Lesers herauszufordern —
und doch zieht er ihn in seinen Bann. Bald 146t man sich von dem lang-
samen Gewoge seiner Sitze trfagen, 1dBt sich willig durch das ver-
schlungene Gewirr fithren, um sicher auf eine Héhe zu gelangen, von der
aus man alles iiberschaut. Ohne VerdrieBlichkeit liest man die Er-
wigungen, die der Dichter anstellt, wenn er mit sich zu Rate geht, wie
er dem schwierigen Stoff gerecht werden soll, ob er, den Gesetzen
strenger Kunst zuwider, das rechte MaB und die schone Ordnung aufler
acht lassen und verletzen diirfe. Je weiter der Bericht fortschreitet, desto
mehr wichst die Anteilnahme des Lesers an der inneren Erregung des
Erzihlers, der als Beobachter, Freund und Mithandelnder die Schicksale
seines Helden tiberliefert.

Dabei spilirt man mehr und mehr in sich Freude und Bewunderung
aufsteigen, wie doch alles, das Gelehrte wie das Gemeine, das Einfache
wie das Verwickelte, klare Entscheidung wie dunkler Ansturm der Ge-
fithle, in gleicher Weise in Worte gefafit werden kann, und zwar in
das Wort des Dichters, der die niichterne Wirklichkeit und die blaue
Traumwelt in Schénheit eint. Man kann unter den Lebenden wohl nie-
mand nennen, der hierin Mann gleichkdme. Hesse mag ihn an silberner
Klarheit, Wiechert an dunkler Wucht, Langgisser in der Neuheit der
Bilder iibertreffen, aber Mann ist ihnen allen voraus, wenn man an die
ganze Breite der Sprachméglichkeiten denkt. Der von Richard Wagner
iibernommene Kunstgriff der Leitmotive, geistreich geschliffene Sen-
tenzen, humorvoll-ironische Charakterisierung, das Ineinander von
Ursache und Wirkung, anschauliche Landschaftsschilderung, kindliche
Schlichtheit, letzte Ergriffenheit, allgemeine Betrachtungen, perstnliche
Offenbarungen — alles das findet sich hier und fiir alles findet Mann
das rechte Wort, Er scheint selbst den alten philosophischen Grundsatz
Liigen zu strafen, daf das Individuum ineffabile, unaussprechlich sei.
Thomas Mann weif3, da ihm das Wort gehorcht, dal es ihm nicht versagt
ist, auszusprechen, was der Mensch leidet und was ihn beseligt. Diese
BewuBtheit, anderswo vielleicht eine Beeintréchtigung des reinen Ge-

29 g folgt ein zweiter Beitrag iiber Methoden und Grenzen tiefenpsychologischer
Therapie.

213



