Was ist Anthroposophie?

Von BERNHARD MARTIN

Vorbemerkun g. Zu diesem Beitrag wurde ich durch die Schriftleitung
aufgefordert, weil ich viele Jahre lang Mitglied der Anthroposophischen Gesell-
schaft gewesen bin, das Wesen und Hauptschrifttum der anthroposophischen Be-
wegung kenne und in den Jahren vor und mach meiner Konversion alle hierher
gehorenden Fragen (Evangelisches Christentum, Anthroposophie, Christengemein-
schaft und Katholische Kirche) durchgedacht habe. Schon vor lingerer Zeit
machte ich in einem noch ungedruckten Werk ,,Konversion — ein geistiger Le-
bensbericht den Versuch, die Anthroposophie aus sich selbst heraus zu schil-
dern unter Betonung dessen, was sie einem ihrer Anhinger bedeuten kann. Aus
diesem Buch gibt der folgende Beitrag Ausziige. Diese konnen gewifl micht das
Ganze ersetzen; doch scheinen sie mir besser als jeder Versuch, auf wenigen
Seiten ein ,erschépfendes Bild*“ der Anthroposophie, womdglich mit Erwihnung
und Behandlung ihrer Hauptschriften, geben zu wollen. Von Friedrich Nietzsche
stammt das Wort: ,,Was ich erklart habe, hort auf, mich anzugehen.” So kann
auch der katholische Christ eine sicherere, selbstindigere Stellung der Anthro-
posophie gegeniiber haben, wenn er ihr Wesen, soweit mdglich, begreift, als
wenn er nur ein Zerrbild von ihr in sich trigt und auf Grund gewisser, dem
Dogma entspringender Werturteile sie ablehnt.

Rudolf Steiner hatte einen &ffentlichen Vortrag gehalten, zu dem auch
zwei katholische, Priester erschienen waren. Sie konnten dem Inhalt
des damals Gesagten restlos zustimmen, gingen jedoch nachher zu Ru-
dolf Steiner hin und sagten, sie seien zwar seiner Meinung, doch be-
fremde es sie, dafl er das alles mit so ungewohnten Wirten ausspreche;
sie ihrerseits vedeten fiir alle. Rudolf Steiner wandte ein, sie wollten
wohl fiir alle sprechen, sprichen aber in Wirklichkeit doch nur fiir einen
bestimmten Menschenkreis. Die Priester blieben dabei, sie sprichen fur
alle. Da fragte Rudolf Steiner ganz konkret: ,,Sie wollen zwar fiir alle
sprechen, aber kommen denn auch tatsichlich alle Menschen dieser Stadt
zu Thnen?“ Diese Frage muflten die Priester verneinen, worauf Rudolf
Steiner ihnen erklirte: ,,Nun, sehen Sie, und die zu Ihnen nicht kommen,
fiir die habe ich heute gesprochen.*

Was dieser Anekdote (sie hat sich wirklich so ereignet) als Wahrheit
zugrunde liegt, mul derjenige bedenken, der der anthroposophischen Be-
wegung gerecht werden will. Es gibt viele Menschen, denen das Wort
»Gott* z. B. nichts mehr besagt, die das tragisch-lebendig bestitigen,
was Nietzsche mit seiner beriichtigten Formel ,,Gott ist tot!” meinte,
die aber nicht unfihig sind, iiber ganzlich untraditionelle Worte hin zum
Wesen, zu — Gott zuriickzufinden.

Doch nun zu der Frage: Was ist Anthroposophie? Rudolf Steiner, ihr
Schopfer, hat diese Frage selbst einmal mit folgendem kurzem Satz be-
antwortet: ,,Anthroposophie ist ein Erkenntnisweg, der das Geistige im

109



Bernhard Martin

Menschenwesen zum Geistigen im Weltall fithren mochte.” Anthropo-
sophie ist, dem entsprechend, in erster Hinsicht keine Lehre, micht eine
lernbare Summe von Aussagen iiber die Welt und den Menschen, kein
theoretisches System, aus dem man dann praktische Folgerungen ziehen
kann wie aus Kants oder Schopenhauers Philosophien. Anthroposophie
ist nicht Philosophie, nicht durch Reflexion, nicht durch Spekulation ent-
standen; sie ist eine Erfahrungswissenschaft, die sich aber micht mur auf
das Empirische, Sinnlich-Gegebene bezieht, sondern auch und wesent- .
lich auf dessen iibersinnliche, metaphysische, geistige (,,okkulte”) Griinde.
Sie bezieht sich darauf in einer Art, dafl der zunichst an die Sinnenwelt
gebundene Mensch, falls er Anthroposophie einzuatmen und zu verwirk-
lichen versteht, an iibersinnliche, goéttliche Kraftquellen und Wesen selbst
angeschlossen werden kann.

Ich will versuchen, das ganz einfach und méglichst voraussetzungslos
darzustellen. Dafl es Steine, daf} es Blumen, Tiere, Menschen, Elemente,
Sonne, Mond wund Sterne gibt, ist jedem Menschen selbstverstindlich.
Woher kommen sie? Wodurch bestehen sie? Was ist ihrer aller Zusammen-
halt und Sinn? Auf diese und ihnliche Fragen gibt Anthroposophie Ant-
wort, nicht durch die grundsitzliche und selbstverstandliche, aber auch
ganz allgemeine Aussage: ,,durch Gott"“, auch micht durch eine verstandes-
miflig lernbare Erklirung, sondern eine solche, die zu eigener Be-
obachtung, Erfahrung, Erkenntnis anleitet. Rudolf Steiner wandte sich vor-
nehmlich an das Denken des Menschen; er wollte nicht, daf} die von ihm
vorgetragenen Gedanken unbesehen iibernommen, sondern daf} sie er-
wogen, gepriift, erfahren wiirden. Er trat mit dem Anspruch auf, von den
iibersinnlichen Hintergriinden und wirkenden Wesen unseres Erdenseins
und -lebens nur aus eigner, personlicher Brfahrung zu sprechen, und ich
hatte — zunehmend bis zur vollen Gewifheit, an der sich auch inzwischen
trotz der Konversion nichts geindert hat — den Eindruck, daff dieser
Anspruch berechtigt und dal Rudolf Steiner cben deswegen vertrauens-
wiirdig sei.

Hiermit ist nur eine erste Andeutung dessen gegeben, was Anthroposophie
,ist. Ich mufl jedoch um Geduld bitten. Es ist verhiltnismaflig leicht,
iiber personliche Zustinde und Bntwicklungen mit wenigen Worten doch
ein leidlich Zureichendes zu sagen; bei ihnen handelt es sich um einen
menschlichen Einzelfall, um ein beschrinktes Objekt. Anthroposophie
aber (oder, wiec Rudolf Steiner sie auch nannte, ,,Geisteswissenschaft®)
bezieht sich auf schlechthin alles, was an Geist, Geistern und deren
Offenbarungen in unserem Kosmos vorhanden ist. Sie gibt nicht zu
hundert moglichen Meinungen iiber Welt und Leben eine hundertundeinte
dazu; sie ist tatsichlich , Erfahrungswissenschaft®, und sie kann oder sollte
wenigstens ,,das Geistige im Menschenwesen zum Geistigen im Weltall
fithren*, Was immer auch iiber dieses ,,Geistige im Weltall von Rudolf
Steiner geschrieben und gesagt worden ist, das sollte seiner Absicht nach
fiir den Leser oder Horer zum Antrieb werden, selbst sich auf den ,,Er-
kenntnisweg™ zu begeben. Der Sinn der Anthroposophie besteht darin —
das kann ich nur bezeugen, nicht beweisen —, geistige Krifte im Menschen
zu entbinden und ihn im Sinne dessen, was Gott von uns Menschen er-

110



Was ist Anthroposophie?

wartet, tauglichett zu machen, freilich nicht im kirchlichen, sondern
in einem untraditionell-freien, jedoch christlich gemeinten Raume.

Wie Faust will der gesunde oder nach Gesundheit strebende Mensch
wissen, was denn die Welt ,,im Innersten zusammenhilt®. Dies kann man
niemals durch Verstandesbestitigung erfassen (siehe die Gestalt Wagners
im Faust); mit dem Verstande ist stets nur ein Empirisches, also Ge-
wordenes, also bereits Abgeschlossenes, also Todgeweihtes zu erkennen.
Die Welt aber — lebt, und wir Menschen leben auch und sollen und
wollen leben. Woraus? Wofiir? Selbstverstindlich prinzipiell aus und fiir
Gott. Aber diese Antwort ist zu allgemein, um konkrete Fragen, wie sie
in Fille aufstehen konnen, zu beantworten. Auch die Kirche lehrt und
spricht in jeder Praefation vom Walten der Hierarchien: Bs gibt nicht
nur ,,Gott”; es gibt auch die gottlichen (und widergéttlichen) Geister.

Wie nun der gewohnliche Mensch im Angesicht des Mitmenschen
dessen Seele oder Geist und nicht blof3 physiologisch feststellbare ‘Tat-
sachen gewahrt, so ist, soweit ich sechen oder erspiiren konnte, Rudolf
Steiner imstande gewesen, in allem, was sinnlich gegeben ist, vom Stein
bis zum Sternenhimmel hin, zu ,lesen” und das waltende Wesen, die Seele,
den Geist zu gewahren. Wer den lebendigen Menschen lediglich als sinn-
liches Wesen betrachten wollte, der kime zu keinem Erfassen seines
Wesens, zu keinerlei Begriff, sondern stinde nur Tatsachen der sinn-
lichen Welt gegeniiber, die als solche in eine Reihe mit anderen Tatsachen
der Sinneswelt gehoren. Das menschliche Wesen wird von uns, auch vom
konsequenten Materialisten (oder sind sie hier inkonsequent?) in jedem
Fall mit einem geistigen Organ erfafit und als geistiges Wesen behandelt,
mit einem Organ, das im #uflerlich Sichtbaren ein #uflerlich Unsichtbares
zu ,sehen” durchaus in der Lage ist. Das Gewahrwerden des sinnlich
Gegebenen allein kann nie zum Gedanken eines verniinftigen Lebens-
sinnes fithren. So ist das gegenwirtig weithin geglaubte naturwissen-
schaftliche Weltbild im Grundsinnh des Wortes sinn-los; man weif3 nicht,
wozu die ,,Myriaden von Sternen* eigentlich da sind; unerfindlich ist
auch, woher die Urmasse, die Urkraft (oder wie es die Theoretiker hypo-
thetisch nennen mogen), aus der die uns bekannte Welt sich entfaltet
haben soll, eigentlich stammt, wer ihr denn die ihr innewohnende Ge-
setzlichkeit gegeben hat usw. Alles Wahrnehmbare, ja auch alles ver-
niinftigerweise Denkbare — das kann jedem Denkenden der eigene Geist
sagen — muf} eine Ursache haben. Und wie in unserem Erdenleben
kein Kunstwerk entsteht, kein Brief geschrieben, kein Garten angelegt
und kein Schuh geflickt wird, ohne dafl ein bestimmendes Bewufltsein
und ein bestimmender Wille dahinterstehen, so mufl es auch mit der
Welt im ganzen sein. Lachen und Weinen, Arbeiten und Streben des Men-
schen zeigen ein im Menschenkdrper lebendes unsichtbares Wesen an.
Dieses erst ,,ist”“ der Mensch; nur auf Erden ist er auch korperlich
materiell, eine Erscheinung des Geistigen im Stoff. Entsprechend ist es
mit allem, was ist.

Hinter allem Sichtbaren, scheint es auch noch so sehr ,nur stofflich
bestimmt, trigt und offenbart sich' ein Ubersinnliches, Geistiges, ein Wesen,
nicht nur eines, sondern viele. Wir nennen sie diec Hierarchien, dic Engel-

111



Bernhard Martin

chore, ,,iber” denen erst, in unerahnbarer Hoéhe und Ferne die Aller-
heiligste Dreifaltigkeit ,,thront”, die gleichwohl das gesamte Sein durch-
dringt. Das mag fiir den gliubigen Katholiken zum guten Teile selbst-
verstandlich klingen. In jeder heiligen Messe ertont das ,,Sanctus, sanctus,
sanctus Dominus, Deus Sabaoth! Pleni sunt coeli et terra gloria tua. Ho-
sanna in excelsis! Den meisten unserer Zeitgenossen ist es aber, und mir
war es damals alles andere als selbstverstindlich. Der katholische Leser
bedenke, dafl Anthroposophie sich an Menschen wendet, die dem Glauben
entfallen sind und fiir die daher etwas, was ihm nicht so wichtig diinken
mag, von grofiter Bedeutung sein kann. Wer micht glauben kann, mufl
entweder im Unglauben versinken oder — Erfahrungen suchen. Fiir mich
war damals bestimmend und rettend, daf} ich bei Rudolf Steiner mit
einem Geist zu tun hatte, der micht geschickt, auch-nur-glaubend, gut-
meinend etwas aus der Vergangenheit Stammendes neu formulierte, son-
dern dem die ,,geistige Welt* offenstand, der mit Selbstverstindlichkeit
auf sie hinwies und zudem den Weg zeigte, auf dem der einzelne selbst,
wenigstens prinzipiell, zu entsprechenden Erfahrungen gelangen kénnen
sollte. Das anthroposophisch-methodische Grundbuch, in den ersten Jahren
unseres Jahrhunderts verfafit, trigt den Titel ,,Wie erlangt man Erkennt-
nisse der hoheren Welten :

Nun ist die anthroposophische Literatur iiberreich, und es kann hier
nicht die Aufgabe sein, auch nur die wesentlichen Werke zu nennen oder
gar die Fille der in ihnen enthaltenen Gedanken stichwortartig zu-
sammenzuzichen. Das Wesentliche der Anthroposophie liegt in nichts
Quantitativem, sondern im Quale. Nicht dadurch ist man ein ,,besserer”
Anthroposoph, dafl man moglichst viel von der anthroposophischen Li-
teratur kennt, sondern dadurch, dafl man das entsprechende Lebens-Wie:
darlebt. Gilt dies nun fiir Anhinger, so gilt fiir Auflenstehende: idas
Wesen der Sache erfassen sie mnicht dadurch, dafl das ,,Systematische™
mdglichst vollstindig vor ihnen ausgebreitet wird, sondern dadurch, dafl
sie eine Ahnung oder Anschauung der Methode gewinnen.

Auflerdem sei eingeschoben: Uber die Anthroposophie und auch iber
die Personlichkeit ihres Begriinders gehen viele entstellende Geriichte
und Zerrbilder um. Das ist bei der Natur des Menschen begreiflich.
Auch und sogar vom Gottmenschen Jesus Chtistus haben seine Feinde
behauptet, er sei vom Teufel besessen. Auf alles, was mit Gertichten und
Zerrbildern zu tun hat, méchte ich grundsitzlich micht eingehen. Ich
schreibe nach bestem Wissen und Gewissen, nicht ganz unerfahren auf
diesem Gebiete und heute nun gar als katholischer Christ. Wieso und
warum die Anthroposophie groflenteils von der Kirche abzulehnen ist,
weill ich und werde weiter unten einiges dazu sagen. Mit Zerrbildern
und personlichen Vermunglimpfungen zu arbeiten halte ich aber fiir ebenso
unwahr wie unfruchtbar. Auch hier gilt, dafl nur die Wahrheit frei
macht und nur eine Apologetik, die vor der W ahrhieit - besteht.

Obwohl ich nur nach ,,Erfahrung® diirstete, war ich doch nicht so un-
bescheiden, dafl ich nur das hitte als wahr anerkennen kénnen, was sich
der eigenen Vollerfahrung erschlofl. Binerseits geniigte es dem Zweifler,
Rudolf Steiners Geist, seine Erkenntnis, seine Geist-Erkenntnis so weit

112



Was ist Anthroposophie?

zu erspliven, dafl das von ihm Vorgebrachte vertrauenswiirdig und an-
wendbar schien; anderseits aber tragen die Wahrheiten, die ,,Teile” des
anthroposophischen Weltbildes einander gegenseitig. Rudolf Steiner hat
dafiir selbst das Bild eines Planetensystems herangezogen, dessen einzelne
Planeten in ihrem Wandel nicht irdischen Schwerkraftgesetzen folgen, .
wohl aber miteinander ein organisches Ganzes darstellen. So stellt die
Anthroposophie ein Ganzes dar, dessen einzelne ,,Teile* nicht nur durch
sich selbst, sondern auch durch ihren Bezug auf die anderen erleuchtet
werden. Um ein Beispiel zu geben: man muf nicht nur dann an das Walten
-der Engel glauben, wenn man das Rauschen ihrer Fligel untriglich
wahrgenommen und ihnen persénlich ins Auge geschaut hat; man darf
auf Grund vieler evident machender zugehdriger Gedanken als sicher
annehmen, dafl sie leben und wirken; im iibrigen gibt es auf diesem Ge-
biete sozusagen Erkenntnisse verschiedener Ordnungen und Grade, und
wer darauf achtet, kann zum Amnsatz der Erfahrung des Engelwaltens
mit gar nicht so grofler Miihe gelangen. Freilich: er mufl darauf achten,
er mufl den Sinn auf héhere ,;Welten richten; denn in der irdischen
erscheinen die Engel nicht oder jedenfalls nur sehr selten. Und eben
dieses wurde und wird durch Anthroposophie hervorgerufen: sie richtet
den Geist, ohne ihn irgend von der sichtbaren Welt abzuziehen, auf das
Unsichtbare hin; sie selbst bildet das Organ, mit dem das Unsichtbare
. wahrgenommen werden kann, und zwar nicht, damit sich ein Elitetrupp
»Brkennender® seines Hochstandes freue, sondern damit der Materialismus
in praxi iiberwunden und ein bewufiter geistig-christlicher (freilich
nicht kirchlicher) Dienst an Mitmensch und Welt getan werde.
Religiose Wahrheit 14t sich nicht mit mathematischer Strenge be-
weisen; sonst wiren alle Menschen auf Erden Christen; sonst gibe es
keine weltanschaulich und religits wverschiedenen Gruppen und Lager;
sonst wire der Inhalt des Credo wie das Einmaleins unbestrittener
Denkinhalt aller Menschen. Die Erkenntnis religios-sittlicher Wahr-
heiten setzt eine besondere Haltung voraus: Wahrheitssinn und Wahe-
heitskraft aber sind in uns Menschen verschieden. Wie oft geht der eine
achtlos und unergriffen an etwas voriiber, was der andere freudig und tief
ergriindet! So ist es bereits im irdischen Bereich, in allem Kulturell-
Geistigen, erst recht aber in Bezug auf das die Welt tragende und durch-
pulsende Gottliche. Allmihlich leuchtete mir ein, dafl die Wahrheit zu-
tiefst und ihrem Wesen nach eindeutig sein miisse. So iiberzeugte mich
zunehmend Rudolf Steiners Angabe, wer nur entsprechend in Hohe oder
Tiefe vordringe, der liefe die Schichten hinter sich, in denen verschie-
dene Meinungen iiber dasselbe Wesen méglich sind und finde die Wahr-
heit schlechthin. So wurden mir Rudolf Steiners Aussagen, die inhalt-
lich' iibrigens zum Teil mit der von der Kirche iibermittelten Wahrheit
iibereinstimmen und in Einklang zu bringen sind, mehr und mehr ver-
trauenswiirdig und hilfreich im Aufbau einer positiven Weltanschauung,
im Uberwinden des Zweifels, der Unklarheit, der Wesensschwiche, der
psychoanalytischen Vergiftung (man denke hier und immer wieder an
die Anekdote von der Begegnung mit den beiden Priestern, die an die
Spitze dieses Berichts gestellt wurde!). Manche Einzelheiten — und es

8 Stimmen 145, 2 113



Bernhard Martin

mufl nun ja noch von Einzelheiten gesprochen werden — haben mir
allerdings zeitlebens Miihe gemacht.

Rudolf Steiner hat nimlich die Anthroposophie, unter Ankniipfung an
gewisse theosophische, aus dem Osten kommende Lehren, aus der
neueren Naturwissenschaft heraus entwickelt, und der Geist der Natur-
wissenschaften gibt dem Ganzen das Geprige. Steiner wollte den durch
Naturwissenschaft und Materialismus bestimmten Geist des spiten 19.
und des frithen 20. Jahrhunderts zu Spiritualismus und Christentum
zurlick- .oder weiterfithren. Auch an Goethe, nicht so sehr den Dichter,
als vielmehr den Naturwissenschaftler, hat er methodisch angekniipft.
Im ganzen ist also ein zugleich die Tat aufrufendes wie ermoglichendes
Weltbild entstanden, das ich im Gegensatz zu den sonst und heute lern-
baren universell nennen zu diirfen meine. Hieriiber wie tiber alles Zuge-
horige sind hier nur Andeutungen moglich, die aber den, der sie auf-
greift, instand setzen, auch solche Einzelheiten der Anthroposophie zu
verstehen, die hier unerwihnt bleiben.

Rudolf Steiner hat die gesamte Entwicklung unserer sichtbaren Welt
vom ,,Urbeginn™ bis zu dem Zustand der heutigen, im ganzen entwur-
zelten Menschheit als einen einheitlichen Werdeprozefl geschildert, bei
dem die beteiligten Wesen dem Ursprung und der Aufgabe nach zu-
sammenhingen und zusammengehdren. Das Weltbild, das in dieser Art
— zeitlich und rdumlich — entstand, umfafit kurz gesagt von dem heute
wissenschaftlich vorliegenden sowohl das Theologische wie auch das
Naturwissenschaftliche, sowohl die Geisteswissenschaften wie auch Juris-
prudenz, Volkswirtschaft oder Politik. Neben allen ,» Weltanschauungen*,
die es heute gibt, ausgenommen Lehre und Leben der katholischen Kirche,
steht Anthroposophie als tiefste, griindlichste, umfassendste, fruchtbarste
einzig da. Niemand wird iht gerecht, der sie nur von hier oder dort
etikettiert, und es ist ihr, trotz manches gegenteiligen Scheines, der
Grundimpuls des Christlichen nicht abzusprechen, obwohl er in einer
Gestalt auftritt, die jeder christlichen Konfession bedenklich scheinen:
muf}. Nun, dem nachzugehen wiirde allein einen sehr langen Artikel er-
fordern. Hier ist zunichst nur zu bezeugen, dafl Christus, mitunter
als ,,Sonnengeist bezeichnet (welchen Ausdruck aber gleich so vielen
anderen in der Anthroposophie gebrauchten fast jeder Nichtanthroposoph
mifiverstehen mufl) als Mitte des ganzen anthroposophischen Welt-
bildes dasteht. Am Hauptpunkt des ersten, 1923 verbrannten ,,Goethea-
nums* (der Zentralstitte des anthroposophischen Geisteslebens) in Dor-
nach bei Basel stand symbolischerweise eine riesige Christusgestalt.
Christus ist das Herz unseres Alls. Also mufl Er auch im Mittelpunkt
einer auf Wahrheit gegriindeten Weltanschauung stehen.

Nun aber gebrauchte Rudolf Steiner vielfach den Ausdruck ,,Christus-
impuls“. Der ,,Christusimpuls durchwaltet die Welt* usw. Das kann einem
Auflenstehenden wunangebracht, ja unfromm erscheinen. So ist es mit
vielem, was die Anthroposophie betrifft. An wen nur kleine Einzelheiten
von dem groflen Komplex ,,Anthroposophie’ herandringen, wer unvor-
bereitet (d. h. auflerstande, den genauen Sinn der Worte und den Zu-
sammenhang des Gemeinten mit anderem zu erfassen) etwas von

114



Was ist Anthroposophie?

»Atherleib®, ,,Lotosblumen®, , Mondevolution® oder ,»Opfer der Throne”
hort, der kann nur den Kopf schiitteln. Die Anthroposophie, darin in
einem Betracht der katholischen Kirche vergleichbar, ist geistig universell
und etwas Universelles kann nicht mit drei, vier Sitzen verstindlich
gemacht, wohl aber leicht verzerrt dargestellt werden. Auch die Wahr-
heit der Kirche kann, wenn nur ein paar Bruchstiicke von ihr bis zu ihm
dringen, einem dem Christentum Fernstehenden leicht absurd vorkommen.
Das Christliche steckt in der Anthroposophie einerseits nur im Kern und
anderseits in einer derartig von aller Tradition abliegenden Form, daB
es ihre Anhinger in Gegensatz zu allen Konfessionen stellt, in eine (nicht
programmatische, wohl aber) typologische Sektiererei zieht, in die gemein-
christliche Entwicklung als Storung wirkt, die herrschenden Formen
des Dienstes aufldst, also jedem in der Tradition Lebenden héchst be-
denklich scheinen mufl. Dies alles kann mich aber nicht an dem Bekenntnis
hindern, dafl der Absicht des Begriinders zufolge Christus als Erloser
der Menschheit im Mittelpunkt des anthroposophischen Lebens stehen
sollte.

Dem Katholizismus ist die Anthroposophie durch ihre Universalitit
verwandt — man konnte sie paradoxerweise als Katholizismus ohne
katholische Kirche bezeichnen —, dem Protestantismus aber durch den
Kultus der personlichen Erfahrung. Wie Martin Luther die Gnade Gottes
nicht glauben wollte, wenn er sie nicht erfithre, so will und soll wohl
auch der Anthroposoph nur anerkennen, was im Erfahrungsbereich liegt.
Dadurch wird, von aller kirchlichen Wertung abgeschen, die Gefahr
einer Verengung gegeben. Es ist immer sehr viel mehr wahr, als was
der einzelne Mensch ,,erfahren kann, und es ist auch mehr wahr, alg
was Rudolf Steiner zu sagen und zu geben vermochte. Anthroposophie
ist, neben anderen Griinden, schon deshalb Hiresie, weil sic die Not-
wendigkeit und den Wert des Glaubens leugnet.

Die Anthroposophie lehrt auch das Gesetz der ,,Wiederverkérperung*
und des ,,Karma®. Der Mensch lebt nach dieser Lehre nicht nur einmal
auf Erden, sondern wieder und wieder. Die einzelnen Erdenleben aber
hingen geistig-organisch, auch moralisch-organisch miteinander
zusammen. Was in dem einen Leben getan, versiumt, erreicht, angerich-
tet, unterlassen, verdorben worden ist, bestimmt Form und Aufgabe des
oder der folgenden mit. Ich habe mit diesem Gedanken, streng genom-
men, stets nur hypothetisch umgehen konnen: ich selbst kam auf diesem
Gebiet zu keiner Erkenntnis, die diesen Namen verdiente, aber es leuch-
tete mir ein, dafl die Geschichte der Menschheit auch insofern eine Ein-
heit sei, als im Grunde die néimlichen Wesen die nimliche Entwicklung
durchschritten, etwa im Sinne von Lessings ,,Erziehung des Menschen-
geschlechts. Demnach wire der Mensch von heute micht nur der stau-
nende, im Grunde aber doch beziehungslose Betrachter fritherer Kultu-
ren, die von ganz anderen Menschen geschaffen und gefiillt waren, son-
dern er blickte auf sie mit einer Art von unbewufiter Erinnerung zuriick.
Agypter, Griechen, mittelalterliche Menschen und Moderne wiren dem-
nach in Wirklichkeit viel mehr verwandt, als es ohne den Gedanken der
Wiederverkérperung angenommen werden kann. Der Sinn der ,,Evolu-

2 115



Bernhard Martin

tion® aber ist der ,,Bewufitseinsfortschritt™. Alle Wesen, auch der Mensch,
wandeln sich zu immer hoheren Bewufitseinsstufen. Damit ist nicht etwa
eine immer ausgeprigtere Intellektualisierung gemeint, wie der Fern-
stehende heute vermuten konnte, sondern ein Reifwerden des gesamten
Wesens, vornehmlich also der Liebeskraft. Auf der héchsten oder einer
schr hohen Stufe sind nur Wesen denkbar, die ialle personlichen Affekte
abgetan haben, lauter und selbstlos geworden sind, offen fiir das Wirken
der gottlichen Geister, unangefochten von denen der Tiefe, und deren
hochstes Gliick das Opfer ist. (Wer diesem Gedanken nachgeht, findet
leicht seine Verwandtschaft mit der Idee des Heiligwerdens, den die
Kirche vertritt.)

Der Gedanke der Wiederverkérperung und des Karma, also des
menschlich-organischen Zusammenhanges verschiedener Erdenleben, war
mir damals nicht nur einleuchtend, sondern hilfreich. An dem Sinn mei-
nes nicht ganz leichten Schicksals ritselte ich ja wieder und wieder herum.
Wilder, fordernder Aufruhr und Trotz gegen Gott sind oft iiber mich
gekommen; von Glauben und Gehorsam war ich lange Zeit schr weit
entfernt. Kein Prediger der Kirchen, und hitte er mit Feuerzungen ge-
redet, hitte sie damals wohl in mir wecken konnen; denn der Sinn war
nach dieser Richtung einfach unentfaltet oder erstarrt. Da wirkte der
Gedanke der Wiederverkérperung und des Karma in mir im Sinne der
Moglichkeit, mein Schicksal als etwas mir gerecht Zukommendes zu neh-
men. Ich konnte mich nun micht mehr, wie ich es bis dahin getan hatte,
als Objekt einer ritselhaften, mir grausam scheinenden gottlichen Willkiir
betrachten (der Gedanke, dafl Gottes Wille niemals willkiirlich, sondern
stets gerecht ist, lag noch auflerhalb meines Blickfeldes), sondern mulite
mich selbst, wenn auch ganz theoretisch, als Ursache meiner Leiden setzen.
Damals war mir der Gedanke, dafl wir Menschen unser Geschick auf
jeden Fall, sei es wie immer, aus Gottes Hand entgegenzunchmen haben,
aoch ganz fremd. Wenn ich iiberhaupt ,,Gott™ dachte, so geschah es
mit dem Einschlag einer vermeintlich berechtigten Forderung. Der Ge-
danke an Wiederverkérperung und Karma haben geholfen, mich auf den
Weg der Demut zu fithren. Insofern erwies er sich als gesundmachend.
Daf} er, ganz abkiirzend gesagt, genau besehen doch nur eine Problem-
verschiebung bedeutet, dessen wurde ich erst viel spiater gewahr. Kommt
nicht unser Wesen und Leben urspriinglich doch aus einer unerklirlichen
Ursache? Kann jemand die ungeheuren Unterschiede zwischen uns Men-
schen ganz ernstlich und wirklich konkret durch Wiederverkdrperung
und Karma ,.erkliren? Das Kernproblem des Schicksals wird nicht durch
den Wiederverkorperungsgedanken gelost, sondern durch die Erfahrung
oder den Glauben, dafl Gott giitig, vaterlich, barmherzig, dafl Br die
Licbe ist, mag diese Erfabrung nun das Gefiihl ergreifen oder mehr nur
als Glaube und gedankliche Gewiflheit das BewuBtsein erfiillen. Denn
der Karmagedanke beruht auf einer Vorstellung ven Gerechtigkeit, die
nur der vor-christlichen Menschheit gemif} ist, die aber durch das frei-
willige Leben, Leiden und Sterben Jesu Christi in eine andere und hohere
verwandelt worden ist. Christus hat unschuldig gelitten, und wenn auch
Menschen nie unschuldig leiden, so kénnen ihre Leiden doch besser ‘als

116



Was ist Anthroposophie?

im Hinblick auf eine etwa vorhandene Ursache durch den auf ein
sicher vorhandenes Ziel ,jerklirt werden.

Dieser personliche Passus ist hier nicht ohne Bedacht eingesetzt. Der
der Anthroposophie Fernstehende kann so vielleicht am ehesten verstehen,
wieso das dem katholischen Christen Fremde positiv wirken kann, ob-
wohl es an die Fiille der Wahrheit der Kirche nicht heranreicht und vom
ihr groflenteils auch abweicht. Ahnlich kénnte ich von mancher Seite aus
die Fruchtbarkeit der anthroposophischen Weltanschauung in meinem (nur
als Beispiel gemeinten) Leben darlegen; es sei aber statt vielem hier nur
noch eines erwihnt: Rudolf Steiner hat den Menschen als ein vier-
oder siebengliedriges Wesen dargestellt, dessen Mitte und eigentlicher
Geist das ,,Ich” genannt wird. Einen ,,physischen Leib“ besitzt er wie
alles, was iiberhaupt duflerlich sichtbar ist, einen , Ather®- oder ,Lebens-
leib* wie alles, was da lebt und in der Welt wichst und gedeiht, einen
,»Astralleib® (der Fremde stofie sich an dem Wort nicht!) oder ,,Seclen-
leib* wie alles, was empfindet und begehrt, leidet und leidenschaftlich
sein kann; das ,,Ich”, Triger und Bildner der Gedanken, besitzt er unter
den irdischen Wesen allein. Diese Andeutungen kénnen unmoglich die
ungeheure Pruchtbarkeit deutlich machen, die in diesem Menschenbilde
liegt, und noch weniger die Miflverstindnisse beseitigen, die sic bei dem
in ihm Ungeiibten hervorrufen konnen. Dieses Menschenbild (das keiner
Lehre der Kirche widerspricht) ermdglicht fiir den, der es handhaben
kann, ungemein lebendige Bezichungen zu Stein, Pflanze und Tier; es
zeigt, sehr konkret und sehr konkret anwendbar, wieso wir Menschen
einerseits in der Schopfung, anderseits i be r ihr stehen, also ihre ,,Krone®
sind. Die jedem Fremden zunichst unverstindliche und daher leicht ver-
dichtige Vielzahl von ,,Wesensgliedern® spaltet den Gedanken des ein-
heitlichen menschlichen Wesens nicht auf, so wenig wie die Gedanken
Lunge, Herz, Blut, Nerven den Gedanken des leiblichen Organismus auf-
spalten. Die fiir die ,,Wesensglieder” verwendeten Worte, gleichgiiltig
ob sie einem sympathisch sind oder nicht, weisen auf Wirklichkeiten hin.
Dieses Menschenbild samt seiner Beziehung zur #ufleren und geistigen
Umwelt ist kein Brzeugnis spekulativen nominalistischen Denkens, sondern
in reinem ,,realistischem Geiste konzipiert. Dem Wort entspricht jeweils
ein Gedanke, ein Begriff, und diesem eine objektive Wirklichkeit. Auch
handelt es sich nicht, wie Auffenstehende — von der Terminologie und
Gedankenfiille verfithrt — leicht meinen, um Eklektizismus, Historisie-
rung, Aufgreifen der Gnosis als Lehre, sondern um gegenwirtig Ori-
ginales, das man freilich mit Pritherem wie etwa der Gnosis in Be-
ziehung setzen kann.

Wesentlich mit Hilfe der angefithrten Begriffe und durch das, was
sie entbanden, hat sich im Laufe der Zeit meine ganze Welt- und Natur=
bezichung umgestaltet, nicht im Sinne einer Mehrgewinnung an Erfah-
rung, sondern im Sinne geistiger Verarbeitung der Erfahrung. Der Sinn
des Lebens kann in dieser Terminologie so angegeben werden: Das ,,Ich™
soll den ,,Seclenleib® und den ,,Ather*- oder ,Lebensleib”, ja ansatzweise
auch den ,,physischen Leib* verwandeln, vergeistigen, zum moglichen und
alleinigen Triger des Geistes der Liebe machen. An dieser Verwandlung

117



Bernhard Martin

hat der Mensch einen wichtigen Anteil zu leisten; das Wesentliche aber
geschieht durch ein ,hoheres Ich®, womit im Grunde die Wesenheit
Christi gemeint ist. Damit ist prinzipiell dasselbe aufgerufen, was wir in
der Kirche als das Ideal der Heiligkeit haben, nur dafl es in ihr mit
ganz anderen Worten und Gedanken und auch nicht durch eine solche
Gedankenschulung angestrebt wird, wie es die Anthroposophie ihren Be-
kennern nahelegt.

Hiermit ist einiges Wesentliche und Andeutende iiber die Anthroposo-
phie gesagt. Wer ihren Geist und Sinn verstehen will, darf sie nicht, von
der Wahrheit der Kirche ausgehend, verstandesmiflig auf Wahr und
Falsch priifen und kann ihr nicht dadurch niher kommen, dafl er sie in
gewisse Linien (Gnosis, Boehme, Swedenborg usw.) einordnet; er muf}
sie, als. Originalschépfung, aus sich selbst, aus dem modernen Bewuf}t-
scin, im Sinne des Begriinders und ihrer Anhinger zu erfassen suchen.
Deswegen sind die durchaus als Einfithrung in Anthroposophie gemeinten
Abschnitte dieses Berichtes aphoristisch, unsystematisch, induktiv, un-
vollstindig. Wer sich auf sie einlifit, kann eben auf diese Weise bessen
zum Verstindnis der Sache kommen, als wenn er einen 2zusammen-
fassenden kritischen Artikel liest, in dem alles Wesentliche mit Literatur-
angabe vorkommt, er kann, auf anthroposophisches Schrifttum stoflend,
dessen Grundwie und Grundwozu erkennen: Anthroposophie wendet
sichan eineganzandere Mentalitit, als der katholische und jeder
einer christlichen Konfession angehdrende Christ sie besitzt. Darum kann
sie, obzwar groflenteils ,Irrlehre”, im Leben von Menschen, die dem
traditionellen Christentum entfallen sind, Gutes hervorrufen. Erfahrungs-
gemifl (man denke moch einmal an die eingangs angefiihrte Anekdote)
spricht die Kirche tatsichlich nicht , fiir alle”. Zum Verstindnis der Sache
und als Hilfe einer Kritik kann aber noch zweierlei hinzugefiigt werden.

Das Erste liegt in einem der letzten Sitze bereits keimhaft beschlossen.
Soweit ich erkennen kann, hatte Rudolf Steiner (als Katholik geboren und
erzogen) um die Jahrhundertwende den Eindruck, das gesamte kirchlich-
traditionelle Leben befinde sich in einem unwiderruflichen Niedergang
und das Christentum werde aussterben, wenn es mnicht ganz neu und
auflerhalb alles geschichtlich-christlichen Lebens angefacht werde. Dafl
er die Mysterien, dafl er das Mysterium der Kirche und das Christentum
kannte, ist fir den Kenner der Anthroposophie keine Frage; daf} er aus
lauterstem Wollen, in hochster Verantwortung gehandelt hat, desgleichen;
dafl die Anthroposophie als christliche Erneuerungsbewegung gemeint
war (und dafl sie auch in denen, die sic ganz erfassen und darleben —
selbstverstindlich im unkirchlichen Raum — so wirkt), ebenfalls. So hat
Rudolf Steiner an den deutschen Idealismus, an die Goethesche Natur-
wissenschaft des 19. Jahrhunderts, schliefilich sogar an die Theosophie an-
gekniipft, deren Anhinger ihm um die Jahrhundertwende fiir ,,Geistiges™
am meisten empfinglich schienen, und so ist das anthroposophische Welt-
bild, der anthroposophische Impuls zustande gekommen, der durchaus
auflerhalb des traditionell kirchlichen und christlichen Lebens steht und
doch im Kern ganz christlich gemeint ist. Nun aber hatte sich Rudolf

118



Was ist Anthroposophie?

Steiner mit einem ginzlich auBerhalb aller Uberlieferung stehenden Men-
schenkreis eingelassen, und dessen Fassungskraft entsprechend, dessen
Moglichkeiten oder auch Nichtmdglichkeiten dienend, hat er die Anthro-
posophie weiter entwickelt; denn Anthroposophie ist micht als fertiges
System ‘entstanden, sondern als ,,Geistesforschung®™ im Laufe der Jahre
weiter gewachsen. Wer Anthroposophie verstehen will, mufy in An-
betracht dieser Lage, scheint mir, unbedingt folgendes bedenken:

Der Begriinder selbst hatte (zwar stets unkirchliche, aber) entschiede-
nere Formen christlichen Lebens als Ziel im Auge, als sie bei dem Men-
schenkreis, der sich der ,Bewegung® anschlof}, sich entwickeln konnten.
Er hitte, soweit ich sehen kann, die Bewegung gern und dringlich zu offen-
sichtlicheren Formen christlichen Lebens weitergefiihrt, als es geschehen
ist. Das methodische Grundbuch ,,Wie erlangt man Erkenntnisse der hohe-
ren Welten?* trigt am Schlufl den Vermerk ,,Ende des ersten Feils™:
niemals aber ist ein zweiter Teil erschienen. Dieser zweite wiirde, wie
mir ein erfahrener Geist einmal sagte, das offensichtlich und entschiede-
ner Christliche enthalten haben; er ist aber deswegen nicht erschienen,
weil die Horer oder Leser den Impulsen des ersten Teils schon nicht so
nachgekommen waren, wie Rudolf Steiner es erwartet hatte. In gewisser
Weise ist Anthroposophie als Ganzes nicht das geworden, was sie wer-
den sollte.

Ich méchte das mit einem ganz einfachen Beispiel erldutern, das man
aber mit ganzem Gewicht aufnehmen mufl, um es in gewissem Sinne anzu-
wenden. Ein Priester der Kirche kann in die Lage kommen, .vor .cinem
Menschenkreis iiber die Wahrheit der Kirche sprechen zu sollen und zu
konnen, der der Kirche ginzlich fernsteht. Was wird er dort sagen? Er
wird nicht ,,mit der Tir ins Haus fallen”, wird nicht die Zentralwahr-
heiten an Gemiiter heranbringen, denen die Fassungskraft dafiir (im an-
genommenen Fall) doch offensichtlich abgeht; er wird an deren Menta-
litat ankniipfen, wird vielleicht vom Fufiball, von der Natur, von irgend-
etwas reden, was die Seelen aufmerken lifit, aber nicht vor den Kopf
stofit. Nehmen wir an, er habe bei seinem Auftreten Kontakt mit den
Horern gewonnen, er sei micht das letzte Mal in ihrem Kreise gewesen,
Es ist die Frage, ob er bereits bei seinem zweiten Auftreten in dem an-
genommenen Kreise iiber Schuld und Bufle, Altarssakrament und Unbe-
fleckte Empfiingnis sprechen kann; vielleicht wird er weiterhin nur vor-
bereitende Reden halten und auf die Zeit hoffen, in der er zentral und
frei vom Wichtigsten der Kirche und der Seelen sprechen kann. Vielleicht
kommt einmal diese Zeit; vielleicht kommt sie aber auch nicht, und die
Arbeit mufl abgebrochen werden, ehe diejenige Bezeugung ausgesprochen
ist, um deretwillen der Gang in jenen Kreis tiberhaupt angetreten wurde.
Hat dann der Priester etwas versiumt? Kann man hinterher sagen, er
habe ja nur von der Natur und von Kunstwerken geredet und das Wesent-
liche unterschlagen? Er hat Propideutik getrieben, nicht weil er sich
selbst an die Propideutik verloren hatte, sondern weil die Horer ihn
dabei festhielten. In dieser Lage ist wihrend des Krieges mancher Priester
gewesen, der im Felde keine Gemeinde der Glaubigen, sondern eine Herde
mehr oder weniger ,,Verlorener* vor sich hatte.

119



Bernhard Martin

Dieses Bild ist gewifs nicht erschopfend und 1iflt auch alles die Dog-
matik Betreffende offen, aber es kann zur Erkldrung dafiir dienen, daf}
Rudolf Steiners Impuls zwar der Absicht nach vollchristlich ist, im ganzen
aber jedem kirchlichen, auch dem evangelischen Betrachter nicht voll-
christlich scheint. Hier ist von ,,Atherleib®, von ,, Astralleib®, vom ,,Ich*,
von ,,Seelenaugen”, von ,,Geistesohren®, von , Karma®, von ,,Reinkarna-
tion“, von ,Evolution”, von ,Geistesschiilerschaft msw. die Rede, und
diese Worte und Begriffe fiigen sich auch zu einem Ganzen zusammen,
das, recht verstanden, christliches Leben bezielt — aber statt zur Bufle auf-
zurufen, spricht Rudolf Steiner vom ,Hiiter der Schwelle®; statt von
Gnade zu sprechen, spricht er vom Abwarten, bis man wiirdig befunden
wird; statt vom Glauben zu sprechen (Rudolf Steiner war ja schlieBlich
gebildet genug, um den Sinn dessen zu erkennen, was das Wort Glaube
bezeichnet), sprach er nur von Erkenntnissen; statt Gehorsam aufzurufen,
sprach er davon, dafl das Ich an den niederen Wesensgliedern arbeiten
mufl; statt das Dogma der Kirche anzuerkennen (mit dessen Inhalt seine
eignen Aussagen oft ganz {ibereinstimmen), sprach er von der Freiheit
der Wahrheitsuche, mit dem Zusatz allerdings, dafl die Wahrheit ein-
deutig sei und dafl sie von zwei ,,Geheimschiilern®, die entsprechend
herangereift seien, auch nur eindeutig erfafit werden kénne. Das sind An-
deutungen; sie miissen hier geniigen. Der Verfasser kann bezeugen, dafl
der so unkirchlichen, untraditionellen, unchristlichen Terminologie die
christliche Grundtendenz innewohnt. Rudolf Steiner ist aber — nun
sei das iiber das Auftreten des Priesters im unkirchlichen Kreis oben Ge-
sagte angewendet — auf ganz grofie Sicht gesprochen gewissermafien
iber das Anfangsstadium nicht hinausgekommen oder hinausgeschritten;
er ist bei den Schiilern und ihrer Mentalitit geblieben, hat den Fortgang
ins entschiedener und offensichtlicher Christliche micht vollzogen. So spielt
das Wort Gott, die HL Trinitit, die gdttliche Offenbarung (im Sinne des
Dogmas) u.a. im anthroposophischen Weltbild kaum eine Rolle, sondern
es ist von der ,,geistigen Welt”, von ,Dreigliederung® (im Menschen, im
Sozialen, in der Natur usw.) die Rede, und mit ,,Offenbarung® wird etwas
bezeichnet, dessen Sein und Wirken zwar auch die katholische Theologie
anerkennt, wofiir sie aber nicht das — sagen wir: ein bestimmtes Ober-
stes, Gottliches, Einmaliges bezeichnende —— Wort ,Offenbarung® ver-
wendet.

Mit dem Gesagten hingt zusammen, dafl Rudolf Steiner iiber alles in
Betracht Kommende im Sinne seiner Grundvoraussetzung gesprochen hat.
Er bat nimlich die Geschichte wesentlich als Bewuftseinsgeschichte und
ithre Symptome als Bewufltseinssymptome dargestellt. Der Katholizismus —
es kann hier nur zusammenfassend angedeutet werden — erscheint. so als
Zeichen eines bestimmten, und zwar iiberlebten, micht mehr aktuellen
»Bewufltseinszustandes”, z. T. der ,igyptischen” Epoche zugehorig, z. T.
typisch mittelalterlich. Auch das evangelische Christentum gilt diesem
Blick als Zeichen eines bestimmten, ebenfalls micht mehr aktuellen ,,Be-
wufltseinszustandes®; aktuell im Vollsinn und einzig zukunftstrichtig er-
scheint dann das ,,zeitgemifle Bewufltsein, und das ist das Bewuftsein
des modernen, der materialistischen Naturwissenschaft verfallenen Men-

120



Was ist Anthroposophie?

schen, der durch Anthroposophie den Weg zum ,,Geist” wiederfinden
soll. Ich habe keinen anthroposophischen Freund oder Bekannten je ge-
habt, der nicht der Meinung gewesen wire, genau besehen enthielte alles
der Vergangenheit Entstammende den Todeskeim, sei im tiefsten Sinne
nicht mehr aktuell, miisse und werde sich wandeln im Sinne der anthro-
posophischen Evolutionslehre..

Nun ist an dem Gedanken der Bewuf3tseinsgeschichte, wie mich auch
heute diinkt, durchaus etwas Wahres, aber es ist eine gefihrliche und
nicht vollstindige Wahrheit. In Wirklichkeit treibt die Bewufltseinsent-
wicklung, aufs Ganze gesehen, in ein immer entschiedeneres Stadium der
Gottlosigkeit hinein, und im heutigen katholischen Schrifttum kann man
durchaus Parallelen zu der anthroposophischen Interpretation des ,,mo-
dernen Bewufltseins* finden. Wihrend aber das katholische Denken den
tiefen Absturz des menschlichen Wesens im Lichte der géttlichen Offen-
barung und der aus ihm resultierenden Verbindlichkeiten und Mbglich-
keiten sicht, ist fiir das anthroposophische Denken das ,,moderne Bewuf3t-
sein” gewissermaflen eine unproblematisch-selbstherrliche Grofle, die nicht
zur Bufle notigt, sondern alle Achtung verdient. Obzwar die Formel nicht
erschopft, konnte man sagen: seiner Benennung entsprechend (Anthropo-
sophie!) fragt das anthroposophische Denken primir nach dem Menschen,
nicht nach Gott; jeder Gedanke der Unterordnung, der Verpflichtung ist
verpont; der Mensch ist sein eigener Gesetzgeber; nur was ihm einleuch-
tet oder was er ,erkennt” (oder was Rudolf Steiner erkannt hat), steht
verbindlich im Leben; Kernsolidaritit mit traditionell-gebundenen kirch-
lich-christlichen Organisationen ist folgerichtig nicht moglich. Diese Konse-
quenz ist verstindlicherweise micht die Sache aller Anhinger; wenn aber
alle Anhinger konsequent wiren, miifiten sie zu der angedeuteten Exklu-
sivitit wie Praetention gelangen. Wie die Anthroposophie auflerhalb jedes
christlichen Bekenntnisses entstanden ist, aus Zweifel also an deren Ak-
tualitit, Fruchtbarkeit, Zukunftskraft, so isoliert sie auch jeden ihrer
(konsequenten) Bekenner gegen alle Tradition. Hier liegt eine tief tragi-
sche Parallele zum Nationalsozialismus, dessen Anhinger (aber es ist
auf das tertium comparationis zu achten!) auch zur Geschichte iiberhaupt
kein positives Verhiltnis besaflen. Rudolf Steiner selbst war selbstver-
stindlich nicht der Meinung, durch ihn allein ersffne sich die Wahrheit,
aber seine Schiiler sind, glaube ich, fast durchgehend dieser Ansicht. Es
ist mir bezeichnend erschienen, daf} einer der fithrenden Anthroposophen
mir einmal sagte: ,,Wenn wir Rudolf Steiner nicht kinnten, wiilten wir
doch gar nicht, was Nachfolge ist.”“ In der Tat, die ,Imitatio Christi
{obwohl Rudolf Steiner in dem Buch ,,Wie erlangt man . . .“ die Lektire
sogar des gleichnamigen Buches von Thomas a Kempis dringend empfoh-
len hat!), die sich durch die gesamte Geschichte des Christentums zicht,
ist dem Anthroposophen nur iiber die Imitatio Rudolf Steiners mdglich.
Kein katholischer Kirchenlehrer geniefit in der Kirche eine solche Auto-
ritit wie Rudolf Steiner in der Anthroposophischen Gesellschaft.

Aus der Idee des ,,Bewufitscinsfortschritts* aber ergibt sich eine Schit-
zung der menschlichen Freiheit, die auf Miflachtung jedes Gesetzes, jeder
moralischen Autoritit, auch der Autoritit Gottes hinausliuft. Die Kreise,

121



Bernhard Martin

an die sich Anthroposophie wendet (Idealismus, Naturwissenschaft und,
urspriinglich, Theosophie), kannten keine verbindliche Gottesbeziehungs;
kein ,,Du sollst!*, keinen Gehorsam. Thnen mufl jede Bindung als Zeichen
der Unfreiheit erscheinen. Und wahr ist freilich: das ,,moderne Bewuf}t-
sein® setzt sich als selbstherrlich, und zu dieser seiner Selbstherrlichkeit
gehort auch, dafl jede Bindung ihm als riickschrittlich, als eigentlich iber-
lebt, als zu iiberwindend gelten mufl. Obwohl die Anthroposophie einer-
seits dazu anleitet, alles in der Geschichte zu verstchen und gelten zu
lassen, ist dieses Verstehen und dieses Gelten-lassen doch nur eine Placie-
rung innerhalb der anthroposophischen Evolutionslehre, nicht aber eine
von ihr unabhingige Bejahung etwa vorhandener Werte. Von hier aus
kénnte man die Anthroposophie mit einem besonderen Koordinatensystem
vergleichen, mit dem man zwar alle Erscheinungen des Geistesleben auf-
fangen, mit dem man sie aber doch nur im Sinne der Grundkoordinaten
lokalisicren kann. Und daraus folgt: trotz des Verstehens, trotz aller
Toleranz ist die Anthroposophie in Wirklichkeit ein entschiedener, weil
alle iiberkommenen Werte und Wertformen auflésender Gegner der katho-
lischen Kirche, freilich von einer ganz anderen Seite her als der Materia-
lismus, der durch den Kommunismus vertreten und verbreitet wird. Denn
Anthroposophie stellt das Ziel des ,,freien” Menschen auf, und zu dieser
,Freiheit* gehort die Uberwindung jeder traditionellen Bindung. Der Zu-
sammenhang von Freiheit und Gehorsam, Freiheit und Ordnung, Frei-
heit und gottlichem Gebot ist hier ebenso unbekannt wie der Gedanke der
gottlichen Institution der Kirche.

Vor nicht langer Zeit stand in der Zeitschrift ,,Die Christengemein-
schaft (die Christengemeinschaft ist aus dem Geist der Anthroposophie
hervorgegangen und belebt ihn auf ihre Weise), die katholische Kirche
enthalte ihren Mitgliedern gewisse wichtige Erkenntnisse und Wahrheiten
vor, die Hollenfahrt Christi sei aus diesem Grunde bereits im Nicaeno-
Constantinopolitanum gestrichen. Daf} die Kirche niemals ein Dogma
widerrufen hat, daff jedes katholische Kind das Apostolische Glaubens-
bekenntnis lernt und kennt (,,abgestiegen zur Holle™), ist entweder unbe-
kannt, oder aber es wird offenbare Wahrheit gefilscht — eines fast so
schlimm wie das andere. Auf jeden Fall hat man an diesem kleinen Bei-
spiel ein Symptom der jeglicher Tradition entfallenen, sie auflosenden,
trotz ,, Toleranz also in praxi bekimpfenden anthroposophischen Geistig-
keit. Wie kann Ehrfurcht vor dem Mysterium der Kirche entstehen oder
gewahrt bleiben, wenn das heilige Meflopfer als gutenteils altigyptisch-
magische Sache, als Symptom einer vergangenen BewufBtseinsstufe, als
Element eines ,unfreien’ Lebens bezeichnet wird? Die Kirche gilt darum
dem anthroposophischen Bewufitsein — es mufl micht jedem Anhinger
bewuf}t sein — als (mit Nietzsche zu reden) ,etwas, was iiberwunden
werden muf}.

Abschliefend und auch nur andeutend: Was ist iiber Anthropopsophie
im Sinne der Dogmatik zu sagen? Indem ich diese Frage stelle, wird mir
schmerzlich bewuflt, dafl die Worte ,Dogma” und ,,dogmatisch® fiir
meine anthroposophischen Freunde den Klang des Bedenklichen, fast des

122



Was ist Anthroposophie?

Verwerflichen haben. Das Wort Dogma bezeichnet eine Wahrheitsaus-
sage, ein Lehrgut. Dogmen sind z.B. alle Sitze des Credo. Nun wird die
Wahrheit der Sitze des Credo von keinem Anthroposophen bezweifelt;
sie stimmen mit der Anthroposophie oder diese mit ihnen vollkommen
iiberein. Der Inhalt der entsprechenden Dogmen wird also von Anthropo-
-sophen durchaus geglaubt (es wird keiner behaupten, er habe die ent-
sprechenden Wahrheiten alle selbst ,erkannt™). Aber die Tatsache, dafl
die Kirche die Dogmen als ,,zu glauben* vorlegt, ist es, was der Anthro-
posoph beanstandet und als gegen die ,Freiheit“ verstofflend ansieht.
Nicht gegen das Inhaltliche dieser Dogmen ‘ist der amthroposophische
Protest gerichtet (wenigstens wiirde er es gegen das Inhaltliche keines
einzigen Dogmas sein, wenn nur Rudolf Steiner Entsprechendes gesagt
hitte), sondern gegen die Form, gegen den Machtanspruch der Kirche.
Die Anthroposophie sollte das Christentum mneu beleben. Dazu gehort
auch der Glaube an und das Vertreten von Wahrheiten, die zum christ-
lichen Weltbild gehoren, also der — Dogmen. In der anthroposophischen
Bewegung steht notwendiger- und tragischerweise alles auf den Aus-
sagen Rudolf Steiners. Die Frage der Wahrheit wird primir
nicht inhaltlich, sondern methodisch gestellt. So kommt
das Paradox zustande, dafl Menschen, die das Dogma und alles ,,Dogma-
tische® ablehnen, mit seiner Wahrheit groflenteils iibereinstimmen — aus-
genommen u.a. selbstverstindlich alles, was die Kirche, die kirchliche
Hierarchie, das kirchliche Dogma selbst betrifft.

Die katholische Dogmatik hat nach der Ubereinstimmung oder Nicht-
libereinstimmung der anthroposophischen Lehren mit denen der Kirche
zu fragen. Die Schwierigkeit liegt hier zunichst in dem, was dber das
Wesen der Anthroposophie gesagt wurde, iiber die Tatsache, daf} die
anthroposophische Sprechweise sich weithin von allem Christlichen fern-
hilt und dafl die Anthroposophie geistig nicht zu dem ausgereift ist, was
sie nach dem Willen ihres Schépfers werden sollte. Die Dogmatik selbst
muf} aber iiber diese, sozusagen religionspsychologische Tatsache hinweg-
schreiten und das, was von Anthroposophie vorliegt, am kirchlichen
Lehrgut messen. Hier ergibt sich: Die Anthroposophie birgt zwar Ele-
mente, die mit der Lehre der Kirche iibereinstimmen, sie birgt auch viele
Elemente, denen die Dogmatik indifferent begegnen kann, weil sie das
Glaubensgut nicht betreffen, aber sie ist im ganzen und im einzelnen dem
Geist, der Tatsache, der Ordnung der Kirche fern oder gar entgegen.
Das Genaue hieriiber zu formulieren bleibe einem Kenner der Dogmatik,
einem woffiziellen Vertreter der kirchlichen Lehre {iiberlassen; der Ver-
fasser fiihlt’ sich dazu weder imstande noch hilt er es fiir seine Sache.
Er kann und méchte nur die Tatsache andeuten. Die Anthroposophie ist
nicht nur, wie in der eingangs mitgeteilten Aneckdote von den zwei katho-
lischen Priestern aufgezeigt ist, fiir Menschen, die der Kirche entfallen
sind ; sie arbeitet, nicht so sehr mit Worten als durch das Grundwie
ihres Auftretens, daran, dafl Menschen der Kirche entfremdet werden.
Die Institution der Kirche, ihre hierarchische Ordnung, ihr Lehr-, Prie-
ster- und Hirtenamt, ihre Dogmatik, ihre Schulungsweise werden als
iiberlebt aufgefalit und dargestellt; es wird eine ,,Freiheit betont, die,

123



Bernhard Martin

so mdchte man sagen, bei den weniger Begabten die Freude an vermeint-
licher Selbstindigkeit weckt, bei den héher Begabten aber einen Typus
herauffithrt, der zwar menschlich hochst wertvoll, aber beziiglich jedes
geordneten kirchlichen Lebens dennoch gefihrlich ist. Denn wenn die
,,Bihrernaturen in ,,Selbstindigkeit* vorangehen, so werden die ihnen
Polgenden micht so sehr selbstindig, als vielmehr entfesselt sein. Im gan-
zen hat das die neuere Geschichte gezeigt; lingst bevor es Anthroposophie
auf Erden gab.

Die Kirche verurteilt miemals Menschen, sondern stets nur Lehren,
nicht Hiretiker, sondern Hiresien, und sie spricht die Heilsméglichkeit
denen micht ab, die zwar der Kirche fernstehen, aber durch ,uniibersteig-
bare Hindernisse* von ihr getrennt sind. Ein solches ,uniibersteigbares
Hindernis* liegt, allgemein gesprochen, bei den Anthroposophen vor. Die
Kirche liegt fiir sie, wie ich von mir selbst und von meinen Freunden aus
jener Zeit weiff, in gravem Dunkel, genauer: im Lichte dessen da, was
Rudolf Steiner tiber sie gesagt hat, und das ist im ganzen nichts Rihm-
liches. Die Anthroposophen, die diesen Namen verdienen, leben mit einem
Eifer in der bona voluntas, die man der Masse der katholischen Christen
nur wiinschen kann. Darum erfordert eine ,Kritik™ an der Anthroposo-
phie, darum erfordert eine Konversion kein abfilliges Urteil iiber die
Menschen, die innerhalb der anthroposophischen Bewegung leben und
streben. Vielen bin ich zu tiefem Dank verpflichtet; viele kann ich auch
heute nur mit Bewunderung betrachten, an vielen manches auch heute
noch lernen. Meine Sache aber ist es nicht, ein Urteil dariiber zu fillen,
dafl manche von ihnen sich bewufit von der Kirche abgewendet haben,
oder gar dariiber, dafl dies auch bei Rudolf Steiner selbst der Fall ist,
den ich, trotz des mit Worten oder nur keimhaft Gesagten, stets mit
grofitem Dank und grofiter Ehrfurcht zu betrachten habe; diese aber
sind durch den Anblick der Tragik seines Werkes nicht kleiner, sondern
grofier geworden.!

1 Es ist beabsichtigt, dieser Einfilhrung in die anthroposophische Gedankenwelt noch eine
grundsitzliche Stellungnahme folgen zu lassen. Die Schriftleitung.

124



