Hubert Becher, Heliopolis

als Schuld oder Verbrechen vorhilt”, hat der Heilige Vater in einer An-
sprache an das Kardinalskollegium am 2. Juni 1947 unter Hinweis auf
die Notwendigkeit der Zusammenarbeit aller Vélker gesagt.20 Das ist ohne
Zweifel der wesentlichste Mangel des Niirnberger Prozesses, dafy der Ge-
richtshof keine iiber den Parteien stehende Instanz war und sich seinem
Statut nach auch gar nicht das Ziel setzte, alle Kriegsverbrechen zu be-
strafen, sondern nur die der einen Seite. Der Internationale Gerichtshof
im Haag hat in jahrzehntelanger Praxis gezeigt, dafl es wohl maoglich ist,
héchste juristische Qualifikation und unparteiliche Rechtsprechung zu ver-
einigen. Eine internationale Strafkammer hitte an ihm ein ausgezeichnetes
Vorbild.

Heliopolis

Von HUBERT BECHER S.]J.

Name und Werk Ernst Jiingers stehen heute im Vordergrund der litera-
rischen Erorterungen. Man konnte den Eindruck gewinnen, dafl er der be-
deutendste Dichter-Schriftsteller unserer Tage ist. Das mufl jedoch aus
andern Griinden bewiesen werden. Aus der Leidenschaftlichkeit aber
dirfen wir schlieflen, dafl Jinger die neuralgischen Punkte unserer Zeit
und unserer Lage beriihrt. Seine beiden neuesten Bicher ,,Strahlungen®,
die Kriegstagebiicher von 1941—45, und ,,Heliopolis*,! haben die Unruhe
um ihn noch anschwellen lassen. Anerkennung und Ablehnung Jingers
werden mafllos. Mit 'den ,,Strahlungen® soll, so heiflt es etwa, ein Wende-
punkt in der Geschichte der deutschen Literatur erreicht sein; Jiinger soll als
Verwirklicher des Laienpriesteramtes des Dichters neben Theodor Haeker
und Karl Kraus stehen. Die Gegnerschaft Jingers ist an Zahl und in der
Heftigkeit ihrer Angriffe noch gréfler und unbedingter. Die Ursache dieser
Erregung ist das innere, unbewuflte oder auch bewufite Weltbild der Beur-
teiler, die sich schon bei der Berithrung mit Jinger unmittelbar betroffen
oder angegriffen fithlen.

Mehr noch als den Einzelgedanken, den man gerade liest, spiirt man
die innere Dichte und Bestimmtheit des Schriftstellers, so dafl das beson-
dere Wort ganz vergessen wird und Jinger und seine Anschauung als
Einheit und Ganzheit gefafit werden. Wir sehen davon ab, dafl. mit dieser
Tatsache eigentlich ein grofles Lob Jiingers gegeben ist. Wichtiger ist es
festzustellen, daf} viele, vielleicht die meisten Leser und Kritiker mehr ge-
fihlsmaflig urteilen, als daf} sie sich bemiihten, zum Kern seiner Auf-
fassungen vorzustoflen. Es ist merkwiirdig, dafl dieser Schriftsteller, dem
man doch am ehesten den Vorwurf einer iibergrofien Helligkeit und Wach-
heit machen kénnte, am meisten das Gefithl herauszufordern scheint. Wir
wollen nicht der kithlen, rechnerischen Vernunft, dem belehrenden Scharf-

20 Papst Pius XII,, Krieg und Frieden, Pipstliche Dokumente Bd.I, Nirnberg 1947,
S. 247,

1 Strahlungen. (648 S.) Tibingen 1949, Heliopolis-Verlag. Ganzleinen DM 18.80. —
Heliopolis, Riickblick auf eine Stadt, (440 S) Ebd. Ganzleinen DM 15.—.

109



Hubert Becher

sinn das Wort reden. Im letzten Grund wird keine wahre und echte Er-
kenntnis gewonnen, ohne dafl auch das Herz und die Gesamtheit der Seele
titig ist. Dazu bedarf es aber der eindringlichen Besinnung. Nur wer sich
daran gibt, die eigentliche Mitte eines Dichters und seines Werkes kennen
zu lernen, wird die Einzelheiten richtig beurteilen und einrethen. In er-
schreckender Weise zeigt gerade der Kampf um Ernst Jinger, wie weit
der moderne Literaturbetrieb sich von diesen Grundsitzen entfernt hat.
Die Biicher werden mehr angelesen als gelesen. Man begniigt sich mit
ersten Empfindungen und Eindriicken und laBt dann der eigenen Leiden-
schaftlichkeit freien Lauf, die dann entweder sich vollig begeistert oder
aber Steine aufhebt und den Namen ausléschen mochte. Eine solche Art der
Tageskritik erzieht aber nicht zu einem selbstindigen Urteil, sondern
schafft Massenmeinungen.

Der Umstand, dafl sich Jiinger in seinen letzten Schriften mehr und
mehr mit dem Christentum auseinandersetzte, trigt auch viel dazu bei, ihm
Feinde zu erwecken. Man glaubt micht an die Echtheit seiner Gedanken-
ginge. Wer auf sie aufmerksam macht, gerit in den Verdacht, ,,den Ver-
such zu machen, Jinger fiir die katholische Kirche zu beschlagnahmen®.
Ohne Ubertreibung kann man sagen, dafl Jingers um das Christentum
kreisende Gedanken alle auf den Plan rufen, die mit Gott als iiber-
irdischer Wirklichkeit und mit seiner Offenbarung als Forderung an die
Menschen gebrochen haben. Umgekehrt aber ist es auch so, dafl Christen
voreilig in Verziickung geraten, wenn sie bei ihm Worte des Gebetes oder
der Frommigkeit lesen.

Jingers Schriften haben weithin die Form persénlicher Aufzeichnungen.
So scheinen seine sachlichen Feststellungen und Erwigungen zugleich Be-
kenntnisse zu sein. Das Nachsinnen tber den Glauben und seine Gegen-
stinde wird sozusagen zu einem personlichen Ringen. Auch ein per-
sénliches Buch hat seinen inneren, sachlichen Zusammenhang. Es muf} er-
laubt sein, die gegebenen Ansitze weiterzudenken und zu sagen, was folge-
richtig aus ersten Annahmen zu entwickeln ist. Jiinger selbst aber zu be-
fehlen, was er zu denken und zu glauben habe, ihm seinen persénlichen,
Ort zuzuweisen, zu versichern oder auch nur die Méglichkeit zu erwigen,
daf} er aus stolzer Verstandeshaltung die Gnade des Glaubens ausgeschlagen
habe oder zuriickdringe, das scheint uns ein Einbruch in den heiligen Be-
reich des Gewissens zu sein, der selbst bei einem Toten, erst recht bei
einem Lebenden die Ehrfurcht verletzt.

Die ins Religitse greifende Auseinandersetzung um Jinger wirft ein
iberraschendes Licht auf die Gegenwart. Sie beweist die Zeitnihe Jingers.
Der Kampf unserer Tage um das Heil oder Unheil des Menschen ist der
cigentliche Gegenstand seines dichterischen Schaffens.

Die Beurteilung Jiingers wird besonders dadurch erschwert, dafl seine
Schriften zwischen den herkémmlichen Formen des Schreibens stehen. Die
Maflstibe, die die Kritik fiir sie im einzelnen anzuwenden pflegt, passen
nie ganz. Seine fast philosophischen Abhandlungen wie z. B. tiber den Frie-
den enthalten viel Dichterisches. Die der reinen Kunst zuzuordnenden
Biicher bieten wieder wissenschaftliche Einschiibe. Der Stil und die Sprache
stehen zwischen naturwissenschaftlicher Genauigkeit und dichterischer

110



Heliopolis

Schonheit. Dazu hat jedes einzelne Werk noch seine eigentiimliche Stellung
zwischen den Gattungen.

Die ,,Strahlungen® etwa sind ein ‘Tagebuch und sind es wieder nicht. Von
einem Tagebuch erwartet man wertvolle Einzelberichte und Einsichten.
Wer danach urteilt, wird mit Recht sagen, dafl nur ein Bruchteil des Buches
lesenswert sei. Indes sind die ,,Strahlungen® auch wie ein Roman. Ein
Mensch mit all seinen Schwichen und Erhebungen, mit aller Leere und den
toten Augenblicken und wieder mit den letzten Erschiitterungen seines
inneren Wesens stellt sich dem Leser vor, ehrlich und ungeschminkt: So
war es, so war ich. Dabei fillt das Absonderliche auf: die ,,subtile Jagd®,
der GenuB, die Teilnahmslosigkeit bei Bombenangriffen und im Angesicht
der Schinderhtitten, die Liebhabereien, das Erlesene und Uberfeinerte des
Geschmacks, das Spiel mit dem Abgriindigen, Zigellosen und Bésen. Es
scheint uns sehr oberflichlich zu sein, dies als Eitelkeit des Autors, als
Selbstbespiegelung, als Verblendung eines geistigen Hochstaplers zu brand-
marken. Viel weiter fithrt es, alle diese Dinge als Zeugnisse der Verwurze-
lung und Verflechtung mit der Wirklichkeit, als Zoll des Menschlichen auf-
zufassen. Es ringt ein Mensch, um sich zu liutern und um eine giiltige
Stellung zu gewinnen. Manches Ungewdhnliche, wie z. B. das Traumleben,
findet in den ,,Strahlungen* noch keine geniigende Erklirung. Eine gewisse
Undeutlichkeit und Fragwiirdigkeit harrt einer zukiinftigen Liuterung.

Nur wer dies alles bedenkt, wird das Wertvolle und in gewissem Maf}
Binzigartige der ,,Strahlungen® zu wiirdigen wissen. Nur ein solcher Leser
ist auch vorbereitet, dem letzten Buch des Dichters gegeniiberzutreten,
Wenn Jiinger selbst von dem ,verworrenen Gerdusch® spricht, das als
Antwort der Leser auf ihn eindringe, dann hat er damit die bisherige Wir-
kung von ,,Heliopolis richtig gekennzeichnet.

,,Heliopolis* bedeutet fiir jeden Leser wohl zuerst eine Enttiuschung.
Wer aus den Tagebiichern ersah, wie sich der Stil Jungers gelockert hatte,
wer von seinem Verlangen las, einmal rein zu ,erzihlen”, der konnte nur
feststellen, dafl Jinger zu der Weise der Capriccios und der ,,Marmor-
klippen® zuriickgekehrt sei. Gewifl ist die Sprache micht mehr iberall so
metallisch und streng gefiigt, aber im Ganzen ist ,,Heliopolis™ eine Weiter-
fithrung der Marmorklippen. Eine Fiille philosophischer, dsthetischer, po-
litischer Gespriche und Gedankenreihen erinnern an den Arbeiter, die
totale Mobilmachung, den Schmerz und andere Schriften.

Gewify haben die meisten Leser erwartet, Jinger werde die in ,,Strah-
lungen® und der Friedensschrift erreichte Auseinandersetzung iiber Gott,
den Glauben, das Christentum zu Ende bringen oder entscheidend weiter-
fithren. Das Jenseitige als Triger des Diesseits, das Ewige als Grund des
Zeitlichen, das' Unendliche als Biirge des Endlichen, Liebe und Gnade als
Uberwinder der Macht, das erhoffte (oder fiirchtete) man. ,,Heliopolis™ aber
verbleibt im menschlichen Bereich.

Statt dessen steigert Jiinger seine in den fritheren Schriften vorhandenen
Eigentiimlichkeiten und verwickelt die Verhiltnisse. Viele Leser werden
dem Buch fast verstindnislos gegeniiberstehen, zumal wenn sie nicht ge-
neigt sind, irgendwelche Gedankenarbeit daran zu setzen. Wer sich jedoch

11t



Hubert Becher

diese Mithe nicht verdrieflen Liflt, wird ,,Heliopolis* als ein Werk hochster
Geisteskraft schitzen. Ja, er wird Jiinger sogar dankbar dafiir sein, dafi
er den religiosen Bereich aus seiner Arbeit sozusagen ausgeschlossen hat.
Dieses Urteil mufl niher begriindet werden.

Ernst Jiinger fithrt in ,Heliopolis*“ .die Auseinandersetzung um das
Schicksal des Menschen iiber die in den Marmorklippen erreichte Stufe
hinaus. Hier wurde der Mensch in den lindlichen Gefilden einer siidlichen
Landschaft aufgesucht. Ackerbauer, Hirten und ihre Ordnung werden aus
den finstern Wildern heraus bedroht. Die Mordbanden des Oberforsters
zerstoren den Frieden, vernichten die Kultur, die im Kloster des Pater
Lampros ihre Krénung hat. Die handeltreibenden Stidte der Kiiste werden
auch in das Verderben hineingezogen; aber ihre innere geselischaftliche
Gestalt steht am Rand der Betrachtung. Sie spielen nur insofern eine Rolle,
als in ihren Mauern die menschliche Unterwelt besonders grof3 ist. Indem
diese sich mit den Banden des Oberforsters verbindet, vollendet sich der Sieg
der blutgierigen Gewalt. Aber neben dem Bésen lebt in der Stadt auch das
fromme Biirgertum, das sofort daran geht, unter Gebeten und Gesingen die
zerstérten Gotteshiduser wieder aufzubauen.

Heliopolis ist eine Stadt der Zukunft, Mittelpunkt eines grofien Staates
und in Handelsverbindung mit allen Lindern der Welt. Brot und Wein,
Milch und Honig sind die Nahrung nur mehr des Pater Foelix, der hoch
im Gebirge in einer Klause dic Bienenvélker betreut und gastlich die aus
der Stadt kommenden Ratsucher leiblich und geistig erquickt und stirkt.
Sonst aber herrscht das Gewoge der Grofstadt. Die moderne Technik hat
eine solche Vollendung erreicht, dafl man ihrer zuweilen Gberdriissig wird
und um der Erholung willen etwa mittags auf eine Insel fihrt, wo nach
altem Brauch der an den Hiigeln gewonnene Wein in kleinen Schenken ge-
trunken wird. i

Gerade die technischen Errungenschaften erschweren das Verstindnis
bei jedem Leser, dessen Phantasie sich die Fortschritte der Naturwissen-
schaften nicht vorzustellen vermag. Mit den Atomkriften und den Strah-
lungen von Licht und Elektrizitit geht der Mensch um, wie sein Vorfahre
in der Steinzeit mit Paustkeil und Knochenmesser. Es geniigt ein ,ein-
faches* Instrument, der Phonophor, um zu jeder Zeit mit irgend jemand ein
Gesprich zu filhren. Man kann durch das strahlungstechnisch beeinflufite
Glas das Sonnenlicht und die kiinstlichen Lichtquellen nach Belieben stirken
und schwichen bis zur vélligen Verdunkelung, kann jeden Grad. von
Energie gewinnen, kann sich auch gegen jede Strahlung abschirmen. Herde
und Ofen sind schon lingst iiberfliissig; thermische Metallverbindungen sind
an ihre Stelle getreten. Raketenflugzeuge sind etwas Alltagliches geworden,
elektrische Waffen und Ferntodmaschinen iiberholt. Man kann mit einem
Wort sagen, dafl der Mensch eine vollkommene Herrschaft iiber die Natur
erreicht hat. Soweit ihre Krifte dem Genuf}, dem kérperlichen wie dem
geistigen, dienen konnen, stehen sie jedem zur Verfiigung; soweit sie
Macht geben, sind sie in den Hinden der Hochmogenden. Die Wirtschaft
wird natiirlich staatlich gelenkt. Dabei aber haben die Regierenden die Ein-
sicht, das Alltigliche dem freien Markt zu iberlassen, um so wenigstens
den Schein personlicher Entscheidung zu wahren. Selbst die Wissenschaft

112



i Heliopolis

ist weithin mechanisiert. Kunstvolle Maschinen liefern automatisch allen
erwiinschten Stoff aus den Bibliotheken, Stapelhiusern des Wissens, das
bis ins Einzelne verzettelt ist.

Gewil sind das alles Zukunftstriume; aber das technische Weltbild
ist folgerichtig aus den Ansitzen unseres gegenwirtigen Zustandes ent-
wickelt und hat durchaus michts Unwahrscheinliches in sich. Allerdings
verbinden sich mit der Darstellung der technischen Welt Phantasien sym-
bolischer Art, wie die Ausfliige in die Kristallgebirge und die kosmischen
Riesenwilder, die den Bereich der Erdbewohner hinter sich lassen.

In dieser Welt also leben die Menschen, deren personlicher und gesell-
schaftlicher Stand Jiinger beschiftigt.

Ein furchtbarer dritter Weltkrieg hatte die ganze Erde verheert und fast
alle Behausungen der Menschen zerstért. Der siegende Regent mufite fest-
stellen, dafl sich trotz den grofilen Erschiitterungen die innere Gesinnung
seiner Untertanen nicht gewandelt habe. Er konnte zwar ohne Mihe die
Welt in eine Kolonie, d.h. in einen Bezirk, wo Sklaven gehorsamen, ver-
wandeln. ,,Doch luockt ihn kein Reg1ment das seiner Idee von Freiheit
widerspricht.”” Er hat sich deswegen in einen auflerirdischen Bereich ent-
fernt. Nur seine Beobachter bleiben in Heliopolis, Insgeheim bereitet er eine
neue Zeit und neue Triger und Vermittler seiner Anschauungen von Herr-
schaft und Menschen vor. Sie werden ihr Amt antreten, wenn die Heliopo-
litaner fiir seine Anschauungen reif geworden sind oder ihre Not so emp-
finden, daf} sie seine Freiheit annehmen koénnen. Denn er ist nicht willens,
nach Art des. Groflinquisitors Dostojewskis die Menschen zum Heil zu
zwingen.

An Stelle des eigentlichen Hermn regiert der Prokonsul den Staat. Er hat
die zerstorenden Waffen in Zwangsverwaltung genommen. Auch die Wirt-
schaft, das Geld und die Energie werden von ihm iiberwacht. Eine aus-
erwihlte Schar von Beamten und vor allem die Armee sind seine Stiitzen.
Die fithrenden Minner stammen aus dem ,,Burgenland®, wo noch die alte
aristokratische Uberlieferung lebendig ist und sich die chnstlueute in par
triarchalischer Untertanenbereitschaft um ihre geborenen Herren scharen.
Die Regierung selbst baut auf Gerechtigkeit und Ordnung auf im rein
inneren Erdenbereich. Der Prokonsul schiitzt die Schwachen und sichert
den ruhigen Fortgang des materiellen und geistigen Lebens, in das er még-
lichst wenig eingreift.

So konnte alles in schonster Ordnung sein, wenn nicht die unbindige
Leidenschaft eine Gegenpartei hervorgerufen hitte, die durch den Land-
vogt und seine Leute gefithrt wird. Er strebt nach Herrschaft und Macht
im Namen des Volkes. Verworfene Existenzen, die an jedem Genufl und an
jeder Zigellosigkeit Freude haben, die vergewaltigen und die Masse durch
ihr Wort betdren, erstreben von ihrer értlichen Befehlsstitte aus den Sturz
des Prokonsuls. Freiheit und Gliick sind die alten Schlagworte, denen die
Menge, die Masse vollig erlegen ist. In jedem Augenblick kann der Land-
vogt einen Aufstand anzetteln. Der Racheakt eines Parsen, dessen Volk
wie das jidische bei der Masse verhaflt ist, fithrt zu Mord und Plinderung.
Im ortlichen Biirgerkampf messen sich die Krifte der beiden Parteien,
Ein Waffenstillstand stellt zwar die Ruhe wieder her, aber neue Unruhen

8 Stimmen 146, 8 113



Hubert Becher

und Verwicklungen werden tiber Heliopolis hinaus internationale Ausmafie
annehmen.

Jinger ist der Meinung, die Tage des Prokonsuls und seiner Gerechtig-
keit seien gezihlt. Er wird die Masse nicht in Volk zurtickverwandeln
konnen. Die ihn stiitzenden Gruppen sind nicht einig, und ihn selbst
schwicht ein Zug der Unsicherheit.

Zu den Anhingern des Prokonsuls miissen im allgemeinen die Maure-
tanier gerechnet werden, die ,,Techniker der Macht™. Sie sind vollendete
Rationalisten des Herrschaftsbereiches, die alle Mittel, Einflul und Macht
zu gewinnen, kennen und einander zum sichern Erfolg zuordnen. Eine
innere moralische oder metaphysische Begriindung des Herrschafts-Dienst-
verhiltnisses kennen sie nicht. Darum kénnen Mauretanier auch im Dienste
des Landvogtes stehen; aber si¢ gehoren an sich mehr zum Prokonsul,
da sie keine ziigellosen GenieBer sind wie die Herren der Unterwelt.
Doch konnen sie nur als Hilfsvolker gelten, da sie sich in dem gleichen
Augenblick, in dem die Waage des Erfolges sich dem Landvogt zuneigt,
der siegenden Partei anschlieflen werden. A

Die eigentliche Stiitze des Prokonsuls ist das Heer, das auf den Augen-
blick wartet, den Landvogt zu vernichten. Mut und Ehre sind die Grund-
pfeiler des Soldatentums. Der Mut Zuflert sich in unbedingter Bereitschaft
und blindem Gehorsam, die genau so bereit sind, auf verlorenem Posten
zu stehen wie vor den Augen aller das Auflerste zu wagen. Die Ehre aber
stellt den Soldaten vor die eigentliche Entscheidung. Die gegebenen Ein-
zelverhiltnisse, die ein allgemeiner Befehl nicht beriicksichtigt, konnen
ein Handeln fordern, das sogar das genaue Gegenteil des ergangenen Be-
fehls darstellt. Wer das Ziel und den Sinn der erhaltenen Weisung be-
denkt, mufl den Mut haben, nach der Weisung Maria Theresias vorzu-
gehen, die eine eigene Auszeichnung fiir eine solche personliche Verant-
wortungsberecitschaft stiftete. Man hat darum auf der Kriegsschule von
Heliopolis eigene moraltheologische Vorlesungen eingerichtet. In der
groflartigen Dichtung ,Der Steg von Masirah” wird uns das Ringen um
den inneren Sinn des Soldatentums in seiner ganzen abgriindigen Tiefe
vorgefithrt. Der General ist Gegner der Erweichung des blinden Gehor-
sams durch die Moraltheologie. Es scheint ihm, als ob das Wesen des Sol-
daten zerstort werde, wenn die personlichen Empfindungen und Urteile des
Einzelfalls mit Vorbedacht einbezogen werden. ‘Br fiirchtet, dic Ent-
schlossenheit des Kampfers zu schwichen und die Schlagkraft der Armee
zu schmilern. P. Foelix gibt dem General Recht. So enthiillt sich die ganze
Fragwiirdigkeit und der niedere Rang des soldatischen Seins. Es ist nicht
in der Lage, das Unrechte und das Bose zu bannen. Der Kriegerstand ist
nicht fihig, die Welt und den Menschen zu ordnen.

Uber der Armee steht der Staatsmann, der Prokonsul, der fiir Allge-
meines und Binzelnes in gleicher Weise Sinn hat. Seine Herrschaft will
Gerechtigkeit, will das Recht der Starken und der Schwachen, will wirt-
schaftliche Bliite, will Kultur, Dichtung und Schénheit als Kronung des
menschlichen Daseins. Er selbst umgibt sich mit Dichtern und Kinstlern
und liebt es, in groflen Treibhiusern alle Wunder der Pflanzenwelt zw
sammeln, Das Erblithen einer seltenen Blume zu schen ist ihm wichtiger,

114



Heliopolis

als bei der Kunde von den blutigen Unruhen den Befehlsstand aufzusuchen.
Es macht ithm Freude, einer verfolgten Frau Schutz zu gewihren, und er
billigt es, daf} die staatlichen Machtmittel eingesetzt werden, um einen
ungliicklichen Gefangenen zu retten, den persénliche Bande mit einem
seiner Offiziere verkniipfen. Dieser Reichtum seines Wesens aber lifit ihn
auch ein wenig unsicher erscheinen. Er kann sich schwer, im gefihrlichen
Augenblick wahrscheinlich zu spit oder gar nicht entschlieflen, ein hoheres
Kulturgut zu opfern, um die miedriger stehende Ordnungsebene Macht
durch duflere Mittel zu sichern.

In dieser gefihrdeten Welt steht der junge Kommandant Lucius de Geer
als der eigentliche Mittelpunkt des Buches. Er wohnt im Palast des Pro-
konsuls und ist dem Heer zugeteilt, hat aber auch andere Auftrige po-
litischer und diplomatischer Natur zu iitbernehmen und zihlt den Kiinstler-
kreis des Hofes zu seinen Freunden. In Lucius treffen sich alle mensch-
lichen Bereiche. Er spiirt ihr Mifiverhiltnis und ihr Ungentigen. Als Sohn
des Burgenlandes steht er natiirlich der dunklen und blinden Macht des
Landvogtes und der Masse fern. Er erlebt aber auch in sich die Gefihrdung
durch das Untermenschliche. Pater Foelix hat es vermocht, ithn den sinn-
lichen Abenteuern zu entfremden, und so widerstrebt er auch einer letzten
Versuchung korperlicher Liebeswerbung. Tief bestiirzt ihn das Erlebnis,
in bose Gewalttat hineingezogen zu werden, als er im Auftrag des Generals
einen Gegenschlag gegen den Landvogt zu fithren hat. De Geer vor allem
ist es, der versucht, das Soldatentum durch Liuterung des Ehrbegriffes
zu erhéhen und das Soldatentum metaphysisch und moraltheologisch zu
unterbauen. Er muf} sich indes von Pater Foelix sagen lassen, dafl er hier
auf dem Irrweg ist.

So sucht er denn nach einer Erhebung des Menschlichen durch den Ein-
tritt in erhabenere Bezirke als die erfahrbare Welt. Zunsichst weifd er um
Einsichten, die etwa dem Dichter ,in den Pausen zufliegen® als Antwort
aus dem Unendlichen. In diesen Erkenntnissen nimmt der Mensch die Zu-
sammenhinge der Einzelerscheinungen wahr; der eigentliche Sinn des
Lebens enthiillt sich ihm. Er wird der Deuter der Welt und kann dann
auch seine Mitwelt auf eine hohere Stufe fithren. Diese ist durch groflere
Kraft ausgezeichnet. Die Geistesmacht erweist sich als stirker denn alle
irdischen Akte der Gewalt und Herrschaft.

In diese Ebene ist auch das Traum-leben einzuordnen. De Geer, d. h.
Junger, ist der Uberzeugung, dafl sich im Traum Gedankenginge zu-
sammenschieben, Gesichte auftauchen, die zwar der spiteren Priifung
bediirfen, in denen sich aber doch héhere Erkenntnisse ankiindigen. Der
Rausch, der dem Gebrauch von Reizmitteln folgt, ist nach Jinger eine
Quelle dhnlicher geistiger Entdeckungen. Ihr Rang und ihre Art sind je
nach dem Mittel verschieden. Natiirlich kénnen auch die Erlebnisse des
Rausches nur dann fruchtbar werden, wenn sie der Priifung und Besinnung
unterworfen werden. Jinger ist sich auch der Gefahr von Traum und
Rausch bewufit. Aber sein abenteuerndes Herz sucht sie immer wieder
auf. Die Fragwiirdigkeit dieser Auffassungen wird dem Leser und Beurteiler
nicht verborgen bleiben, selbst wenn er zum Teil Jinger recht geben mufl.

g* ik



Hubert Becher

Entscheidend ist die Auffassung, dafl der Menschengeist in eine geheim-
nisvolle hohere Welt hineinragt, die sich ihm nur hier und da erdffnet. Das
Wort des hl. Paulus, daf} die Erkenntnis der Menschen Stiickwerk sei und
ihn nur wie in einem Spiegel schauen lasse, hat auf den Dichter einen gro-
flen Bindruck gemacht. Dies erklirt auch seine Symbolfreudigkeit, die
seine Sprache zugleich erhellt und verhiillt.

Es ist das Schicksal des Menschen, sein Leben in einer steten Gefihrdung
zu verbringen. Er ist dem Zufall ausgeliefert; er rechnet mit dem Gliicks-
fall und weifl immer um die Méglichkeit der Enttiuschung. Von Wagnis
zu Wagnis geht er voran, getrieben von seinem inneren Stern, in der Hoff-
nung, das Leben zu bestehen. Es wire unmenschlich, sich ein Leben zu
denken, in dem er immer die einzelnen zufilligen Krifte kinnte, sie ein-
zuordnen und abzuwigen verméchte. Die der Dichtung eingefiigte Brzih-
lung Ortners gewmnt luer ihre Bedeutung. Man hat Jinger keinen Gefallen
getan, als man sic gesondert verdffentlichte. Denn sie ist mehr als ein
phantastisches Gebilde im Geist eines Poe. Der freventliche Versuch, das
Menschenlos der Unsicherheit zu tiberwinden, endet mit dem geistigen Zu-
sammenbruch: ,,Ich kehrte auch zur Kirche zuriick, in der ich dereinst
durch die Taufe aufgenommen war. Ich zihle zu denen, die die Weltangst,
zu den Altiren treibt. Ich folge den Geboten, erfiille das Gesetz. Doch
filhle ich im Innersten, dafl die Mysterien die Kraft verloren haben und
die Gebete nicht durchdringen. Es liegt kein Verdienst in meiner Gerech-
tigkeit. Ich fithle kein Echo in meiner Brust.*

Damit ist auch ein dritter Bezirk beriihrt, an dem der Mensch Anteil
hat und in dessen Kraftfeld er mit der hoheren Welt in Verbindung kommt.
Es ist Gott, dem sich der Mensch im Gebet nihert. Jinger meint, dafl
auch beim Beten, wenn sich die Hinde falten, eine Art von Magnetismus
splirbar sein miisse, wenn das Gebet durchdringen solle. Der Dichter hat
dabei nicht das Gegeniiber, Gott, im Auge, sondern die Verinderung und
den Zustand des Menschen selbst. Darauf beschrinkt sich die Sicht der
ganzen Dichtung. Christus wird in ihr nur genannt, insofern er Menschen-
sohn ist und das Urbild des Menschen verkorpert. Denn es ist Jingers Auf-
fassung, dafl jeder Mensch ein Abbild, eine Verpersénlichung der er-
habenen, allumfassenden Idee Mensch sei. Je mehr sich der wirkliche
Mensch dieser Idee annihert, desto vollendeter ist er, bis er Ab- und Urbild
zur Deckung bringt. Wie sich ,,der* Christ(us) und ,,ein* Christ verhalten,
so auch ,ein* Mensch und ,,der Mensch, zu dessen Fiille wir alle heran-
zuwachsen wiinschen.

Der Mensch reicht also mach Jiingers Uberzeugung in hohere geistige
Bezirke hinein, in denen die einzelnen Personen auch untereinander ver-
bunden sind und sogar Einflufl aufeinander zu nehmen vermogen. Diese
Gemeinschaft ist nicht in allem vollendet oder willkiirlich; etwas Geheim-
nisvolles verschattet die Bezichungen, deren Wirklichkeit deswegen aber
nicht abgeleugnet werden kann. Es scheint so, als ob die einzelnen Fiden
in jenem Reich zusammenlaufen, das uns nach dem Tod aufnimmt. Dort
wird alles geklirt; doch kénnen wir schon jetzt vieles nur durch den Bezug
auf jenseitige Wirklichkeit aufhellen. Dabei iiberschreitet Jinger aber nicht

116



Heliopolis

die Grenze des menschlichen Mafles und ruft nicht Engel oder Teufel zu
Hilfe, um den Zustand der Heliopolitaner zu erkldren.

Der Dichter ist der Ansicht, dafl die natiirliche Gerechtigkeit und Ritter-
lichkeit, der Sinn fiir das Musische und Schéne nicht geniigen, um die in
der Welt liegenden Spannungen und Gegensitze im Gleichgewicht zu
halten. Sein Lucius de Geer hat dies in sich erfahren. Da er nicht an einem
letzten Sinn alles Geschehens und einer letzten Ordnung zweifeln kann,
ist fir ihn in Heliopolis kein Platz mehr. Der Kommandant wendet sich
darum der Ordnung des Regenten zu, der wie ein neuer Noah eine necue
Lichtmacht verkérpert. Die Grundkraft dieser Herrschaft ist die Liebe,
die das Opfer kennt und die das Schwache, Unterdriickte aufnimmt und
tragt und so auch ihm gerecht wird. Die Liebe, angefangen vom Verhilt-
nis zwischen Mann und Frau, in denen Geistiges und Leibliches eine Ein-
heit werden, durchflutet alle menschlichen Beziehungen. Es herrscht micht
das Rationale und Technische, sondern etwas Irrationales, das in der Frei-
heit gipfelt und sein Vor- und Urbild im Wort ,,Vater™ hat.

Als Vertreter dieser Anschauungen erscheinen in der Dichtung Phares,
der Beobachter des Regenten, und Pater Foelix, der ,zu den sehr fernen,
erhabenen Gestalten, die sich der Welt und ihren Wirren entzogen haben,
in Verbindung stand.” Insofern er zugleich am meisten mit der urspring-
lichen Natur lebt und selbst bei seinen Bienenvolkern beobachtet, wie nicht
das blinde Gesetz, sondern die Liebeskraft ihr Sein bestimmt, vereint er
harmonisch Natur und Geist.

Daf} der unendliche Gott der letzte Urgrund dieser Ordnung sei, bedarf
keines Beweises. Aber dieser Gott ist der ,metaphysische®, nicht der ,,re-
ligiose“ Gott, der geglaubt wird. Von Religion und Priestertum ist im
Buch nur selten und nur andeutungsweise die Rede. Das Beten wird unter
der Riicksicht seines Binflusses auf die menschliche Form betrachtet. Chri-
stus ist Menschensohn. P. Foelix spendet zwar die christlichen Sakramente,
aber ihre iibernatiirliche Bedeutung bleibt auflerhalb des Gesichtskreises.
Es ist auch einmal von einer Priesterschaft die Rede, ,,die zwar die unge-
heuren Krifte des Glaubens kennt, doch ihnen nicht unterworfen ist.” Das
soll wohl bedeuten, dafl sie diese Glaubenskrifte micht entbindet. Sie
stirkt ihre Schiitzlinge nicht dadurch, dafl sie ihnen die im strengen Sinn
iibernatiirlichen Krifte vermittelt. Thre hohe Ubersicht macht sie nur zu
,,Vollendern des hochsten Angriffs, den die Technik wagen kann und den
der heilige Ignatius begonnen hat“. Der Jesuitenorden, auf den hier ange-
spielt wird, erscheint wie im ,,Arbeiter” nur als menschliche Organisation,
die mit den Augen des Technikers geschen wird. Vertreter dieser Priester-
schaft ist auch P. Foelix. Jinger sagt von ihm: ,,Bs war ein Zeichen seiner
Stiarke, dafl er auch auf den Glauben micht einwirkte: Er liebte alle Men-
schen und suchte sie zu kriftigen in threm Sein. So hatte er es auch fir
recht befunden, dafl Budur (die Braut de Geers) beim angestammten
Dogma blieb. ,Thr geht in Reiche (des Regenten), in denen nicht nur der
Unterschied der Nationen sich aufldst, sondern in welchem auch das Ge-
meinte, gleich einem Bogen die Trennung der Meinung tberbrickt.”

Jinger hilt diese Linie, die vom eigentlich Religidsen absieht, auch
dort ein, wo er von anderen Formen der Gottesverchrung spricht, wie von

117



Hubert Becher

den Parsen. Er zieht nur das in den Kreis der Betrachtung, was an Auf-
fassungen vom Menschen und der Vollkommenheit des menschlichen
Geistes in ihnen lebendig ist.

Dies besagt indes micht die Leugnung der Religion. Das Gefithl, Jinger
stehe ihr etwas fremd gegeniiber, wird man nicht verhehlen diirfen. Man
kann aber zugleich behaupten, dafl der Dichter diesem hochsten Bereich
der Wirklichkeit, die auch die Moglichkeit und Tatsachen der héchsten
Offenbarung in Christus dem Gottessohn und Erléser mit einschliefit,
cine ehrfinrchtige Aufmerksamkeit schenkt. Immer wieder spiirt man die
Vorsicht und das Bemiihen, sich selbst und dem Leser ein Gebiet offenzu-
halten, das stirkere und entscheidendere Anspriiche stellt als alle Bezirke
des mit dem Korper verbundenen Geistes.

In einer Zeit, in der der religiose Roman modern geworden ist, in der
Gott und seine Gnade wie der Teufel und seine Verfithrung so leicht
herbeigeholt werden, ist dies ebenso auffallend wie begriiflenswert. Denn
wer wollte leugnen, dafl die ,,Erweiterung des dichterischen Raumes* um
das Ubernatiirliche (vgl. diese Zeitschrift, Bd. 143 [1948] 26—35) mit-
unter zu leichtfertiger Ehrfurchtslosigkeit fithrte! Man kann sogar von
ciner Bedrohung des Irdischen sprechen und mufl Jinger dankbar sein,
dafl er mit grofler Sorgfalt die einzelnen Bezirke des Vorreligiosen oder
Vortheologischen abgrenzt und in ihrer eigenen Bedingtheit und in ihrem
Ungenligen vorstellt. Auflerdem erscheinen in dem modernen Roman gar
zu leicht Gott und der Teufel als zwei auf derselben Stufen stehende Ge-
genspieler. Sie sind wie zwei Urmichte. In Wirklichkeit aber steht der aus
seiner Ordnung herausgefallene bose Geist unter der Natur und wirkt,
wenn auch mit hoher Macht, nur zerstérend als Geist der Tiefe.

Heliopolis ist kein Roman. Nach Jiingers eigenen Worten mufl dieser
»universal sein, das heiflt, er mufl zur Welt als Ganzem in Bezichung
stehen. Er kann nicht wissenschaftlich, nicht historisch, micht psychologisch,
nicht sozial, ja selbst micht theologisch sein, obwohl keines dieser Themen
von ihm ausgeschlossen ist. Heliopolis ist nicht das Werk einer reinem
dichterischen Gattung. Man koénnte die Dichtung eine anthropologische
These in der Form einer Erzihlung nennen. Was an einem Roman zu ta-
deln wire, darf hier gestattet sein und kann Jinger nicht zum Vorwurf
gemacht werden. Trotzdem bleibt der Wunsch, Jinger mdge zur reinen
dichterischen Kunst kommen. :

Heliopolis ist ein Gemiilde unseres gesellschaftlichen und politischen
Zustandes, das an drohender Eindringlichkeit, an kithnem Gedankenflug
und manchmal unerhérter Sprachgewalt seinesgleichen sucht. Vor seinen
Vorziigen verschwinden die leicht zu karikierenden Eigentiimlichkeiten wie
die eingeschobenen Beobachtungen der Tier- und Pflanzenwelt, die Lust
am Absonderlichen, Erlesenen, Aparten in Wort und Bild.

Schwerwiegend sind indes zwei Vorbehalte, die wir der Dichtung gegen-
iiber machen miissen. Es scheint uns berechtigt zu sein, nur das Natur-
hafte des Menschen und der menschlichen Gesellschaft darzustellen,
Wertvoll ist es, daf} Jinger die Untersuchung bis in jene Hohe des Gei-
stigen treibt, in der Erscheinungen wie das zweite Gesicht und andere ge-
meinhin parapsychologisch genannte Tatsachen auftreten. Es gibt nicht

118



Heliopolis

nur eine animalische, sondern auch eine spirituelle Massen- oder Gemein-
schaftskraft. Aber es ist sehr zu befiirchten, daf} ein Dichter sich so dem
Reinnatiirlichen verhaftet, dafl er die tatsichlich vorhandene Verbindung
von Menschlichem und Géttlichem, von Natur und Ubernatur aus dem
Auge verliert. Wie der Mathematiker in seinem Begriff des Unendlichen
beim Indefiniten stehenbleibt und das wesenhaft Unendliche als aufler
seinem Bereich stehend ausschaltet, so besteht die Gefahr, dafl Jinger
im Bemiihen, alle Beziige und alles Beziehbare auszukosten, nicht mehr
Zeit und Kraft findet, das An-sich-Absolute zu sehen, und sein Hineinragen,
in diese Welt verkennt. Der Mensch, der ,,irgendwie Alles™ ist, hat sich
weniger um die Einzelabgrenzungen zu bemiihen, als um die Anerkennung
und Ausschépfung des ,,Das Wort ist Fleisch geworden in seiner vollen
Glaubensfille.

An diesem Punkt entsteht ein zweiter Vorbehalt. Fiir Jinger, wie fiir
jeden Protestanten, ist der Glaube und der gesamte Glaubensbereich eine
wesentlich neue Welt, die durch einen tiefen, uniibersteigbaren Abgrund
von der Natur und der Metaphysik getrennt ist. Es ist ¢in Sprung ins Dun-
kel notwendig, der in aller Strenge gesehen, das Hiiben zu nichts werden
l48t, wenn man das Driiben betritt. Nach katholischer Auffassung aber be-
deutet das Reich der Natur und des matiirlichen Geistes in seinem ge-
samten Umfang eine wahrhafte Vorbereitung und Vorbedingung fiir die Ver-
wirklichung des Glaubensaktes und des Glaubenslebens. Die iibernatiirliche
Gnade Gottes iiberbriickt eigentlich und wahrhaft die Grenze zwischen
Schopfer und Geschopf, verwandelt und erhsht das Naturhafte, ohne
daf} ein Gemisch entstinde. Wie Jiinger den Trugschlufl Kants iiberwand,
der die Erscheinung und das metaphysische Sein wesenhaft trennte, miifite
er auch diesen lutherischen Irrtum erkennen, der letztlich der Ursprung
des Kantschen Irrweges war. Der beste Deuter Jingers, Gerhard Nebel,?
bejaht mit Recht, daf3 Jinger die Verschmelzung, den ,transzendenten
Brei der Mystik* nicht schitzt. Aber auch’ er teilt die seiner Glaubensiiber-
zeugung entstammende Meinung, daff beim Verhiltnis von Glaube und
Wissen, Natur und Ubernatur nur das Entweder-Oder, d.h. Vermengung
oder Trennung moglich sei.

Junger hat in Heliopolis sein blsh\,rlges Werk mit grofler Kraft hoher
gefiihrt. Die letzte freie Entscheidung ist in groflere Nihe geriickt als je
zuvor. Von ihr hingt es ab, ob Jiinger zu einer aufbauenden Kraft wird.

2 Ernst Jiinger, Abenteuer des Geistes. Von Gerhard Nebel. (379 S.) Wuppertal 1949,
Marées-Verlag. Leinen DM 9.60. Nebel unterzicht Leben und Werk Jiingers einer ein-
dringlichen Untersuchung, Jedes Kapitel beginnt mit einer sehr sorgfiltigen und dankbar
begriifiten Zusammenstellung von Texten des Dichters, die dann bis ins Binzelne ergriindet
werden. Vom gliubig christlichem Standpunkt aus priift er vorsichtig und ausfithrlich die
Anschauungen des Dichters, wobei Zusammenhang und Entwicklung des Jiingerschen Wer-
kes deutlich werden. Weniger gefillt es, wie Nebel in (begreiflicher) leidenschaftlicher
Form gegen die nach 1945 wirksamen #uBeren Machte und ihr Vorangehen Stellung
nimmt. Es nimmt dem Buch die sachliche Ruhe und Heiterkeit, die der Haltung Junccrs
entspriiche,

.18



