Naturrecht und Menschenrechte
Von PAUL ROTH

In der Schiilerszene des ersten Teils des Faust legt Goethe dem Mephisto
die Auflerung von den ,,Gesetz’ und Rechten* in den Mund, die sich ,,wie
eine ewige Krankheit forterben®, und denen gegeniibergestellt wird das
»Recht, das mit uns geboren wird*, von dem ,,leider nie die Erage® sei.
Goethe hat in Leipzig und in Strafiburg Jura studiert und war seinem Beruf
nach Jurist, als er im Urfaust diese Szene schrieb. Es ist daher anzunehmen,
dafl er mit dieser Stellungnahme des Mephisto zur Jurisprudenz klare juri-
stische Begriffe verband, das heifit, daf} er, in juristischer Terminologie aus-
gedriickt, positives Recht und Naturrecht einander gegeniiberstellen wollte.

Von dem, was Naturrecht ist, wird im allgemeinen jeder eine Vorstellung
haben, und mehr noch von den auf Grund des Naturrechts dem einzelnen zu-
stehenden Menschenrechten, etwa in dem Sinne der Riitliszene des Tell, wo
die Rede ist von den ,,ew’gen Rechten, die droben hangen, unveriuflerlich
und unzerbrechlich®. Schwieriger wird das Problem, wenn iiber derartige
allgemeine Vorstellungen hinaus Ursprung, Rechtfertigung, Inhalt und Ten-
denz des Naturrechts genau dargelegt werden soll, zumal in dieser Hinsicht
keine einheitliche Meinung besteht, sondern verschiedene Systeme des Na-
turrechts aufgestellt worden sind. So spricht z. B. Veit in seinem lesenswer-
ten Aufsatz liber ,,Die geistesgeschichtliche Situation des Naturrechts*! von
scholastischem, absolutistischem, aufklirerischem und rationalem Naturrecht.
Merschmann unterscheidet in seiner Schrift ,,Die dreifache Gerechtigkeit*
eine theistische, eine atheistische und eine deistische Losung des naturrecht-
lichen Problems.? Das ,,Worterbuch der philosophischen Begriffe®, das sich
zur nationalsozialistischen Zeit eine Umarbeitung gefallen lassen mufite, kennt
drei ,,Abarten” des Naturrechts, niamlich die christlich-katholische, die ratio-
nal-aufklirerische und die rassisch-volkische.3

Eine Klirung der verschiedenartigen Auffassungen des Naturrechts wird
sich am besten aus einer Betrachtung ihrer geschichtlichen Entwicklung er-
geben. Dabei soll ausgegangen werden von dem Naturrecht in seiner weite-
sten Fassung als matiirliches Sittengesetz (lex naturalis), das nach christ-
licher Anschauung das ,,ins Menschenherz geschricbene Gottesgesctz® vor-
stellt.* Das Naturrecht im engeren Sinne (ius naturale) wiirden dann diejeni-
gen Sitze des nmatiirlichen Sittengesetzes bilden, die sich auf die Ord-
nung des gesellschaftlichen Zusammenlebens beziehen;5 die deutsche Bezeich-

1 In der Zeitschrift ,Merkur®, 1. Jahrg.,, 1947, Heft 3.

2 Helt 3/4»fder Serie ,Politik der christlichen Verantwortung®, Recklinghausen 1946,
s OSS A0,

S Her. von Hoffmeister, Leipzig 1944, im Artikel , Rechtsphilosophie”. — Vgl. hierzu
auch ,,Das nationalsozialistische Rechtssystem und das Naturrecht” in Beyer, Rechts-
philosophische Besinnung, Karlsruhe 1947, S. 45 ff,

4 Grabmann, Thomas von Aquin, Minchen und Kempten 1946, S. 156.

® Morsdorf-Eichmann, Lehrbuch des Kirchenrechts, 1. Bd., Paderborn 1949, S, 15.

412



Naturrecht und Menschenrechte

nung des ius naturale als Naturrecht stammt von Leibniz. Von einer weiteren
Fassung des naturrechtlichen Begriffs auszugehen, ist schon deshalb ange-
zeigt, weil die christlich-scholastische Wissenschaft das Naturrecht in diesem
Rahmen der Moral behandelt und hierbei vielfach lex naturalis und ius natu-
rale gleichsetzt. Bbenso geht die antike Philosophie bei der Erdrterung des
Problems des Naturrechts von allgemeinen ethischen Gesichtspunkten aus.

Bereits im fiinften vorchristlichen Jahrhundert beginnt in der griechischen
Philosophie die Brorterung des Problems der Sittlichkeit. In dieser Zeit wird
unterschieden zwischen ewigen, allgemeingiiltigen, durch die Natur — et
bestimmten Gesetzen und voriibergehenden, durch menschliche Satzung —
vépd — gegebenen Vorschriften. Die Gotter — so lehrt z. B. Protagoras
(480—410) nach der Uberlicferung durch Plato — haben allen Menschenl
gleichmiBig Gerechtigkeitssinn und sittliche Scheu gegeben. Diese sittlichen
Grundgefiihle konnen freilich in Widerspruch kommen zu menschlichen Sat-
zungen. Der Konflikt der Antigone, der von Sophokles bis zur Gegenwart
immer wieder dramatisiert worden ist, zeigt, welches Recht die griechische
Ethik in solchen Fillen als das hohere ansah. :

Es konnte scheinen,als lige diese vorzweieinhalb Jahrtausenden gepflogene
Erorterung naturrechtlicher Fragen fiir uns weit ab. Aber es fiihrt eine grofie
Linie von der griechischen Antike bis zum Vollender der christlichen Moral-
philosophie, dem heiligen Thomas von Aquin, eine Linie, die Aristoteles, die
Stoa und Cicero mit den frithchristlichen Kirchenvitern und dem heiligen
Augustinus verbindet. Wie schon iltere griechische Philosophen teilt auch
Aristoteles das im Staate geltende Recht ein in ein natiirliches und ein mensch-
liches. Die Ethik der Stoiker sieht in der Sittlichkeit die Ubereinstimmung
mit der Natur und schreibt als ethische Pflicht vor, ein natur- und vernunft-
gemifes Leben zu fiihren. Der stoischen Ethik — so urteilt Windelband® —
gebiihrt der Ruhm, fiir die hochsten Werte des sittlichen Lebens des Alter-
tums die beste Darstellung gefunden zu haben, nimlich den , Bigenwert der
moralischen Persénlichkeit, die Unterordnung des einzelnen unter ein gottli-
ches Weltgesetz, seine Einordnung in einen idealen Zusammenhang der Gei-
ster®.

Die Bedeutung Ciceros als Staatsmann ist umstritten. Aber unbestreitbar
ist sein Verdienst, in der rémischen Jurisprudenz den Gedanken durchgesstat
zu haben, daf eine sittliche Weltordnung das Verhiltnis der Menschen zu-
einander bestimmt und dafl dieses Vernunftgebot ihnen allen eingeboren ist.
Aus diesem allgiiltigen und unverinderlichen Naturgesetz — lex naturae —
leiten sich die Gebote der Sittlichkeit im allgemeinen, insbesondere diejenigen
der menschlichen Lebensgemeinschaft als ius naturale ab. :

Unzweifelhaft enthilt der Naturrechtsgedanke der Antike bereits mono-
theistische Vorstellungen. Aber erst der heilige Augustinus gibt dem Natur-
recht die feste metaphysisch-theistische Grundlage, indem er das Weltgesetz

6 Windelband-Heimsoeth, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, Tibingen 1948,
S. 147.

413



Paul Roth

als lex aeterna auf den Willen Gottes zuriickfihrt, und in der Philosophie des
heiligen Thomas, der die griechischen und rémischen Klassiker, vor allem
Aristoteles, heranzieht und verwertet, findet die christliche Lehre vom Natur-
recht schliefilich ihren Abschlufl und ihre Krénung. Sie 1afit sich folgender-
maflen zusammenfassen:?

Seinem Wesen nach ist das Naturrecht Ausfluf} des hichsten gesetzgeben-
den Willens, der ratio divina, und damit géttliches Recht. Daraus folgt, dafl
es allgemein giiltig und unverinderlich ist und dafl es dem menschlichen
Recht gegeniiber als Norm im positiven wie im negativen Sinne anzusehen
ist. Das menschliche Recht, das als Gesetz oder als Gewohnheitsrecht be-
stehen kann, hat also seine Grundlage im natiirlichen Recht. Den objektiven
_ Inhalt des natiirlichen Rechts bilden zwei Klassen allgemeiner matiirlicher
Gesetze, die obersten, allgemeinsten durch die Vernunft erkennbaren und auf
die Unterscheidung von Gut und Bose gerichteten Gesetzesnormen einer-
scits und die daraus unmittelbar abgeleiteten Naturgebote anderseits, die die
Moralordnung im Verhiltnis des Menschen zu Gott und zu seinen Mitmen-
schen, also als Glied der menschlichen Gesellschaft, regeln. Dieses natiirliche
Sittengesetz zu erkennen, ist die menschliche Vernunft imstande. Der mensch-
lichen, immerhin unvollkommenen Vernunfterkenntnis kommt Gott zu Hilfe
durch das auf iibernatiirlicher Offenbarung beruhende positive gottliche
Recht, wie es im Dekalog oder in der Moral der Evangelien enthalten ist.

So ist bei Thomas das Naturrecht eingebaut in den Zusammenhang der
gesamten sittlichen Ordnung und der géttlichen Weltordnung. An diesem Zu-
sammenhang hilt aber die Rechtsphilosophie in ihrer weiteren Entwicklung
nicht fest. Mit dem Ausgang des Mittelalters 16st sich die Einheit des christ-
lichen Weltbildes mehr und mehr auf; die Naturrechtslehre wird zu einer
selbstindigen Disziplin und geht schliefilich ihre eigenen, von der christlichen,
ja, von der gottlichen Grundlage wegfithrenden Wege.

Als Begrinder der Naturrechtslehre im Sinne eines Teils der Rechts-
wissenschaft gilt Hugo Grotius mit seinem fiir die Entwicklung des Vélker-
rechts grundlegenden Werk ,,De iure belli ac pacis® von 1625. Wenn sich
Grotius die Aufgabe gestellt hatte, darzutun, dafl die Bezichungen zwischen
den Vélkern im Krieg wie im Frieden durch das Recht geregelt werden miif3-
ten, so konnte er nicht umhin, hierbei auf die ethische Grundlage eines natiir-
lichen Rechtes zuriickzugreifen. Denn Normen und Satzungen im Sinne eines
positiven, formulierten, gesetzten Rechtes waren hierfiir kaum vorhanden, ein
Mangel, der ja auch dem heutigen Vélkerrecht noch in hohem Mafle eignet.
Das Naturrecht aber, das Grotius seiner Lehre als Basis zugrunde legt, er-
klirt er als ,,dictatum rectae rationis, als bindende, unabinderliche Vor-
schrift der gesunden Vernunft, und da Gott der Schopfer der Natur ist, ist
auch fiir Grotius der géttliche Ursprung des Naturrechts gegeben.® So finden

7 Unter Verwertung des Aufsatzes von P. Cathrein iiber Naturrecht im Staatslexikon,

3. Aufl. (Freiburg)
8 Grotius a. a. O., Buch I, Kap. 1, X.

414



Naturrecht und Menschenrechte

wir bei Grotius noch keine grundsitzliche Abwendung von dem chiristlichen
Naturrechtsgedanken. Er war auch, zwar Sozinianer, doch gléubiger prote-
stantischer Christ. Aber mit Recht hat Hazard in seinem Buch ,,La crise de
la conscience européenne’ hervorgehoben, dafl bei Grotius sich in der Gegen-
iiberstellung Natur—Gott die Wendung vorbereitet ,,von der Ordnung durch
die Vorsehung zu einer Ordnung durch die Menschen®.?

Auf der Basis der Lehren von Grotius wird nun das Naturrecht zu einer
selbstiandigen Wissenschaft. In Deutschland fithrt sie Pufendorf 1661 an der
Universitit Heidelberg ein. In seinem 1672 erschienenen Werk ,,De iure na-
turae et gentium® stiitzt er sich auf Grotius, aber auch auf den Englinder
Hobbes (1588—1679), der, von wesentlich materialistischen Prinzipien aus-
gehend, die Entstehung der menschlichen Gesellschaft durch einen Vertrag
ihrer Glieder erkliren will und auf dieser Grundlage die Rechtslehre als eine
beweisbare Wissenschaft hinstellt. So entwickelte Pufendorf in »geometri-
scher® Methode die Lehre, dafl ,,der Selbsterhaltungstricb des Individuums
sich verniinftiger und erfolgreicher Weise nur in der Befriedigung des Ge-
selligkeitsbediirfnisses erfiillen konne™.10 Zwar stammt die Vernunft des
Menschen zur Erkenntnis dieses natiirlichen Rechtes und dessen verbindlicher
Kraft von Gott. Aber die Vernunft findet die Gebote dieses Rechtes nicht in
der Betrachtung des Wesens Gottes, sondern der Natur des Menschen, und sie
beschrinkt diese Gebote auf das diesseitige Leben. So wird bei Pufendort, der
iibrigens ein blinder Hasser des Katholizismus und des Papsttums war, bereits
der Beginn einer Entwicklung des Naturrechts deutlich, die tiber Rationalis-
mus, Deismus, Aufklirung und Materialismus bis zu einer Entartung in
einem blofien Rechtsindividualismus fiihrte.

In Deutschland verlief die Entwicklung iiber Thomasius, Leibniz, Wolf
zu Kant und Fichte im Sinne einer idealistischen Philosophie, wihrend in der
Naturrechtslehre Englands und Frankreichs materialistische und utilitari-
stische Prinzipien in den Vordergrund traten. Rousseau gab in Frankreich
dem Naturrechtsgedanken eine politisch-revolutionire Tendenz. Kant machte
die Rechtsordnung durch die restlose Trennung von Recht und Moral zu
cinem Vernunftsystem mit dem Ziel moglichst weitgehender individueller
Freiheit. So begriinden Philosophen und philosophische Schulen das Natur-
recht je nach ihren weltanschaulichen Voraussetzungen, wobel in der Ausge-
staltung in zunechmendem Mafle politische Bestrebungen eine Rolle spielten.
Es ist begreiflich, daf§ diese Auflosung der festen metaphysischen Grundlage
des Naturrechts zu einer weitgehenden Zersplitterung fithrte und dafy alle
die bereits genannten Formen rationalistischen, deistischen, absolutistischen,
liberalistischen Naturrechtes bis herab zum nationalsozialistischen auftreten.

' Damit aber verlor das Naturrecht die Einheitlichkeit und Uberzeugungs-
kraft, die es als auf den Universititen gelehrte Wissenschaft haben sollte, und
es erlag der Kritik und dem Vorstofl der rechtshistorischen Schule, die sich

9 Deutsch: Die Krise des europiischen Geistes, Hamburg 1939, S.:318:
10 Windelband-Heimsoeth, a. a. O, S. 363.

415



fau.l Roth

unter Fithrung Savignys um die Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelte und
als einzige Rechtsquelle die Geschichte anerkannte. Das Naturrecht ver-
schwand als eine an den Universititen gelehrte Disziplin, ja, aus der Reihe
der philosophischen Wissenschaften. Hegels Lehre von der Allmacht des
Staates, die diesen auch zu der einzigen Rechtsquelle machte, wirkte im glei-
chen Sinne. Natiirlich verschwanden mit der Ablehnung des Naturrechts
nicht alle philosophischen Betrachtungen aus der Jurisprudenz. Es entwickelte
sich vielmehr schon wenige Jahrzehnte spiter in zunehmendem Mafle die
Rechtsphilosophie, die aber, gerade weil sie das Naturrecht aufler Betracht
liel, weder zu einheitlichen noch zu befriedigenden Ergebnissen kam. Be-
merkenswerterweise ist aber in neuerer und vor allem in dér jiingsten Zeif
. eine starke Hinwendung zum Naturrecht festzustellen 11 Dies ist ohne Zweifel
eine Erscheinung von grofier philosophischer, staatsrechtlicher und politischer
Bedeutung, die in groflerem geistesgeschichtlichen Zusammenhang gesehen
werden mufl. Eines der Glieder dieses Zusammenhangs ist die Betonung der
Menschenrechte.

Recht ist, was der Gerechtigkeit entspricht. Daraus ergibt sich, dafl der Be-
griff des Rechtes zwei Seiten hat. Objektiv umfafit er die Rechtsnormen, das
Gesetz, subjektiv die dem einzelnen zustehenden Rechtsanspriiche. In diesem
Sinne kann man sagen, dafl die Menschenrechte die den Individuen auf Grund
des Naturrechts zustehenden urspriinglichen und unabdingbaren Rechtsan-
spriiche sind.

- Von Hertling (1843—1919), Philosoph, Politiker und Staatsmann, ein her-
vorragender Kenner der scholastischen Metaphysik und Anhinger des Na-
turrechts, gibt in seiner kleinen Schrift ,,Recht, Staat und Gesellschaft12 in
diesem Sinne eine ansprechende Ableitung der wichtigsten Menschenrechte.
Hertling geht hierbei aus von den Begriffen der Personlichkeit und der Frei-
heit und leitet aus jedem dieser beiden Begriffe eine Reihe einzelner Rechte ab.
Als Personlichkeit steht der Mensch im Gemeinschaftsleben und hat den An-
spruch, dafl das Recht ihn schiitze; dies ist ,,das eigentliche Urrecht des Men-
schen®. Daraus folgt zunichstdasRechtder physischenExistenz, der Anspruch
auf Schutz durch den Staat oder néotigenfalls auf Selbsthilfe. Dieses Recht
bezieht sich aber nicht nur auf die Abwehr von Schidigung, sondern bedeutet
den Anspruch auf das, was zur Fristung des Lebens unentbehrlich ist, Hier-
aus ergibt sich weiter das Recht, sich die Krifte und Fihigkeiten anzueignen,
die fiir einen geordneten Lebensunterhalt dienlich sind, damit in gewissem
Sinne auch das Recht auf Arbeit.

Eine zweite Gruppe von Menschenrechten leitet Hertling aus dem Begriff
der Freiheit her, die dem Menschen als einem geistig-sittlichen Wesen eignet.

11 Vgl. z. B. Rommen, Die ewige Wiederkehr des Naturrechts, Leipzig 1936. — Brunner,
Gerechtigkeit, Ziirich 1943. — Coing, Die obersten Grundsitze des Rechts. Ein Versuch
zur Neugriindung des Naturrechts, Frankfurt 1947. — G. Stadtmiiller, Das Naturrecht,
Recklinghausen 1948. — Siisterhenn, Das Problem des Naturrechts, im Juniheft 1946 der
Zeitschrift ,,Begegnung®.

12 Kempten und Miinchen, 1906, S. 85 ff.

416



Naturrecht und Menschenrechte

Als vornehmstes dieser Rechte nennt Hertling an erster Stelle das Recht der
religidsen Freiheit. Erst danach fithrt Hertling die Freiheitsrechte an, an die
man gewdhnlich zunichst denkt, nimlich die persdnliche Sicherheit, die Un-
antastbarkeit der Person und den Schutz gegen Freiheitsberaubung, womit
der Schutz des Hausfriedens, das Hausrecht, in Verbindung steht. Berufsfrei-
heit und Vereinigungsrecht schliefen diese Liste der aus dem Begriff der
Freiheit der Person folgenden Rechte ab. Wenn aber auch, so bemerkt Hert-
ling abschlieflend, alle Menschen gleich sind in Bezug auf die moralische
Wiirde der Menschennatur, so bestehen Ungleichheiten gesellschaftlicher Art,
nicht nur von Alter und Geschlecht, sondern auch von Fihigkeiten, Neigungen,
Bediirfnissen und schliefllich Besitz. ,,Die gleiche Menschenwiirde, die allen
zukommt, schliefit nicht zugleich fiir alle den gleichen Anspruch auf Besitz
und Genuf} ein.*“13

Wie die Motivierung und der philosophische Aufbau des Naturrechts, so
hat auch der Begriff der Menschenrechte Wandlungen auf Grund philosophi-
scher und soziologischer Lehren erfahren, bis er in den Mittelpunkt politischer
und gesellschaftlicher Umwiilzungen gelangte, ja, zum politischen Schlagwort
wurde. Formulierungen von Anspriichen und Rechten der Untertanen gegen-
tiber der Staatsgewalt oder der Krone hat es schon friih gegeben. Die be-
riihmte Magna Charta Englands vom Jahre 1215 legte die Vorrechte fest,
die der englische Konig dem Adel und der Geistlichkeit zugestehen mufite,
umfafit also wegen dieses feudalen Charakters noch nicht den Begriff einer
modernen Verfassung. Die zwolf Artikel der Bauernkriege formulierten wirt-
schaftliche und rechtliche Forderungen. Die Theorien der Monarchomachen
in England und Frankreich im 16. und 17. Jahrhundert suchten das héhere
Recht des Volkes gegeniiber dem Absolutismus der Monarchen nachzuweisen.
In England, dessen Parlament im Jahre 1649 dén Kénig Karl I. auf das Scha-
fott schickte, wurden nicht nur die Befugnisse eben dieses Parlaments, son-
dern auch die Rechte der Individuen in beriihmt gewordenen Erklirungen
niedergelegt, von denen z. B. das Staatsgrundgesetz der Habeas-Corpus-Akte
von 1689, das jede Person gegen willkiirliche Festnahme schiitzt, noch heute
in Kraft ist. Aber erst die Aufklirung des 18. Jahrhunderts macht die Frage
der Menschenrechte — auch die Bezeichnung stammt aus jener Zeit — zu
einer systematisch durchgearbeiteten und programmatisch vertretenen poli-
tisch-revolutioniren Forderung. Mit den englischen Philosophen Hobbes und
Locke ist hier in erster Linie Jean-Jaques Rousseau zu nennen.

1753 hatte die Akademie von Dijon die Preisfrage gestellt, ,,was der Ut-
sprung der Ungleichheit unter den Menschen sei und ob sie vom Naturgesetz
gerechtfertigt werde®. In seiner Beantwortung dieser Preisfrage stellt Rous-
seau die Theorie auf, dafy die Menschheit im Urzustand glicklich und ohne
Leid gelebt habe und daf Streit und Not erst infolge der Entwicklung der
Zivilisation und der Kultur entstehen, und er kommt schliefllich zu einer

18 Hertling a. a. O., S. 106,

27 Stimmen 146, 12 417



Paul Roth

Rechts- und Staatsphilosophie, die er in spiteren Schriften, besonders dem
Contrat social von 1762, weiter ausfithrt. Das Problem, das er hierbei zu 16sen
sucht, ist die Vereinbarkeit der dem Menschen als Naturrecht zustehenden
Freiheit mit dem Gesetzeszwang des Staates, der nun einmal bestehen muf3,
nachdem die Menschheit ihren natiirlichen Urzustand verlassen hat. Hierbei
legt Rousseau seiner staatsrechtlichen Auffassung die Theorie vom Staats-
vertrag zugrunide, die schon Grotius, Hobbes, Locke, Pufenrdorf und andere
entwickelt hatten, aber in einer besonderen und eigenartigen Form. Rousseau
nimmt an, dafl das Volk durch einen zwischen den einzelnen geschlossenen
Gesellschaftsvertrag — contrat social — als geordnete Gemeinschaft entsteht,
und diese ist nach ihm bereits der Staat. Die Souverinitat dieses Staates geht
also vom Volke aus, und im Grunde gehorcht jeder nur sich selbst. Der Ge-
meinwille, in dem die Staatshoheit in der Form der Gesetzgebung zum Aus-
druck kommt, hat seine Aufgabe und Grenze im Gemeinwohl. Seine Verfas-
sung zu bestimmen oder zu #ndern ist das souverine Volk jederzeit berech-
tigt. Rousseau denkt sich praktisch die Feststellung des Gemeinwillens —
ibrigens nur der Minner — in Volksversammlungen und ist daher Anhinger
eines Systems von Kleinstaaten.

Die grundlegenden Theorien Rousseaus vom Urzustand und vom Staats-
vertrag sind unhistorisch und falsch. Es ist daher erstaunlich, wenn auch in
der Geschichte durchaus nicht einmalig, da8 die auf derartig willkiirlichen
Theorien aufgebauten Lehren Rousseaus gewaltige Auswirkungen gehabt
haben, nicht nur in der Philosophie, sondern vor allem auf die Staatsumwil-
zungen und Revolutionen seiner und der nachfolgenden Zeit. Sie finden ihren
Niederschlag als feierliche Proklamierung von Grund- oder Menschenrechten
in den Verfassungsurkunden, die erst.von dieser Zeit ab als Ausdruck der
Volksrechte iiblich werden. Das erste Dokument dieser Art ist die in die Ver-
fassung der Vereinigten Staaten aufgenommene Declaration of rights vom
4. Juli 1776, mit der dreizehn, in Nordamerika bestehende Kolonien erklir-
ten, ,,daf} sie aller Bindungen an die britische Krone ledig sind und dafy auch
alle politische Bindung an Groflbritannien giinzlich aufgeldst ist und sein
soll. Diese Unabhingigkeitserklirung wird eingeleitet und begriindet mit
der Erklirung der Menschenrechte :14

»Wir halten die Wahrheit fiir selbstverstindlich, dafl alle Menschen gleich erschaffen
sind, daf} ihnen der Schopfer gewisse angeborene und unveriuflerliche Rechte verlichen
hat, darunter Leben, Freiheit und Streben nach Gliick, und daf}, um diese Rechte zu si-
chern, unter den Menschen Regierungen eingesetzt sind, ihre gerechte Macht von dem
Willen der Regierten erhalten, und dafi, so oft eine Regierungsform jene Zwecke zerstort,
das Volk das Recht hat, diese Regierung zu dndern, abzuschatfen und eine neue Regierung
einzusetzen und diese dann auf solche Grundsitze zu begriinden und ihre Macht in solcher
Form 2zu organisieren, wie es ihm am geeignetsten erscheint, um seine Sicherheit und sein

Gliick sicherzustellen.®
So erfolgte die erste politische Verkiindigung der Menschenrechte nicht in
Europa, sondern in Amerika, aber unter starkem Einfluf} der Lehren der

14 Zitiert nach ,,Alte amerikanische Dokumente zur Demokratie, Karlsruhe 1947,
Sk

418



Naturrecht und Menschenrechte

Aufklirung in England und Frankreich und des sich besonders in Frankreich
ausbreitenden Radikalismus. Die Sinnesart der puritanischen Bevélkerung
der amerikanischen Kolonien Englands mit ihrem stark ausgeprigten Indivi-
dualismus war ein giinstiger Nihrboden fiir diese Ideen. In Frankreich aber
kam es etwa ein Jahrzehnt spéter zur Revolution, und am 11. Juli 1789, drei
Tage vor dem als Beginn der Revolution geltenden Sturm auf die Bastille,
stellte Lafayette, der im amerikanischen Unabhingigkeitskrieg gegen die
Englinder gefochten hatte, in der franzgsischen Nationalversammlung den
Antrag, eine Erkldrung der Rechte #hnlich den nordamerikanischen Staaten
zu erlassen. Am 4. August 1789 beschlof§ die Nationalversammlung eine ,,Dé-
claration des droits de ’homme et du citoyen®, deren erste Punkte lauten:15

»1. Die Menschen werden frei und gleich an Rechten gebonen und bleiben es. Die gesell-
schaftlichen Auszeichnungen kénnen nur auf die gemeine Nitzlichkeit gegriindet sein.

2. Der Endzweck aller politischen Gesellschaft ist die Erhaltung der natiiclichen und un-
verjidhrbaren Menschenrechte. Diese Rechte sind die Freiheit, das Bigentum, die Sicherheit
und der Widerstand gegen Unterdriickung. :

3. Der Ursprung aller Souverinitit befindet sich wesentlich in der Nation. Keine Kérper-
schaft, kein cinzelner Biirger kann eine Gewalt ausiiben, die nicht ausdriicklich davon
ausgeht.” : :

Freiheit, so heifit es weiter, besteht darin, alles tun zu kénnen, was keinem
anderen schadet. Die Grenze bestimmt das Gesetz, das der Ausdruck des 5all-
gemeinen Willens® ist. Der ffentliche Dienst soll allen Biirgern gleichmiBig
zuganglich sein. Sicherheit gegen willkiirliche Verhaftung, geordnetes Ge-
richtsverfahren, Gedanken-, Rede- und Pressefreiheit werden verkiindet. Als
Zweck der Einsetzung einer ,,6ffentlichen Macht wird ausdriicklich die
»Verbiirgung der Menschen- und Biirgerrechte® bezeichnet.

Der Zusammenhang dieser franzésischen Formulierung mit der ameri-
kanischen Declaration of rights einerseits, den Ideen Rousseaus anderseits ist
unverkennbar. In die erste franzosische Verfassung von 1791 wird die Auf-
zihlung der Menschenrechte tibernommen, und von dieser Zeit ab bis heute
ist es tiblich, in die Verfassungsurkunden, die an sich schon den Charakter von
Dokumenten des Volkswillens bekommen, einen Abschnitt iiber die Grund-
rechte der Biirger oder auch ihre Grundrechte und Grundpflichten aufzuneh-
men. In einer zeitlich geordneten Ubersicht iiber die seit der amerikanischen
Declaration of rights bis heute errichteten Staatsverfassungen zihlt Denne-
witz deren iiber 400 auf ;16 die Verbindung von Menschenrechten, Verfassung
und Demokratie spiegelt sich in dieser Entwicklung wider. Daf} England
keine geschriebene Verfassungsurkunde besitzt, ist kein Widerspruch hierzu,
da in England die Tradition und eine Reihe verfassungsrechtlicher Grund-
gesetze das Fundament der Demokratie bilden.

Die Entstehung totalitirer Staaten, beginnend mit der bolschewistischen
Revolution in Rufiland im Jahre 1917 riickte ideologisch und machtpolitisch

15 Zitiert nach Bodo Denﬁewitz, Die Verfassungen der modernen Staaten, Bd. 1, Ham-
burg’ 1947, S. 77 ff. ;
16 Dennewitz a. a. O., S. 14 ff,

27+ 419



Paul Roth

die Frage der Menschenrechte in den Vordergrund immer schirferer Aus-
cinandersetzungen, und im zweiten Weltkrieg wird ihre Aufrechterhaltung
geradezu eine Parole der Westmichte. Schon die Erklirung der Vereinten
Nationen von Washington vom 1. Januar 1942 bezeichnet die Erhaltung der
Menschenrechte in den eigenen wie in den anderen Lindern als ein Kriegs-
ziel, und die Charta der Vereinten Nationen vom 26. Juni 1945 betont in
der Priambel ihre Entschlossenheit, den Glauben an die Grundrechte der
Menschen zu bestitigen. Demgemifl wird in den Friedensvertrigen von 1947
Italien, Ruminien, Ungarn, Bulgarien und Finnland die Bedingung auferlegt,
in ihren Lindern allen Personen ohne Unterschied der Rasse, des Geschlechts,
der Sprache oder der Religion die allgemeinen Menschenrechte und die
Grundfreiheiten zu gewihrleisten, und im Juni 1948 proklamiert eine Kom-
mission der Vereinten Nationen in achtundzwanzig Artikeln die Menschen-
rechte auf Leben, Freiheit und persénliche Sicherheit, auf Gleichheit vor dem
Gesetz, auf Freiziigigkeit, auf Familiengrindung und Eigentum, auf Gedan-
ken-, Gewissens- und Religionsfreiheit, auf soziale Sicherheit und Arbeit, auf
Erziehung, Ruhe und Mufle.

In Deutschland setzte sich in den politischen Kampfen der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts in vielen Einzelstaaten das Prinzip einer mehr oder weniger
demokratischen Verfassung durch, die erste in Sachsen-Weimar im Jahre 1816.
Die Frankfurter Nationalversammlung beschlof3 1848 die ,,Grundrechte des
deutschen Volkes*, die in die Reichsverfassung von 1849 aufgenommen, aber
1851 durch Beschlufl des Deutschen Bundes wieder aufler Kraft gesetzt
wurden. Diese Grundrechte der Frankfurter Verfassung gingen iibrigens iiber
den Begriff der Menschenrechte weit hinaus und enthielten auflerdem zeitlich
bedingte Reformgedanken oder aus demokratischem Doktrinarismus ent-
sprungene Vorschriften wie die Aufhebung der Jagdrechte.

Die Reichsverfassung von 1871 ebenso wie die vorangegangene Verfassung
des Norddeutschen Bundes enthielten keine Grundrechte. Eine Ablehnung der
Grundrechte als solcher bedeutete dies jedoch nicht, da es einerseits Haupt-
aufgabe dieser Verfassung war, den Aufbau und die Aufgaben des Reiches zu
regeln, und anderseits die Verfassungen der einzelnen Linder des Reiches
entsprechende Bestimmungen enthielten. Auflerdem wurden durch Einzel-
gesctze des Reiches eine Reihe von Grundrechten gewahrleistet, z. B. Frei-
ziigigkeit, Pressefreiheit, Versammlungsfreiheit, so dafl es auch unter dieser
Verfassung ,,dem deutschen Volke an reichsgesetzlich verbiirgten Grund-
rechten nicht gefehlt hat.”17

Sehr eingehend befafit sich die Weimarer Verfassung von 1919 in ihrem
zweiten Hauptteil (Art. 109—165) mit den ,,Grundrechten und Grund-
pflichten der Deutschen. Auch diese Verfassung enthalt aufler der For-
mulierung reiner Menschenrechte, beispiclsweise der Freiheit der Person
(Art. 114) eingehende konkrete Regelungen staatsrechtlicher Art wie des

17 Anschiitz, Die Verfassung des Deutschen Reichs, 3. und 4. Aufl., Berlin 1926, S. 298.

420



Naturrecht und Menschenrechte

Beamtenrechts, des Schulwesens, des Wirtschaftslebens, die, iiber den Be-
griff der Menschenrechte hinausgehend, Vorschriften fir den inneren Aus-
bau des Staates oder Richtlinien fiir die Gesetzgebung bedeuteten.

Das Bonner Grundgesetz vom 23. Mai 1949 beschrinkt demgegeniiber
die Grundrechte mit wenig Ausnahmen ,auf die alten klassischen Grund-
rechte™.18 So kommt die Bonner Verfassung mit 19 Artikeln iiber die Grund-
rechte aus, gegeniiber 57 Artikeln in der Weimarer Verfassung. Diese
19 Artikel stehen aber, psychologisch durchaus verstindlich nach der furcht-
baren Preisgabe der Menschenrechte in der jingsten Vergangenheit, an der
Spitze des Grundgesetzes und beginnen in Art.'1 mit folgender program-
matischer Kundgebung:

»Die Wiirde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schiitzen ist Verpflich-
tung aller staatlichen Gewalt.

Das deutsche Volk bekennt sich darum zu unverletzlichen und unveriuflerlichen Men-
schenrechten als Grundlage jeder menschlichen Gemeinschaft, des Friedens und der Ge-
rechtigkeit in der Welt.*

Wir wiesen bereits darauf hin, dafl seit Jahrzehnten und besonders in den
letzten Jahren der naturrechtliche Gedanke unter Zuriickdringung des
Rechtspositivismus wieder stirker in den Vordergrund tritt, eine Entwick-
lung, die auch von Gegnern der Naturrechtslehre festgestellt wird und die
vom christlichen Standpunkt aus nur begriifit werden kann. Freilich ist Na-
turrechtslehre nicht ohne weiteres die christlich-theistische Auffassung des
Naturrechts, und wer unsere Darstellung der Entwicklung des Naturrechts
und der Menschenrechte iiberblickt, konnte auf die Vermutung kommen,
dafy die beiden Haupttypen dieser Begriffe, die man als den christlich-meta-
physischen und den rationalistisch-politischen bezeichnen kann, durch eine
tiefe Kluft getrennt seien. Dies ist jedoch, soweit es sich um den Aufbau
konkreter maturrechtlicher Forderungen handelt, nicht der Fall. Vielmehr
stimmen viele Grundrechte, etwa die Gleichheit vor dem Gesetz, die Un-
verletzlichkeit der Person, der Anspruch auf Sicherung der Existenz auch
in begrifflich verschieden fundierten Systemen inhaltlich iiberein. Ab-
weichungen betreffen Grenzgebiete, etwa die Frage, ob gewisse Grundrechte
zweiter Ordnung sind, d. h., nur zeitbedingt aber nicht absolut, z. B. die
Freiheit der Presse, ferner aber auch ausgesprochen religiése Fragen wie
die des Anspruchs der Erziehungsberechtigten auf die Errichtung kounfessio-
neller Schulen, die bei der Beratung iiber die Bonner Verfassung erhebliche
Schwierigkeiten bereitete. Aber im grofien und ganzen ldfit sich sagen, daf}
Naturrecht und Menschenrechte nicht nur als Fundament der Demokratie
allgemein anerkannt sind, sondern auch im wesentlichen in ihrer praktischen
Auslegung bei den Amnhingern verschiedener Weltanschauung iiberein-
stimmen, soweit diese den Grundsatz der Demokratie bejahen.

Ist damit aber das Problem der heutigen Stellung des Naturrechts gelost?
Ist damit Bestand und Ziel der Demokratie gesichert? Um die Problematik

18 yon Mangoldt, Das Bonner Grundgesetz, Berlin und Fr:mkfurt.1950, 8.:35.

421



Paul Roth

dieser Fragen aufzuzeigen, geniigt es, auf eines hinzuweisen: Die Ver-
fassung der Sowjetunion von 1941:® behandelt in den Artikeln 118 bis 131
die Grundrechte und Grundpflichten der Staatsbiirger und stellt dabei nicht
nur Grundsitze auf wie das Recht auf Arbeit, das Recht auf Erholung, das
Recht auf soziale Fiirsorge u. dgl., sondern ,,garantiert” den Staatsbiirgern
der Sowjetunion u. a. auch die Freiheit des Wortes und die Freiheit der
Presse (Art. 125), gewihrleistet ihnen sogar die Unantastbarkeit der Person
(Art. 127). Es liegt auf der Hand, daf} in einem staatlichen System, das sich
zu seiner politischen Behauptung wie zur Durchfithrung seiner wirtschaft-
lichen Aufgaben auf Sklaverei stiitzt, fiir Menschenrechte kein Platz ist. Auch
in der Verfassung der Union der Sozialistischen Sowjetrepubliken sind de-
mokratische Menschenrechte festgelegt, und schliefilich war ja wihrend der

- Zeit des Nationalsozialismus in Deutschland dic Weimarer Verfassung for-
mell noch in Kraft, '

Die Losung dieses Paradoxons ergibt sich aus einer tieferen Auffassung
des Begriffs der Demokratie und des Verhiltnisses von Menschenrechten und
Demokratie. Wenn die Demokratie nur eine formale Konstruktion ohne
inneres Leben ist, wenn sie zum bloflen politischen Schlagwort wird, das in
Wirklichkeit nur den Deckmantel fiir irgendwelche Sonderinteressen abgibt,
wenn sie gar zur Tarnung undemokratischer Machtverhiltnisse wie in den
,», Volksdemokratien® herabsinkt, dann fehlt den Menschenrechten, deren
Hiiterin sie sein soll, in Wirklichkeit das sichere Fundament. Demokratie ist
eine Regierungsform, die von Biirgern ,,die ganze moralische Reife fordert,
hat Papst Pius XII. in seiner Weihnachtsbotschaft von 1944 gesagt.?o Wohl
1ist das Naturgesetz, auf dem das Naturrecht beruht, den Menschen ins Herz
geschricben. Aber sie miissen es erkennen und befolgen und ihre Menschen-
wiirde in seiner Verwirklichung suchen. Nicht die papierene Urkunde, in der
das Staatsgrundgesetz aufgezeichnet steht, ist der Schutz der Menschen-
rechte, sondern die Menschen selbst sind es, wenn sie in klarer Einsicht und
innerer Festigkeit gerade in Notzeiten Freiheit und Menschenwiirde achten
und ihr vornehmstes Naturrecht darin sehen, ihren Platz als dienendes Glied
der menschlichen Gemeinschaft auszufiillen, nicht aber diese Gemeinschaft
auf Kosten anderer auszunutzen. Von einem solchen Zustand sind aber auch
Staaten mit einer einwandfrei demokratischen Verfassung heute noch weit
entfernt, und das warnende Beispiel des Schicksals der Weimarer Republik
hat gezeigt, daf} eine formale Demokratie inneren und Adufleren Schwierig-
keiten gegeniiber nicht geniigend Festigkeit und Widerstandskraft besitzt,
wenn ihre Birger die notige moralische Reife nicht haben; eine Reife —
so heiflt es in der. zitierten Weihnachtsbotschaft des Papstes weiter —, ,,zu
der vollstindig und sicher zu gelangen man vergeblich hoffen wiirde, wenn
das Licht aus der Grotte von Bethlehem nicht den Weg erleuchtete.

19 Bei Dennewitz a. a. O., S. 191 ff,
20 P, Jussen, Gerechtigkeit schafft Frieden, Reden und Enzykliken des Heiligen Vaters
Papst Pius XII., Hamburg 1946, S. 105.

422,



