Oskar Simmel, Liturgische Erneuerung im Protestantismus

werden soll, wenn die oben gezeichnete Zerriittung vorliegt? Wohin das
fithren konnte — wund immer noch kann —, zeigt eine Entscheidung des
Reichsgerichtes (Bd. 168, S.38): ein Ehemann hatte durch vielfachen Ehe-
bruch die Ehe zerriittet, seine Frau mit Geschlechtskrankheit angesteckt und
unfruchtbar gemacht, und lebte nun mit einer anderen zusammen. Die Ehe-
frau widersetzte sich der Scheidung, das Reichsgericht jedoch entschied fiir
die Scheidung, weil die Ehe mit dieser Frau ja doch keinen verniinftigen Sinn
mehr habe und durch ein weiteres Zusammenleben der der Frau zugefiigte
Schaden nicht behoben werden kénne. Hier ist in furchtbarer Weise die rein
biologisch-materialistische Betrachtungsweise durchgebrochen, die Ehe als
ureigenstes Anliegen der beiden Gatten in die Hinde des totalen Staates ge-
raten. Da wurde nicht mehr Recht, sondern dem Recht und der Sittlichkeit
vor dem gesamten Volksempfinden Hohn gesprochen. Was bedeuten dann
die Worte: ,,bei richtiger Wiirdigung des Wesens der Ehe oder ,,wenn das
Scheidungsbegehren sittlich gerechtfertigt ist“? Sie sind nur noch eine faden-
scheinige und scheinheilige Tarnung. Das richtig verstandene Wesen der
Ehe, das richtige Sittlichkeitsempfinden duldet iiberhaupt keine Scheidung,
am wenigsten aber eine vom Rechtswahrer ausgesprochene und gesicherte
Belohnung des Ehebrechers und Eheverbrechers.

Die Darstellung dieser duflersten Eherechtsentartung mdge den Abschlufl
bilden. Sie zeigt erschreckend, wie weit die Nacht ist; wohin der Weg auf
dieser Bahn fithren kann. Sie ruft aber auch die gesunde Abwehr aller Guten
wach: Das deutsche Eherecht muf besser werden, wenn Recht und Ordnung,
Familie uad Volk bestehen sollen.t

Liturgische Erneuerung im Protestantismus
Von OSKAR SIMMEL S. J.

Die Besinnung auf das Wesen der Kirche hat heute in einem Teil des Prote-
stantismus zu ernstem Forschen und mehr noch zu tiefem Beten angetrieben.
Aus der Vielfalt der Erscheinungen soll auf zwei Kreise hingewiesen wer-
den, bei denen das besonders deutlich wird. Der eine von ihnen sammelt sich
in Deutschland unter dem Namen . ,Berneuchen®, wihrend der andere als
»Communauté de Cluny* der reformierten Kirche Frankreichs angehort.
Es war die Not der evangelischen Kirche, die beide Gemeinschaften ent-
stehen liel. Im Januar 1923 kam die deutsche Gemeinschaft zum erstenmal
in Schlofi Angern bei Magdeburg zusammen; vom Mai desselben Jahres ab

! Hier noch ein Hinweis auf neue einschligige Schriften. Sehr gut ist die Arbeit von H. Port-
mann, Das unauflésliche Band. Fin Wort an Seelsorger und Juristen, Mediziner und Erzieher. (125 8S.)
Miinster 1950, Aschendorff. DM 3.80 und DM 4.80. Auflerdem:

. Max Plcard Die unerschiitterliche Ehe. Erlenbad-Ziirich 1942, Eugen Rentsch, sFr. 9.— und
sbr. 11.—

H. Dolle, Grundsitzliches zum Ehescheidungsrecht (Schriftenreihe der Evangelischen Aka-

demie IV,3) Tiibingen 1946.

27



Oskar Simmel

trafen sie sich jihrlich in Berneuchen, einem Rittergut in der Neumark. Nach
diesem Ort haben sie sich thren Namen gegeben, zuerst ,,Berneuchener Kreis*,
spiter lieber ,,Berneuchener Dienst”. Denn ,,wir wollen nicht eine abgeson-
derte, eigene Gestalt innerhalb der Kirche sein; wir wollen nicht ein sich ab-
schlieffender Kreis von einzelnen sein, sondern wir wollen auch mit dem Be-
sonderen, was uns geschenkt und anvertraut ist, der Kirche, deren Glieder
wir sind, einen Dienst leisten und haben den dringenden Wunsch, daf} dieser
,Berneuchener Dienst’ sich in der Gesamtkirche als ein fruchtbarer Keim
neuen lebendigen Wachstums auswirken und bewihren méochte.l | Arzte,
Kaufleute, Ingenicure, Kinstler, zu einem Viertel Nicht-Theologen®, meist
aus der Jugendbewegung kommende, geistig hochstehende junge Menschen
fanden sich auf diese Weise zusammen. In gemeinsamer Arbeit gewannen sie
die Erkenntnis der Ursachen des kirchlichen Verfalls und sahen sie ,,in dem
Abfall der Kirche von ihrem eigentlichen Auftrag, in dem Mangel an einer
das Weltganze durchdringenden Erkenntniskraft, an lebendigem, zeugnis-
kriftigem Wort, vor allem in der Gestaltlosigkeit der Kirche, der dann not-
wendigerweise auch die Kraft der Weltgestaltung mangeln muf3.* 2

Aus dem Schrifttum der Communauté de Cluny lafit sich nicht ersehen,
ob die Erkenntnisse der Berneuchener fiir ihre Entwicklung mafigebend
waren. Auf jeden Fall waren dhnliche Uberlegungen auch bei dem Treffen
jener Genfer Studenten bestimmend, die sich Weihnachten 1940 zum ersten-
mal zusammenfanden. Aus ihrem Kreis entstand die Communauté de Cluny,
die ihren Sitz in dem Schlof Taizé bei Cluny hat. Zwar sagt ihr Griinder,
Roger Schutz, daf} die communauté sich nur wegen der rein ortlichen Ge-
gebenheit so nenne, dafl kein innerlicher Zusammenhang mit dem reforma-
torischen Geist des ehemaligen Benediktinerklosters bestehe?; aber will man
wirklich von Zufall reden und nicht eher von einer Fligung und Fihrung
Gottes? So empfindet es der unbefangene Leser, so mochten es wohl auch
die Glieder der Gemeinschaft selbst spiiren. Die reformierte Gemeinschaft
ist zwar nicht eine Stiitze des Papsttums, wie es die benediktinische Reform-
bewegung zu ihrer Zeit im Kampf der Kirche gegen Simonie und Investitur
war, aber sie hat mit ihr das Bemiihen um ein tieferes Verstindnis der Kirche
gemeinsam. Die Schwierigkeiten, die die Communauté de Cluny dabei zu
tiberwinden hatte, waren gréfler als jene der Berneuchener; denn das refor-
mierte Bekenntnis hatte in der Auseinandersetzung mit dem Katholizismus
die biblische Auffassung von der Kirche als der Fortsetzung der Mensch-
werdung des Sohnes Gottes fast vollig verlorent, Nur wer die Kirche als das
grofle Werk der Sammlung begreift, das Gott in Christus an der Welt unter-
nahm, kann den Sinn des Weltgeschehens deuten. Es ist die grofle Aus-

1 Wilhelm Stihlin, Berneuchen. Johannes Stauda Verlag, Kassel, 21939. Alle Ver-
offentlichungen der Berneuchener sind in diesem Verlag erschienen.

2°Bbd, S.5; i

8 Roger Schutz, Introduction 2 la vie communautaire, éd. Labor et Fides, Genéve 1944,
S.21, Anm. 2. 4 :

¢ Max Thurian, Joie du ciel sur la terre, Delachaux et Niestlé, Neuchitel 1946, S. 14.

28



Liturgische Erneuerung im Protestantismus

einandersetzung zwischen Christus und seinem Widersacher, dem Diabolos,
der die Einheit in Christus zu zerstoren sucht. Leider ist es ihm zum Teil"
schon gelungen, einmal im Individualismus, der sich auch in die Kirche ein-
geschlichen hat, zum andern in der Vielfalt der Konfessionen, die den einen
Leib Christi zerreiflen®.

Daf} die Kirche mehr ist als eine blofle Idee — wie anders hitte ihre ,,Ge-
staltlosigkeit™ solche Not in den Herzen der Menschen. bereiten kénnen! —
war beiden Gemeinschaften bald sichere Gewiflheit. Kirche ist eine ,kon-
krete und- leibhafte Wirklichkeit*“¢. Die Schrift gibt dariiber eindeutig Be-
scheid. ,;Die Kirche ist ein lebendiger Organismus, ein leibhaftes Gescliehen;
aber das Haupt dieses ,Leibes® ist Christus selbst, und er durchdringt den
ganzen Leib und alle seine Glieder mit seinem Leben* 7. Diese Lebensgemein-
schaft in Christus ist eine Bruderschaft. Die Kirche ist von Jesus Christus ge-
wollt und mit der Berufung des geschlossenen Kreises der Zwolf gestiftet. In
der ,,Bruderschaft der Zwolf* ist Schicksal, Auftrag und Bestimmung der
Kirche in der Welt ein fiir allemal vorgebildet8. Freilich ist mit diesem Vor-
bild-sein die eigentliche Bedeutung des Kreises der Zwolf nach dem klaren
Ausweis der Schrift noch nicht voll ausgeschépft. Es ist bezeichnend, daf§
Stahlin Nachfolger der Apostel, wie sie die' Kirche von Anfang an kennt,
nicht gelten lassen will. Immerhin sieht er, daf} sich die Frage ,jnach dem
Sinn und der rechten Gestalt der ,apostolischen Sukzession® neu stellt?. Wie
lebendig diese Fragen geworden sind, zeigt das lapidare Wort Max Thu-
rians von der Gestalt der Kirche: Tout s’organise, s'ordonne, se hiérarchise
(alles fuigt sich ein in ein organisiertes Ganze, in eine Ordnung, in eine Hier-
archie)10,

So wenig der Begriff des Vorbildes das Verhiltnis der Zwolf zur Kirche
auszuschopfen vermag, so sehr gilt er von den Bezichungen jener Gemein-
schaften zur Kirche, die christliche Bruderschaft in allem Ernst verwirk-
lichen wollen. Es ist darum nicht Zufall, sondern eine innere, aus dem Wesen
des Menschen und des Christen sich ergebende innere Gesetzmifligkeit, dal
sowohl Berneuchen als auch Cluny den Weg gewiesen wurden, den seit dem
dritten Jahrhundert immer wieder Menschen einschlugen, die das Wort des
Herrn an den reichen Jiingling ernst nehmen wollten. In beiden Gemein-
schaften kam es zu ordensihnlichen Gebilden; Michaelsbruderschaft nennt
sie sich in einem Fall, communauté résidante im andern.

Aus der Erkenntnis, dafl eine so lose Gemeinschaft wie der ,,Berneuchener
Dienst” in dem Kampf, der heute in der Welt tobt, nur wenig zur Neugestal-
tung der Kirche beitragen kann, wurde 1931 die Michaelsbruderschaft an der
Universititskirche zu Marburg gegriindet. ,,Wer um Aufnahme in die Bru-

5 Schutz, Introduction, S.12—19.

& Stihlin, Mit der Kirche leben. Was ist das? S. 3.
7. Ebd. S.8.

8 Stihlin, Bruderschaft, S.20f.

9 Ebd. S.109.

10" Toie du ciel, S:12.

29



Oskar Simmel

derschaft bitten will, mufl zuvor drei Dinge wissen: Zum ersten, dafl er sich
als Bruder zum unbedingten Einsatz fiir die Kirche Jesu Christi verpflichtet
im Vertrauen auf die ihr gegebene Verheiflung; zum andern, dafl die Kirche
Jesu Christi hier auf Erden im Kampfe steht und wir in ihrem Dienst geist-
lich streiten miissen, daf3 wir uns darum zur Treue verpflichten im tiglichen
Gebrauch der Heiligen Schrift und im tiglichen Gebet, daf} wir uns ver-
pflichten zu einer Lebensfithrung, wie sie Kimpfenden ziemt; zum dritten,
daf} wir ernstlich entschlossen sind, uns in Zucht der Gemeinschaft einzu-
figen und uns im Gehorsam zu iiben, dafl wir einander den Dienst seel-
sorgerlicher Liebe angedeihen lassen und darin zu unbedingter Wahrhaftig-
keit und Strenge entschlossen sind““11, Zu diesem Zweck hat sich die Bruder-
schaft eine feste Regel gegeben, die sowohl das innere wie das duflere Leben
der Briider ordnet. Gegliedert ist die Bruderschaft in 6rtliche Konvente,
deren Gebiet eine Landeskirche oder eine Provinz umfaflt. Die Altesten der
Konvente bilden das Kapitel der Bruderschaft, deren Leitung in den Hin-
den des Altesten und eines Rates von fiinf Briidern liegt. Jahrlich einmal am
Michaelsfest versammelt sich die ganze Bruderschaft an einem Ort oder die
verschiedenen Konvente an verschiedenen Orten. Diese Zusammenkiinfte
dienen sowohl der Feier als auch der ernsten Arbeit. Seit 1946 hat die Ge-
meinschaft ein eigenes Heim bei Friedberg in Hessen, das ,,Ordenshaus
Assenheim der Evangelischen Michaelsbruderschaft®. Es steht fiir Arbeits-
tagungen, Konvente und Pesttage zur Verfiigung, auflerdem zur Veranstal-
tung ,,Geistlicher Wochen®, an denen Minner und Frauen teilnehmen kon-
nen. Geliibde im Sinne der katholischen Orden lehnt die Bruderschaft ab und
Stihlin (Bruderschaft S.74) sieht darin den sichtbarsten Unterschied von
diesen.

Das neue Verstindnis der Kirche als einer in Bruderschaften vorgebildeten
Lebensgemeinschaft filhrte von selbst zur Besinnung auf den christlichen
Gottesdienst. ,,Alle Bilder, in denen das Neue Testament von der Kirche
Jesu Christi redet, deuten auf einen Lebensvorgang, der durch den Geist
Gottes erweckt und durch menschlichen Dienst verwirklicht wird. Alle solche
Verwirklichung der Kirche geschieht aber in drei Formbereichen, sozusagen
auf drei Ebenen gleichzeitig: in Verkiindigung, Unterweisung und Lehre; in
Gebet, Kultus und Sakrament; in der Ordnung des gemeinsamen Lebens
(wozu dann ebenso die titige Licbe des einzelnen und der Gemeinde wie die
Verfassung und rechte Leitung des Ganzen gehort)*“12. Wenn bei den Bern-
euchenern und in ihrer Gefolgschaft bei der Michaelsbruderschaft die Pilege
des Gottesdienstes besonders stark auffillt, so deswegen, weil sie sich anders,
als es sonst im deutschen Protestantismus der Brauch ist, um den ,,christ-
lichen Vollgottesdienst bemiihen, bestehend aus der Verkiindigung des Wor-
tes und der Feier ,,des Sakraments*13. Ganz scharf sagt Karl Bernhard

11 Ernst Jansen, Die Evangelische Michaelsbruderschaft, S.13.
12 Stzhlin, Berneuchen, S. 6.
18 Horst Schumann, Die Erneuerung des Gottesdienstes; S. 5.

30



Liturgische Erneuerung im Protestantismus

Ritter: ,,Die in der protestantischen Theologie viel erdrterte Problematik des
Verhiltnisses von Predigt und Liturgie beruht auf einer filschlichen Ent-
gegensetzung bzw. Nebeneinanderordnung von Wort und Sakrament™ !4,
Wenig spiter nennt er sie ,unbiblisch*. Eucharistie ist die Feier des ,,Heili-
gen Mahles®, ja man scheut sich nicht, sogar von ,,Meflopfer* zu redent®.
,Wenn Paulus feststellt (1 Kor 11), dafl die Gemeinde, so oft sic von dem
sakramentalen Brote i}t und von dem gesegneten Kelche trinkt, den Tod des
Herrn verkiindet, so ist damit zweifellos nicht gemeint, dafl jedesmal der
Gemeinde ein ihr ja lingst bekannter und vertrauter Tatbestand mitgeteilt,
berichtet werden soll — zumal an dieser Feier ja nur die getauften Glieder
der Gemeinde teilhaben —, vielmehr ist damit festgestellt, dafl sein Tod
und sein Opfer durch eben diese Handlung ,proklamiert’ und also in ihr
gegenwirtig und wirksam ist.“ In der Feier der Eucharistie tritt die Ge-
meinde in Verbindung mit dem Opfer Christi, nicht nur phantasiemifig,
nicht nur in Gedanke und Rede. Man geht wohl nicht fehl, wenn man die hier
gemeinte Gegenwirtigkeit Christi als seine an der Gemeinde geschehende
Wirksamkeit, als die sie stiftende Tat betrachtet. Indem die Gemeinde tut,
was Christus ihr aufgetragen hat, tritt sie ein in die Gemeinschaft des einen
Opfers am Kreuz und dadurch in das Allerheiligste, in dem der ewige Hohe-
priester allezeit vor Gott den Gottesdienst vollzieht. Bei ihren Zusammen-
kiinften feiert die Bruderschaft so oft als moglich das heilige Mahl; denn sie
,,wissen, dafl sie hier, in der wirklichen ,Austeilung* géttlicher Geheimnisse,
ihre wahre Heimat haben, in der sich auch ihre Bruderschaft allein erneuern
kann®16,

Aus dieser neugewonnenen Mitte des christlichen Gottesdienstes hat der
Altar wieder scinen eigentlichen Sinn als ,, Tisch des Herrn® erhalten!”. Und
da die Liturgie ein ,,leibhaftes Geschehen® ist, ein den ganzen Menschen an-
gehender Dienst Gottes, so werden alle Haltungen und Gebirden wieder
vollzogen, die von altersher in der Kirche Brauch waren, das Falten der
Hinde, Stehen, Knien, Schreiten. Zur Leibhaftigkeit der Liturgie gehort es
ferner, dafl der Liturge wieder die Albe trigtund die Kasel und Stola in den
jeweiligen, den romischen entsprechenden Farben des Kirchenjahres. Blu-
men, Kerzen, edles Linnen, Altarbehinge, alles soll dazu dienen, wirklich
Dankfeier zu halten. In ihrem #ufleren Fortgang ist diese Liturgie mnicht an-
ders als die romische Messe. ,,Deutsche Messe® wird sie genannt. Thre Ord-
nung ist ebenso wie die iibrigen liturgischen Verdffentlichungen des Bern-
euchener Dienstes in der Schriftenreihe ,,Der Deutsche Dom'* seit 1925 er-
schienen.

So sehr die Liturgie unmittelbar Lob Gottes ist, so hat sic doch auch eine
praktische seelsorgliche Bedeutung. Denn die Verkiindigung steht heute in

14 K. B. Ritter, Liturgie als Lebensform der Kirche, S.42.
15 Bbd. S.28f.

16 Stihlin, Bruderschaft, S.100.

17 Schumann, Die Brneuerung des Gottesdienstes, S.15.

31



Oskar Simmel

einer radikalen Umkehr ,zu der in der alten Kirche selbstverstindlichen
Bindung der gesamten Unterweisung an das kultische Leben der Kirche*18,
So gewinnt der alte Grundsatz der Kirche ,,Lex supplicandi, lex credendi™
(der Glaube der Kirche wird durch ihr Beten bestimmt) in einem Teil des
Protestantismus neue Geltung.

Neu ist auflerdem die Wiedereinfiihrung der Einzelbeichte im strengen
Sinn. Sie wird nicht als seelsorgliches Gesprich verstanden, sondern durch
ihre objektive Form und das liturgische Gewand als ein Teil des ,,Amtes der -
Schliissel®, dem der Siinder seine Siinden bis ins einzelne zur Losung unter-
wirft. Wie sehr man gerade hier das Sakrale empfindet, geht aus der Tat-
sache hervor, daf} hier allein in allen Verdffentlichungen Berneuchens das
Wort ,,Priester” und ,,priesterliche Pflicht* gebraucht ist19.

Neu ist endlich auch die Einfithrung des Stundengebets??. ,,Man kann sagen,
dafy das Wiederaufleben des Stundengebetes eines der wichtigsten Stiicke der
liturgischen Bewegung innerhalb der Evangelischen Kirche geworden ist®21,
Es ist ein gutes Zeichen fiir das religiose Leben des deutschen Protestantis-
mus, dafl viele Pfarrer sich nach dieser Hilfe fiir ihr Beten schnten, nach
einem objektiven Gebet, an das sich ihr persénliches Gebet anklammern
kann, das durch die Uberladung mit Amtsgeschiften so bedroht ist. Das
schlichte, aber geschmackvoll gedruckte Buch bietet dem Beter fiir alle Tage
des Jahres seine Dienste an. Die Horen — es sind vier: Morgenlob (Mette),
Mittagsgebet, Abendsegen (Vesper), Nachtgebet — halten sich im Aufbau
an das herkémmliche Schema des rémischen Breviers: Psalmen (jeweils drei,
verschieden nach Woche, Tag und Stunde), Schriftlesung, Lied und Gebet.
Das Stundengebet ist zunichst fiir die Pfarrer gedacht; Ziel jedoch ist, in
den einzelnen Gemeinden Mette und Vesper als Morgen- und Abendgottes-
dienst zu halten. Das ist gewifl kein kleines Unternehmen, und man mochte
sich dem Wunsch anschlieflen, den Horst Schumann, der Rektor des Ordens-
- _hauses Assenheim, im Vorwort der ersten Auflage dem Buch voranschickt,

,»,daf} der grofle Atem des Betens wiedergewonnen werde — des Betens der
Kirche, bei dem der einzelne Beter mit seinem kleinen Ich untergehen und
sich tragen lassen darf von einem Gréfleren — dem Gebet der Psalmen, in
denen die Kirche aller Zeiten jubelt und klagt, lobpreist und dankt, und das
ein schwacher Widerklang ist der himmlischen Liturgie in der Ewigkeit®.
 Mag es die générosité des franzosischen Geistes oder die Erfahrung einer
viel griindlicher als im deutschen Raum aufgelosten Gemeinschaft gewesen
sein, die den reformierten Kreis noch weiter als die Berneuchener gehen
lief}; auf jeden Fall weist jene aus der grofleren Gemeinschaft von Cluny
entstandene communauté résidante so viele dem Katholiken bekannte Ziige
auf, dafl er zunichst ganz iberrascht ist. Résidante heifit die Gemeinschaft,

18 Stihlin, Bruderschaft, S. 100.

13 Ebd. S. 107.

20 Das Stundengebet, S. 19.

21 Schumann, Die Erneuerung des Gottesdienstes, S.24.

32



&
Liturgische Erneuerung im Protestantismus

weil sie im Unterschied zur gréferen, die nur ab und zu, aber wenigstens
einmal im Jahr zu einer religiosen BEinkehr zusammenkommt, nach Art der
katholischen Orden fiir dauernd zusammenwohnt. Im Jahre 1944 haben sich
drei bis vier junge Minner zu dieser Gemeinschaft zusammengeschlossen 22,
Uber ihrem Leben steht das Wort des heiligen Benedikt: Ora et labora, ut
regnet Deus (nicht: bete und dann verrichte deine Arbeit, sondern ,,deine
Arbeit sollein Gebetund Opfer werden*) 23. Geliibde lehnen sie als die evan-
gelische Freiheit beschrinkend ab, aber sie richten ihr Leben danach ein. Der
Zglibat, den sie von ihren Mitgliedern verlangen, ist am hohen Mafl der
Jungfraulichkeit gemessen, am ungeteilten Dienst an Gott, und setzt des-
wegen eine besondere Berufung voraus?4, Thre Armut besteht in der volligen
Giitergemeinschaft, die sogar vor den geistigen Giitern nicht haltmacht.
Jeder Bruder soll sich dem geistlichen Leiter gegeniiber véllig eroffnen und
weder aus seiner Vergangenheit noch aus der Gegenwart etwas verheim-
lichen. Ohne diese Klarheit ist keine innige Gemeinschaft moglich25. Der
,,Obere*, wenn man ihn so nennen darf, ist von Jesus Christus selbst bezeich-
net, indem er ihm besondere Charismen der Leitung, zu denen vor allem die
Unterscheidung der Geister gehort, gegeben hat, Gaben, die er den andern
Mitgliedern der Gemeinschaft verweigert26. Der Tageslauf entspricht vol-
lig dem des Monches in der katholischen Kirche: Gebet, gemeinsames Chor-
gebet, Betrachtung und Arbeit, Handarbeit und Erziehung der Waisenkinder,
die in einem dem ,,Kloster angegliederten Waisenhaus untergebracht sind.
Die Regel ist noch im Entstehen; man glaubte anfangs, ohne sie auszukom-
men; sie wird vermutlich stark von St.Benedikt und St. Franziskus, durch
ihn vor allem in der strengen Armut, beeinflufit sein. Schon jetzt sind drei
Grundsitze in Geltung. Der ganze Tag soll in Ruhe und Arbeit vom Worte
Gottes geformt sein. Halte in allem die innere Stille in dir, um in Christus
zu bleiben. Erfiille dich mit dem ‘Geist der Seligkeiten, mit Freude, Einfalt
und Barmherzigkeit.

Durch dieses Leben soll die communauté résidante ein lebendiges Bild der
Kirche werden, an dem sich die weitere Gemeinschaft von Cluny jeweils ,,er-
baut* und erneuert, um ihrerseits wieder Vorbild in der reformierten Grof3-
kirche zu sein. So erfiillt die Ménchsgemeinschaft von Cluny das doppelte
Ziel, das sie sich gesteckt hat: durch das gelebte Bvangelium missionarisch
in die Welt zu wirken und in der Kirche das innere Leben des Gebetes zu
pilegen.

Ein solches Leben kann nur nach reiflicher Uberlegung iibernommen wer-
den. Ahnlich wie in den katholischen Orden mufl darum auch in Cluny der

22 Pasteur B. Morel, Die Gemeinschaft von Taizé-les-Cluny, in: Deutsches Pfarrerblatt,
50. Jahrgang (1950) Nr.7 (1. April) S.207.

23 Schutz, Introduction, S.93.

2¢ Ebd. S.39—43.

2 Ebd. S.44—72.

26 Ebd. 8. 36.

3 Stimmen 147, 1 33



Oskar Simmel

Bewerber ein einjihriges Noviziat durchmachen, an dessen Ende die Ver-
pflichtung auf die Gemeinschaft steht.

Wie in Berneuchen fillt auch bei der reformierten Gemeinschaft die Er-
neuerung der Liturgie besonders auf, ja in gewissem Sinne noch mehr, da
die reformierte Kirche bisher so ziemlich jeden Kult ablehnt. Die Feier der
Bucharistie entspricht nicht so genau der romischen Liturgie, auch trigt der
Liturge nur die schwarze Robe des Pastors. Im groflen und ganzen findet
man jedoch den Verlauf der Danksagungsfeier wieder. Die Wandlung des
Brotes und Weines kennt man nicht; beide Gestalten werden erst durch das
Wort des Liturgen und den Glauben der Gliubigen im Augenblick des Emp-
fanges zu Trigem der Gegenwart Gottes?7.

Die Mef}feier, nur am Sonntagmorgen als Hohepunkt des ganzen Betens
gehalten, steht micht isoliert da. Sie ist eingerahmt und getragen vom Stun-
dengebet?8. Ahnlich aufgebaut wie das der Bernefichener Bruderschaft und
hauptsichlich vom rémischen Brevier beeinfluflt, verwendet es auch die
schonsten Hymnen der Ostkirche, des Prayer-Book und die deutschen Kir-
chenlieder Martin Luthers und Paul Gerhardts. Tag fiir Tag verrichtet die
communauté résidante das Offizium im Chor.

Auf dem Weg der liturgischen Erneuerung kamen die ,,Cluniazenser™ auch
zu einem nicht geringen lehrmifligen Fortschritt. Man hat erkannt, dafl die -
Zahl der Sakramente wohl grofer ist, als man gewdhnlich in der reformier-
ten Kirche und dariiber hinaus im Protestantismus annimmt. Nicht blof§
Taufe und Abendmahl sind Zeichen der Gnade; auch die Handauflegung ist
nach Ausweis der Schrift ein gnadenspendendes Mittel. Sie hat einen drei-
fachen Sinn: sie gibt den Kranken Heilung der Leiden des Korpers und der
Seele, hat also die gleiche Wirkung wie die Salbung mit Ol, die ebenfalls in
der Schrift bezeugt ist. Ein zweiter Sinn ist die Mehrung des Glaubens; man
erkennt darin unschwer das Sakrament der Firmung. Einen dritten Sinn er-
fiillt sie in der Verleihung des Amtes, worin die Priesterweihe erkennbar
wird29. Bufle und Ehe werden zwar nicht als Sakramente anerkannt, aber
als zur Verkiindigung des Wortes Gottes gehorig betrachtet. Tatsichlich
wird die Beichte auch geiibt30. Und von der Ehe heifit es, dafl sie nicht weni-
ger geheiligt sei als der Ruf zum Zslibat3!. Der Bischof der Ditzese Autun
gab die Erlaubnis, dafl die Gemeinschaft ihre Gottesdienste in der kleinen

_alten Kapelle feiere, die auch den Katholiken als Kultraum dient32. Damit
ist die Gemeinschaft nicht als rechtgliubig im. Sinne der katholischen Lehre
anerkannt und auch ihr Gottesdienst wird nicht auf eine Stufe mit der Feier
der katholischen Messe gestellt. Bs wird nur anerkannt und gleichsam in

21 Thurian, Joie du ciel, S. 143—165.

28 1 ’office divin de chaque jour, Delachaux u. Niestlé, Neuchitel 1949.
29 Thurian, Joie du ciel, S.133—140.

80 Schutz, Introduction, S.47.

51 Ebd. S. 40. :

52 Morel (siche Anmerkung 22).

34



Liturgische Erneuerung im Protestantismus

juristischer Form ausgesprochen, daf si¢ auf dem Wege zur einen Kirche
sind.

Das ist nun auch der Vorwurf, den beide Gemeinschaften, die von Bern-
euchen und die von Cluny, immer wieder zu héren bekommen: ihre ,katho-
lisierende Neigung. Gegen keinen Vorwurf haben sie sich leidenschaft-
licher gewehrt. Man wird das verstehen und zu achten wissen. Welcher
Mensch konnte die Sicherheit seiner geistigen Existenz bezweifeln lassen und
dabei ruhig bleiben? Sie sind nicht katholisch; dazu stecken sie noch zu sehr
im Protest. Die duflere Ahnlichkeit der Riten und gottesdienstlichen Formen,
selbst die tiefer gehende gleiche Auffassung der Liturgie darf die gewich-
tigen Unterschiede nicht iiberschen lassen. Das Geheimnis nimlich, aus dem
nicht nur die rémische Liturgie, sondern auch alle iibrigen, sogar jene der
von Rom vor der Reformation getrennten Kirchen leben, und das ihnen allen
erst den Sinn gibt, fehlt: das Opfer Jesu Christi in der wirklichen Verwand-
lung des Brotes und Weines in den Leib und das Blut des Herrn. Gegen diese
Zentrallehre der christlichen Heilsbotschaft richtet sich nach wie vor der
Protest Berneuchens und Clunys. Man meint darin eine , fromme Leistung
der Kirche zu sehen, eine , heidnische Perversion des christlichen Gottes-
dienstes”33. So sehr hat man die ,,Werkerei“ der katholischen Kirche er-
kannt, daf} keiner Sorge zu haben braucht, ,,daf die liturgische Erneuerung
sich als trojanisches Pferd erweisen konnte, das den schlimmen PFeind, die
Selbsterlsung durch frommes Tun, mitten in die heilige Stadt und ihr Hei-
ligtum hineintréigt*3, Beide Gemeinschaften sind katholisierend nur in dem
Sinn, daf sie die eine, groBere heilige Kirche wollen. Sie mdchten »katho-
lisch® sein im weitesten 6kumenischen Sinn des Wortes35.

Es diirfte nicht schwer sein, die Meinung iiber die Liturgie als ,,fromme
Leistung® der Kirche zu widerlegen. Hans Asmussen schreibt gerade mit Be-
zug auf die ,,Werkerei* der katholischen Kirche: ,,In der Enzyklika Media-
tor Dei begegnen wir dieser Verirrung nicht. Mit den Mitteln, mit denen die
Reformatoren in der Abendmahlslehre gegen Rom kimpften, konnen wir
dieser Lehre nicht mehr begegnen. Denn hier ist der eigentlich Handelnde
der Hohepriester Christus selbst geworden. Nur in einem abgeleiteten Sinne
kann die Rede davon sein, dafl der Mensch im Abendmahl der Handelnde
ist*36. Die katholische Kirche hat auch zur Zeit des Konzils von Trient nicht
anders gelehrt. Mit welcher AusschlieBlichkeit sich die katholische Kirche
als alleinige Kirche versteht und jede Art einer Gleichberechtigung ver-
schiedener Zweige der einen grofien Kirche ablehnt, ist bekannt.

Spiirt man auch in der Haltung Berneuchens und Clunys den Eifer des
Protests, der sich nach Stahlin ,,immer noch als ein triigerischer Baugrund

38 Ritter, Liturgie, S.29.

34 Stihlin, Liturgische Erneuerung, S.12.

35 Morel, s. Anmerkung 22,

% Hans Asmussen, Abendmahl und Messe, Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart
19495810

E 35



Herbert Schade, Ars Sacra — Ars Profana

fiir das Reich Christi erwiesen® hat37 so mdchte man dem jetzigen Landes-
bischof von Oldenburg anderseits voll recht geben, wenn er 1939 schreibt:
,»Vielleicht ist die Zeit ndher, als heute viele glauben, wo junge Menschen
fragen werden nach Christus und nach der Gestalt der Christus bezeugen-
den Kirche. Wir méchten dazu mithelfen, daf sie, die Fragenden und Suchen-
den, nicht vergeblich an einer Pforte stehen, die sich ihnen nicht auftut, son-
dern daf} sie eine lebendige Gemeinde Jesu Christi finden. Diese Sorge hat
uns in unseren Anfingen zusammengefiihrt; diese Verantwortung bindet
uns zusammen und verpflichtet uns zu gemeinsamem Dienst, Aber es ist
heute nicht mehr nur die Erschiitterung tiber die,Auflésung des Protestantis-
mus‘, sondern vielmehr die Erfahrung von Kriften der Erneuerung und
Wandlung, die der Herr seiner Gemeinde in Seinem Wort an Seinem|Altar
im Gebet und in der Ordnung briiderlicher Zucht schenkt, was uns, die wir
ein kleines Hiuflein sind, mit grofler Freude weitergehen 1ifit auf dem
Wege, den wir uns nicht selbst gewihlt haben® 38,

Wohin der Weg fiihrt, ist vorerst nicht abzusehen. Eines ist auf jeden Fall
gewify: Wenn dieser Weg vom Geist Gottes gezeigt wurde und wenn ihm in
Treue Gehorsam geleistet wird, dann wird er sicher ‘auch an das von Gott
gewollte Ende kommen.

Ars Sacra — Ars Profana

Die Kunst des frithen Mittelalters und die Grofie Kunstausstellung Miinchen 1950

Von HERBERT SCHADE 8. ].

Zwei Ausstellungen stehen sich gegeniiber: die ,,ARS SACRA" im Prinz-
Carl-Palaisund ,,Die Grofie Kunstausstellung Miinchen 1950* in dem von ihr
abliegenden Fliigel des Hauses der Kunst. Die Sammlung der Alten Meister
bis zur Moderne, die sich im niiherliegenden Teil des Hauses befindet, tiber-
nimmt gleichsam die Rolle eines Vermittlers. Dieser Scheidung im Raum
scheint der Gegensatz der geistigen Welten zu entsprechen: Dort die tragen-
den Pfeiler des Abendlandes — Germanentum, Antike, Christentum —, hier
ein Hang zum Archaisch-Primitiven, unklare Religiositit und die Triimmer
eines gesichtslosen Menschenbildes. :

Von den 30000 Besuchern, die die Jahresausstellung bis Ende August be-
sucht hatten, waren die Hilfte Auslinder, vorwiegend Amerikaner, bei den
27000 Besuchern der ARS SACRA befanden sich die Deutschen in der Uber-
zahl. Neben dem verschiedenen geschichtlichen Wissen und den verschieden-
artigen geistigen Anforderungen, die beide Ausstellungen stellen, mag ein
Grund fiir die Zusammensetzung der Besucher darin zu suchen sein, daf} der

87 Stihlin, Berneuchen, S. 19.
88 Ebd.

36



