Michel Rondet, Die Dramen Gabriel Marcels

feinerte Geschmackskultur steht neben den Trimmern vergangener Herr-
lichkeit. Die Kultur des Abendlandes wird auf Abbruch verkauft, dhnlich
wie damals die Kultur der Antike. Aber es hat sich noch kein Kaufer ge-
funden.

Erst der Mensch der groflen Naivitit, der Kindlichkeit, wie ihn das frithe
Mittelalter kannte, konnte das Werk vollbringen. Er miifite wieder die Welt
mit groflen Augen ansechen und staunen iiber die Geheimnisse des verbor-
genen Gottes. Aber wir haben das Staunen verlernt. Unsere Kunst ist ,.exi-
stentialistisch® geworden. Wer dieses Fremd- und Schlagwort nicht gebrau-
chen will, miiflte sagen, sie ist traurig geworden. Vielleicht gehen wir deshalb
zuriick in die Kinderzeit des Abendlandes, die Zeit des Staunens und der Ge-
heimnisse, weil wir aus dieser Trauer heraus wollen.

Doch unsere Augen schen nicht mehr das, was die Maler und Besteller
dieser Werke sahen. Wir sagen in einer solchen Ausstellung und wir héren
die Menschen um uns sagen, ,,groflartige Formen, ein wunderbares Licht-
griin, merkwiirdig®, oder wenn man noch einiges aus dem Vokabular der
kunstgeschichtlich Gebildeteren anfiigen will, ,,spitantik, kleinteilig, male-
risch, ornamental, Schule von ...usw.”. Der Ménch aber, der das Werk ge-
schaffen hat, schreibt!: , Zuende geht das Evangelium, die Worte und die
Taten des Herrn Jesus Christ. Amen. Erfasse, dafl es die Worte des Herm
sind, Leser, und bete fiir den Schreiber, so verdienst du die Krone aus der
Hand des Brlésers und das Leben mit seinen Heiligen. Verwalter und Leser
denkt an mich Siinder; denn wenn auch nur drei Finger schreiben, es leidet
der ganze Mensch ...*

Hinter den Werken der ARS SACRA steht also eine bestimmte Haltung,
eine besondere Frommigkeit, genau so wie hinter den Bildern der Groflen
Kunstausstellung Miinchen 1950 weithin religiose Heimatlosigkeit steht. Hei-
matlosigkeit muf} freilich nicht unbedingt Katastrophe bedeuten, sie kann
auch Weg und Weisung sein zu neuem Aufbruch.

Die Dramen Gabriel Marcels
Von MICHEL RONDET S. J.

Gabriel Marcel ist der bedeutendste Vertreter einer Geistesrichtung in
Frankreich, die man, im Gegensatz zum atheistischen, den ,,christlichen Exi-
stentialismus® genannt hat. Wie sein Gegenspieler Sartre ist auch Gabriel
Marcel nicht nur Philosoph, sondern auch Dramatiker. Doch dient ihm das
Drama nicht dazu, philosophische Themen zu erliutern. Wie er es selbst oft
ausdriicklich gesagt hat, kommt das Drama nicht nach der Philosophie, um
sic erkldrend zu iibersetzen, sondern es geht ihr voraus, so wie eine Erfah-
rung frither ist als der Gedanke, in dem sie sich niederschligt. ,,Drama” ist

i Vgl. Beiflel, Geschichte der Evangelienbiicher in der ersten Hilfte des Mittelalters,
Freiburg 1906, S.93f.; Mon. Cod. lat. 6224 Cim. 13.

42



Die Dramen Gabriel Marcels

fiir Marcel der engere Kontakt mit dem Leben, die teilnahmsvollere Auf-
merksamkeit der Existenz gegeniiber, aus der die philosophische Betrach-
tung sich erst entwickelt. ;

Marcels dramatische Gestaltung widerspricht vielem, was der franzo-
sische Leser vom klassischen Theater her gewohnt ist. Die Personen finden
sich nicht vor ein Problem gestellt, das am Schlufl gelsst wird, sondern sie
werden durch die Handlung gefiihrt, damit sie immer mehr zum Bewuf3tsein
eines Geheimnisses kommen, des Geheimnisses der menschlichen Existenz
unter einer ihrer privilegierten Formen: der Liebe oder des Todes.

Auch scheinen die Stiicke kein Ende zu haben. Wie das Leben, das vor dem
Tod sein letztes Wort nie gesagt hat, so schlieflen die Stiicke nicht ab, son-
dern sie weisen hochstens eine Richtung, nach der der dramatische Konflikt
sich weiter entwickeln wird. Die Handelnden haben das Licht geahnt, aber
immer nur wie eine Hoffnung, die stets aufs neue zu verdienen sein wird.
Wenn der Vorhang fillt, hat das Drama nicht aufgehdrt. Fiir alle Beteilig-
ten geht es weiter mit seinem Wechsel von Licht und Finsternis, von Hoff-
nung und Verzweiflung.

Marcel ist Konvertit. Erst am Ende eines langen und geduldigen Weges
ist er zum Glauben gelangt. Die fiinfzehn Dramen, die er von 1919 bis 1939
geschrieben hat, markieren diesen Weg.

Schon das erste Stiick ,,Die Gnade™ (La Grice) fafit die menschliche
Liebe nicht als eine Leidenschaft, sondern als ein tiefes Geheimnis auf. Ob-
wohl er noch sehr fern vom katholischen Glauben war, erkannte Marcel be-
reits, dafl eine wahre Liebe mit der Selbstverleugnung, die sie verlangt, nur
moglich ist, wenn sie in einer héheren Wertordnung griindet. Br hat schon
damals tief empfunden, dafl der Mensch in sich selbst oder auBler sich eine
iiberweltliche Kraft finden muf}, wenn sich zwei menschliche Schicksale trotz
aller Schwiche zu einem aufrichtigen Ganzen verbinden sollen. Aber diese
Kraft ist hier noch nicht die Gnade. Die religiose Erfahrung wird vielmehr
als eine Illusion dargestellt. Die Religion verneint das Leben, sie ist ein T'rost
der Schwachen, und die ,,Gnade” ist unfihig, zwei Menschen zusammen-
zuhalten.

Franziska, die Heldin des Dramas, ist eine junge moderne Frau, die im
naturwissenschaftlichen Geist der Universititen erzogen wurde. Sie ist treu,
aber unabhingig, edel, aber atheistisch. Sie liebt ihren Mann Gerhard. Auch
als er schwer erkrankt, hort ihre Licbe nicht auf. Sie pflegt ihn mit Aufopfe-
rung bis zu dem Augenblick, wo er unter dem Einfluf} eines Geistlichen einem
falschen Mystizismus verfillt. Franziska lifit nicht gelten, was sie fiir eine
Flucht vor dem Leben hilt. Sobald er wieder gesund wird, gibt Gerhard zu,
sich geirrt zu haben, und versucht mit Leidenschaft, sich wieder dem Leben
zuzuwenden. Aber es ist zu spit. Franziska ist weggegangen, denn sie zwei-
felte daran, eine wahre und starke Liebe bei einem Mann finden zu koénnen,
den seine Religion in eine andere Welt verbannt hat. ,,Weil du nicht mehr

43



Michel Rondet

die Kraft gehabt hast, wie ein Mann zu lieben, hast du angefangen, wie ein
Heiliger zu lieben.

In diesem Stiick erscheint der Glaube also noch als gefihrliche Tau-
schung, die hinter sich nur die Triimmer eines menschlichen Gliicks zuriick-
1aft. Doch wenn Marcel die Gestalt der Franziska mit Sympathie gezeichnet
hat, so hat er auch Gerhard und sein Streben nach Gott nicht ganz ver-
urteilt. Vielleicht hat er sich selbst in der Gestalt des jungen Olivier ge-
meint, den der Glaube seines Bruders fast gegen seinen Willen anzieht.

Auf den modernen Menschen, der immer Gewifheiten sucht, die nicht tiu-
schen, kann der religise Glaube mit seiner geistigen Sicherheit wie eine Burg
wirken. Aber diese Burg ist, nach dem Titel des zweiten Stiickes, nur ein
,Sandpalast® (Un Palais de Sable). Die Sicherheit des religidsen Men-
schen ist unecht, denn sie hat ihren Grund in der Selbstsucht und dem Stolz
kleiner Geister, die im ruhigen Besitz sogenannter ewiger Wahrheiten sich
von ihrer eigenen Eitelkeit nihren. Der Sandpalast wird den Stiirmen des
Lebens nicht standhalten. Das zeigt das Stiick am Schicksal einer biirger-
lichen Familie.

Was dem Glauben nicht gelingt, wird es der Kunst gelingen? Diesc Frage
stellen die zwei folgenden Stiicke, die nach dem Weltkrieg geschrieben wur-
den: In ,Das Herz der anderen‘ beantwortet Daniel, ein Kinstler,
die Frage mit Ja. ,,Das Werk ist unsere eigene Ewigkeit, alles andere gehort
dem Nichts an ... Alles, was in unserem Leben wert ist, bewahrt zu bleiben,
das spreche ich aus und weihe es so.” In Wirklichkeit macht ihn aber der
Primat des Werkes zum Unmenschen. Anstatt das Leben seiner Familie, in-
dem er es darstellt, zu ,,weihen®, entwiirdigt er es, weil er es zum bloflen
Objekt nimmt. Alles personliche Leben ist fiir ihn nur Stoff, um Theater-
stiicke zu schreiben. So bleibt ihm das ,,Herz der anderen® fiir immer ver-
schlossen.

Ebensowenig kann die Musik die letzte Biirgschaft fiir das Leben zweier
Menschen iibernehmen. ,,Ist eine schone Melodie nicht unsere héchste Wahr-
heit?* fragt Stephan, der Komponist, in ,,Das Quartett in Fis-Dur®
(Le Quattuor en Fa didse). Aber es stellt sich auch hier heraus, daf} diese
Wahrheit nicht stark genug ist, ,,zwei Menschenschicksale in voller Lauter-
. keit einander zu verbinden."

Noch einmal vor seiner Bekehrung wendet sich Marcel vergeblich an die
Religion, um von ihr einen Sinn fiir das Leben zu erfahren. Der Dichter fithrt
uns in das Heim eines evangelischen Pfarrers. Claude Lemoyne scheint wirk-
lich zu sein, was er heift: ,Ein Mann Gottes” (Un Homme de Dieu).
Seine Rechtschaffenheit, sein religioser Eifer haben ihm die Hochachtung
seiner Christen verschafft, und er wird wahrscheinlich bald zu einem der
hochsten Amter seiner Kirche aufsteigen. In einer moralischen Krise jedoch
offenbaren die Wahrheit und der Glaube, die er den andern zu vermitteln
suchte, ihre Unfahigkeit, den Frieden in seinem eigenen Gewissen und in dem
eigenen Haus aufrechtzuerhalten. Vor zwanzig Jahren hatte Claude seiner

44



Die Dramen Gabriel Marcels

Frau einen Treubruch vergeben und eine Tochter angenommen, die in Wahr-
heit nicht die seine war. Er glaubte, als wirklicher Christ gehandelt zu haben.
Aber er mufl zu der Einsicht kommen, dafl in seinem Vergeben viel Eng-
herzigkeit verborgen war. Er hat verziehen, um sich seine Ruhe nicht storen
zu lassen, um einen Skandal zu vermeiden, um durch die heroische Tat sich
in den eigenen Augen ein hoheres Ansehen zu geben. Ein geheimer Ehrgeiz
hat von innen her seine Tat zerfressen und sie jedes religiésen Wertes be-
raubt. Anstatt von Herzen zu kommen und sich auf die Person der geliebten
Frau zu richten, war ihm der Akt der Vergebung nur eine Gelegenheit, das
Bild des ,,gerechten Mannes in sich nachzuzeichnen, das er fiir sich ent-
worfen hatte. ,,Wenn du mir nicht verziehen hast, weil du mich liebtest, —
was soll ich dann mit deiner Verzeihung anfangen? ... Weif}t du, wenn deine
Giite nur eine Tugend deines Berufes ist ... Vor diesem Vorwurf bricht in
Claude alle Selbstsicherheit zusammen. Er will seinen Beruf als Pfarrer auf-
geben. Von seinem Glauben ist nur mehr der Anruf des gottlichen Gerichtes
iibrig geblieben: ,,Einmal als der erkannt sein, der man ist..."

So schliefit sich der erste Zyklus der Dramen Marcels mit einer neuen
Vergeblichkeit. Nacheinander haben sich Religion, Kunst, moralisches Stre-
ben (die Haltung Claudes, des Pfarrers, ist in der Tat dem Moralismus niher
als echtem religiosem Glauben) dem Dichter als unzureichend erwiesen, dem
tiefsten Wunsch des menschlichen Herzens Erfiillung zu schenken.

Die folgenden vier Stiicke gehdren, obwohl mit den vorigen zum Teil
gleichzeitig, als ,,Stiicke aus der Kriegszeit” zusammen. Sie stehen alle mehr
oder weniger mit den Erfahrungen in Beziehung, die Gabriel Marcel wih-
rend des ersten Weltkrieges im Dienst des Roten Kreuzes gemacht hat. Thre
Namen: ,,BEin neuer Blick™ (Un Regard Neuf), ,,Die Toten von
morgen® (Le Mort de Demain), ,,Die Totenkapelle” (La Chapelle
Ardente) und ,Der Bilderstiirmer (L’Iconoclaste).

In diesen Dramen ringt Marcel mit dem anderen Geheimnis, das ihn so tief
beriihrt — dem des Todes. Er sieht die Beziehungen, die der Tod und die
Liebe miteinander haben, und spiirt diesem Zusammenhang nach. Aus der
Erkenntnis der innigen Verbindung von Tod und Liebe gewinnt er allmihlich
die Hoffnung, die seine spiteren Werke durchhellt.

Er geht von der Wirkung aus, die der Tod auf den Liebenden ausiibt. Die
Liebe emport sich gegen den Tod des geliebten Menschen, sie wehrt sich
gegen die Trennung, die er, anscheinend endgiiltig, herbeifiihrt. ,,Jemanden
_ lieben, das bedeutet soviel wie ihm zurufen: du, du wirst nicht sterben!*
(,Die Toten von morgen®).

Das Verlangen, den Tod zu iiberwinden, dessen Ruf er im Krieg in sei-
ner ganzen tragischen Dringlichkeit vernahm, lenkte ihn auf den Ausblick
zuriick, den er frither als triigerisch bezeichnet hatt¢. Vor dem Tod wird
sich die Liebe dessen bewufit, was in ihr nicht untergehen, sondern ewig sein
wird. So hat die Liebe ihm wieder die Hoffnung erweckt. Spiter schreibt er
einmal von ihr: ,,Die Hoffnung ist eine prophetische Macht, sie geht nicht

45



Michel Rondet

auf das, was sein mifite oder sein soll; sie geht einfach auf das, was sein
wird ... Sie ist nicht nur eine Zusage, eingegeben von der Liebe, sie ist wie
ein Anruf, eine verzweifelte Ausschau nach einem Verbiindeten, der selber
auch Liebe ist* (,,Etre et Avoir® p. 115).

Wenn der Tod gegeniiber der Liebe ein Anruf zu seiner Uberwindung ist,
hilft der Tod seinerseits der Liebe, indem er sie liutert. Der Schmerz, den
der Ted der Liebe durch den Entzug des Geliebten antut, fithrt zum Wieder-
finden des Geliebten in einer hoheren Verbindung. Diese Dialektik der Liebe
und des Todes findet sich auf dieser Stufe im Werk Marcels freilich erst an-
gedeutet. Jedenfalls wird der Tod nicht mehr als eine endgiiltige Vernich-
tung dargestellt, sondern als das Tor zu einer anderen Welt, wo die Liebe
ihre Verheiflungen erfiillt sehen wird.

In den Jahren zwischen 1925 und 1933 verdffentlicht Gabriel Marcel kein
Drama. Ein paar Tagebuchnotizen erlauben uns, ihn wihrend dieser Zeit
auf seinem Weg zu Gott zu begleiten. Am 26. Februar 1929 schreibt er zum
Beispiel: ,,Ich habe ebenso sehr Furcht wie Sehnsucht, mich einzusetzen. Aber
diesmal spiire ich, daf} etwas in mir ist, das iiber mich hinausgeht: ich habe
eine Verpflichtung auf Grund eines Angebotes angenommen, das mir im
Tiefsten meiner Seele gemacht worden ist™ (,,Etre et Avoir® p. 161.).

Am 5. Mirz 1929: , Ich zweifle nicht mehr. Es ist ein wundersames Gliick.
Heute morgen habe ich zum ersten Male klar erfahren, was Gnade bedeutet.
Diese Worte sind voll Schauer, aber es ist so. Ich bin vom Christentum um-
hiillt und ich bin darin eingetaucht. Welch gliickseliges Untertauchen! Es ist
wahrhaft eine Neugeburt, alles ist anders!" (Ebd. S.17).

Einige Tage spiter fiigt er die Zeilen hinzu, die fiir unsere Interpretation
der letzten Dramen wichtig sein werden: ,,Gegenseitige Abhingigkeit der
seelischen Schicksale, Plan des Heiles: das ist fiir mich das Erhabene und
Einzigartige im Katholizismus* (Ebd. S. 26).

Am 29. Mirz 1929 kann er endlich demiitig und froh eintragen: ,,Heute
morgen habe ich die Taufe empfangen in einer inneren Verfassung, die ich
kaum zu erhoffen wagte. Keine gefiihlvolle Erhebung, sondern ein Empfin-
den des Friedens, der Ruhe, der Hoffnung und des Glaubens™ (Ebd. S. 30).

Nach seiner Bekehrung glaubt Marcel durchaus nicht, nun etwa mehr
,erbauliche® Theaterstiicke schreiben zu miissen. Er ist iiberzeugt, dafl die
Treue zum Leben, die Aufmerksamkeit fiir das Geheimnis der menschlichen
Existenz, die ihn zum Glauben gefithrt haben, ihm auch weiterhin erlauben
werden, seine neue Weltanschauung auszudriicken, ohne dafl er etwas Ge-
kiinsteltes hinzufiigen mufl. Seine folgenden Dramen sind wie die vorher-
gehenden schwer und tief, manchmal diister, immer der menschlichen Tra-
gik sehr nahe, und doch lassen sie jetzt ein neues Licht durchleuchten. Immer
steht die Hoffnung im Mittelpunkt, nicht wie eine leichte Losung, die von
auflen kommt, sondern wie ein ,,Angebot im Tiefsten der Seele™, das man
annehmen oder ablehnen kann.

46



Die Dramen Gabriel Marcels

Im selben Jahre 1933 erschien ,,Die zerbrochene Welt" (Le Monde
Cassé). Christiane Chesnays hat in ihrer Jugend einen Mann geliebt, der ihr
in dem Augenblick, wo sie ihm ihre Liebe gestehen wollte, eroffnete, dafl er
in ein Benediktinerkloster eintreten werde. Sie heiratet einen anderen und
sucht ihre innere Enttiuschung in einem mondinen Leben zu betiuben. Be-
neidet und umworben und von vielen fiir gliicklich gehalten, tiuscht sie sich
doch micht iber die Leere ihres liebelosen Daseins. ,,Hast du nicht auch
manchmal den Eindruck, dafl wir in einer zerbrochenen Welt leben? ... Zer-
brochen wie eine entzweigegangene Uhr. Die Feder ist gesprungen ... Die
Welt der Menschen . . . muf} ehedem ein Herz gehabt haben, aber man méchte
meinen, dafl das Herz aufgehért hat zu schlagen .. .

Sie 1afit sich auf dem Weg der Liige und der Treulosigkeit mitreiflen, denn
sie hat nicht die Kraft, die Welt in ihrem Bereich wenigstens wieder zu-
sammenzufiigen. Da erfihrt sie eines Tages, dafl der Ménch, den sie frither
geliebt hat, kurz vor seinem Tod auf geheimnisvolle Weise ihre Licbe er-
raten hat. Als ob er ahnte, daf seine eigene Hinkehr zu Gott sie vielleicht
der Verzweiflung tiberlassen hat, hat er fiir sie auf dem Totenbett gebetet
und fiir sie sein Leben aufgeopfert. So ist Christiane nicht mehr allein. In
dem Gebet und dem Opfer des andern findet sie die Kraft, mit der Liige zu
brechen und ein Leben der Wahrheit und der Treue gegen ihren Mann zu
beginnen. Wir erinnern uns an das Wort aus dem Tagebuch: ,,Gegenseitige
Abhingigkeit der seelischen Schicksale: das ist fiir mich das Erhabene und
Einzigartige am Katholizismus®. '

Ein dhnliches Thema hat ,,Der Stachel” (Le Dard) (1937). Werner, ein
deutscher Musiker, der von den Nationalsozialisten verfolgt wird, lebt bei
cinem Freund in Frankreich. Als sich zwischen ihm und der Frau seines
Freundes ein Liebesverhiltnis zu entwickeln anfingt, das ernst zu werden
droht, beschliefit er, nach Deutschland zuriickzukehren, obwohl er weif3, was
das fiir ihn bedeuten wird. Kraft seines eigenen Opfers glaubt er das Recht
zu haben, von Beatrice zu verlangen, dafl sie sich nunmehr mit ganzer Seele
threm Mann zuwendet und ihn aus einem erniedrigenden Verhiltnis, in das
er abgeglitten ist, zu retten sucht. Doch Beatrice begehrt auf: ,,Sie verlangen
von mir, bei einem Aussitzigen zu leben, ich bin dazu nicht tapfer genug,
Werner, glauben Sie mir!“ — Werner sucht sie zu stirken: ,,Sie werden an
mich denken ... Nach meinem Tode werde ich Thnen beistehen ... und Sie
werden dann an das denken, was ich Thnen gesagt habe: Es gibt nicht nur
die Lebenden ...*

Wir miissen noch von einem letzten Drama ,,Der Durst* (La Soif) (1938)
sprechen.! Es bedeutet einen weiteren Schritt in die Sinntiefe des Todes
hinein, um den die vorausgehenden Dramen kreisen. Wenn der Tod als Opfer
angenommen wird, bringt er die Erlésung, indem er voll und endgiiltig den

! Inzwischen sind bei Plon zwei weitere Stiicke erschienen: , Unter dem Zeichen des
Kreuzes® (Sous le Signe de la Croix) und ,,Der Abgesandte'* (L’Emissaire). Beide sind
unter dem einen Buchtitel vereinigt: Vers un autre Royaume.

47



Willibald Gétze, Umkimpfte Funkorchester

Egoismus und die Selbstliebe aufhebt. Hier liegt seine tiefere geistliche Be-
deutung. Dieses Sterben der Selbstliebe kann aber schon der Lebende ver-
wirklichen, indem er entsagt. Ein Beispiel sind die Ordensgeliibde. Hier voll-
zieht sich ein geistlicher Tod, dessen Wirkkraft uns Marcel in diesem Drama
offenbart. Der Eintritt eines jungen Mannes in das Kloster hat hier dieselbe
Wirkung wie der Tod des Benediktiners in der ,,Zerbrochenen Welt*. Aus
seinem Opfer wird den Seinen so viel reine Liebe angeboten, dafl sie die
Kraft finden, Familienbande, die sich 16sten, neu zu kniipfen.

Wir haben in dem kurzen Uberblick langst nicht alle Stiicke Gabriel Mar-
cels besprechen kénnen. Die Fragestellungen sollten herausgeschilt werden,
um zu zeigen, worum es dem Dichter geht. Man mufl zugestehen, dafi Sartre,
was Klarheit und Konstruktion angeht, der bessere Dramatiker ist. Aber
beide haben dieselben Probleme, und vielleicht ist Marcel auch deshalb so
lange verkannt worden, weil er tiefer geht und der Versuchung zur ein-
seitigen, nihilistischen Ubertreibung des Tragischen widersteht.

In Straflburg und in Paris ist das Stiick ,,Un Homme de Dieu mit Erfolg
aufgefiihrt worden. Vielleicht bricht sich das Werk des Mannes allmihlich
Bahn, in dem hinter der Verzweiflung immer leuchtender die Hoffnung
aufsteigt,

Umkimpfte Funkorchester
Von WILLIBALD GOTZE

Wie oft ist schon versucht worden, das Stimmen der Orchesterinstrumente
vor einem Konzert in Worte einzufangen! Jenes scheinbar regellose Durch-
einander von Tonen, Liufen, Trillern, die doch alle um einen Ton kreisen.
Es mufl auf den Horer wohl einen eigenartigen Reiz ausiiben, seine emp-
fangsbereite Stimmung erhohen. Sie erfahrt noch eine kleine, ruckartige Stei-
gerung, wenn sich der Konzertmeister erhebt, alle anderen verstummen 146t
und eben jenen einen Ton anstreicht, auf den die Musiker ihre Instrumente
einstimmen, um dann den Dirigenten zu erwarten. Sein Erscheinen bringt
Hérer und Musiker wieder einen Schritt niher an jenes Unausweichliche,
Unwiderrufliche, das bevorsteht und mit der ersten Bewegung des Dirigen-
ten seinen Anfang nimmt.

Jede Reproduktion wird zum schdpferischen Akt, indem sie in der Wieder-
Gabe einen Schépfungsvorgang lebendig werden 14fit. Und je stirker diese
Wiedergabe den Eindruck des Einmaligen, Unwiederbringlichen vermittelt,
desto tiefer ist ihre Wirkung auf den Hérer wie auf den ausiibenden Masiker.

Ja, auch auf den Musiker! Nie wird er ein Versehen, ein Nachlassen seiner
Konzentration, der Zusammenfassung aller seelischen und technischen Krifte,
wieder gutmachen konnen, und wenn er sein ganzes Leben darum diente. Da
gibt es kein rettendes Abklopfen wie in der Probe, kein Wiederbeginnen —
unwiderruflich vollzieht sich das Gesetz des Werkes wie im Groflen, so im

48



