Besprechungen

theoretischen, mathematischen, physikali-
schen oder logisch-metaphysischen Verstan-
desbildung die sittliche Personlichkeit als
Erziehungsideal hatten. Aufs ganze geschen
aber versagte die Philosophic. Sie war zu
sehr Vorrecht der héheren Klassen, und auch
in ihren Besten zu sehr stolzes, abgesonder-
tes Bdelmenschentum, zu wenig Giite und
‘Tat der Liebe. So blieb der Kreis ithrer Wir-
kung beschrinkt.

Die Konversionen zum Judentum sind hé-
herer Art und vollziehen sich bisweilen in
volliger religitser und sittlicher Sinnesinde-
rung. Aber an der geistigen Enge des rabbi-
nischen Denkens und wohl aus dem Wesen
der israelitischen Gesetzesreligion tiberhaupt
muflte die Heimholung des Heidentums ins
Reich Gottes hebriischer Gestalt mifilingen.

Vom vierten Kapitel ab behandelt der
Verfasser die Bekehrung zum Christentum:
ihre Beweggriinde, ihre Bedingungen von sei-
ten der Kirche, ihre Hindernisse — die Mis-
sionsmethoden und schliefilich noch das Pro-
blem der Glaubensverleugnung im jungen
Christentum. Als Beweggriinde der Bekeh-
rung werden u. a. aufgezihlt: Durst nach
Wahrheit, Befreiung von der blinden Macht
des Schicksals und von der Siinde, die christ-
liche Sittenreinheit und Heiligkeit, die Wun-
derzeichen.

Das Buch gehért in der klaren Gliederung
und geordneten Fiille des Stoffes, der Knapp-
heit und Einfachheit der Darstellung zu je-
nen literarischen Neuerscheinungen, die iiber
den engen Kreis der Fachwissenschaftler
hinaus die Aufmerksamkeit aller Gebilde-
ten verdienen,

G. F. Klenk S. J.

Das Urchristentum im Rahmen der antiken
Religionen. Von Rudolf Bultmann. (261 S.)
Ziirich 1949, Artemis-Verlag.

Bultmann ist protestantischer Theologe
und bekannt als Verfasser verschiedener re-
ligionsgeschichtlicher und bibelwissenschaft-
licher Werke. P

Die biblische Geschichte und das christ-
liche Glaubensgut sollen in der Gesamtheit
und Einheit der geschichtlichen Erscheinun-
gen, die sie umgeben und die ihnen voraus-
gingen, betrachtet und kritisch untersucht
werden. Sicher ist diese Betrachtungsweise
geeignet, auf viele Ziige des Alten und Neuen
Bundes ein neues Licht zu werfen. Tatsich-
lich ist sie nicht immer der Gefahr entgan-
gen, auch das unableitbar Ubernatiirliche im
Alten und Neuen Testament in natiirliche
Entwicklungen der Geistes- und Religions-
geschichte aufzulésen oder biblische Berichte
in historischer Kritik ungebithrlich zu ,,re-
duzieren®. :

Daf gerade Bultmann dieser Gefahr nicht
entgangen ist, beweist auch das vorlicgende
Buch. Er riickt in manchen, auch wichtigen
Punkten die paulinische und johanneische
Verkiindigung viel zu nahe an gnostische

Vorlagen heran und urteilt iiber das Selbst-
zeugnis Jesu: ,Im Grunde ist also er selbst
in seiner Person das ,Zeichen der Zeit'. In-
dessen ruft er nicht zum ,Glauben® an seine
Person und proklamiert sich nicht etwa als
den Messias. Br weist vielmehr auf diesen,
den ,Menschen® als den Kommenden hin,
als auf einen andern® (S. 100). Auf diesem
Hintergrunde ist es dann auch nicht mehr
verwunderlich, dafl fiir Bultmann das Oster-
wunder, die Auferstehung identisch ist mit
dem Wunder des Osterglaubens.

Muff man Bultmanns Einstellung zu den
urchristlichen Zeugnissen der Offenbarung
ablehnen, so kann man vieles, was er iiber
das Verhiltnis des Urchristentums zu Grie-
chenland und Hellenismus schreibt, durch-
aus anerkennen, Bemerkenswert ist z. B. fol-
gender Passus: ,,Bs ist klar, dal das ur-
christliche Verstindnis des Menschen dem
der griechischen Tradition radikal entgegen-
gesetzt ist: der Mensch versteht sich nicht
als ein Pall des allgemeinen Menschseins,
das scinerseits wiederum ein Fall des kos-
mischen Seins iiberhaupt ist; er fliichtet sich
nicht aus der Problematik der je eigenen
Existenz in die Anschauung des kosmischen
Gesetzes, der kosmischen Harmonie™ (S.200).

Preilich mufl man hier beifiigen, was aus
Bultmanns Buch zur Geniige hervorgeht, dafi
nimlich diese Flucht im Laufe der Jaht-
hunderte immer weniger Erfolge hatte und
in der antiken Spitzeit einfach gescheitert
ist.

Der Verfasser hat die Zcit des vorchrist-
lichen gricchisch-hellenistischen Advents oft
in erstaunlicher Tiefe begriffen, und seine
Ausfithrungen iiber diese religios-kulturclle
Vorzeit und Umwelt des Christentums bieten
in manchen Stiicken einen meisterhaft ge-
zeichneten Rahmen fiir die Brscheinung des
Neuen, des christlichen Gedankens. Um so
bedauerlicher ist es, dafl er fiir den Aufgang
eben dieses Neuen, des christlichen Morgen-
lichtes, keine entsprechende Sehkraft besitzt.

G. P. Klenk S.].

Das Weltbild des heiligen Augustinus. Von
Theodor Philips. (184 S.) Stuttgart 1949,
S. Hirzel. Geb. DM 6.—.

Das Buch Theodotr Philips ,,Das Welt-
bild des hl. Augustinus® erginzt Bultmanns
,,Urchristentum im Rahmen der antiken Re-
ligionen* insofern, als hier in einfacher, aber
ansprechender und gedankenreicher Weise
das Bild eines Menschen gezeichnet wird,
der auf der Grenzscheide zwischen Antike
und christlichem Abendland geboren worden
ist. Br nimmt den ganzen Kulturreichtum
der alten Welt mit gliihender Seele in sich
auf, dem geistigen Eros Platons ebenso zu-
getan wie der sinnlichen Schonheit, welche
die Dichter besingen, und findet nach vielen
Irrungen und Wirren den Weg zur christ-
lichen Kirche.

155



Besprechungen

Augustinus sicht sowohl die Geschichte
der Menschheit als auch die Existenz des
Binzelmenschen offen fiir den Einbruch
Gottes und findet es daher nicht absurd, daf3
ein geschichtliches Geschehen wie jenes um
und in Jesus Christus das ewige Heil des
Menschen bedingt. Die Kirche ist fiir ihn der
fortlebende Christus, als Glied seines mysti-
schen Leibes weill er sich des gottlichen
Lebens teilhaftig.

Philosophisch und religionspsychologisch
gesehen steht Augustinus auf der Scheide
zwischen Antike und mittelalterlicher Welt.
Und in diesem Auf-der-Grenze-stehen ist er
ein in unserem heutigen Sinne moderner
Mensch. Die Erschiitterungen der sterbenden
hellenistisch-rémischen Kulturwelt hatten
den Menschen bereits weitgehend aus der
sachlich-objektiven Betrachtungsweise eines
iibergreifenden  Allgemeinen herausgelsst
und ihn gezwungen — jeden fiir sich —, die
Frage nach dem Sinn seines Daseins zu er-
heben, ja iiberhaupt einmal das Menschsein
als solches zur Diskussion zu stellen. Was
ist der Mensch in seciner Gesamtheit, was
bin ich, mit der Menge meiner Empfindun-

- gen, Gefiihle und Gedanken im Lebensstrom
der Erde? Das ist die ,existenzialphiloso-
phische™ Pragestellung Augustinus, von der
aus er seine ganze Philosophie entfaltet: zur
Welt hin und zu Gott hin. Er breitet die Ge-
heimnisse des innerseelischen Lebens vor un-
seren Augen aus, sagt Tiefes tiber Selbst-,
Welt- und Gotteserkenntnis, stellt neben die
Ordnung des Verstandes jene der Licbe und
des geistigen Strebens, umreifit die Hierar-
chie der religitsen, sittlichen und der Werte
des Schénen und gibt als Priester und Bi-
schof seinem Volke die davon abgeleiteten
praktischen Tugendlehren. In der Erkennt-
nistheorie wird man gegen Philips wohl einen
Vorbehalt machen missen (S. 54). Augusti-
nus will den Vorgang des abstrahierenden
Denkens nicht nur nicht analysieren, son-
dern hat fiir ihn in seinem Platon und Plo-
tin verwandten System gar keinen Platz
Allerdings treibt Augustinus keine systema-
tische Philosophie im neuzeitlichen Sinn;
stets ist er Philosoph, Theologe und Predi-
ger in einem.

Das Weltbild des hl. Augustinus ist theo-
zentrisch. Er sieht, wie eine romische Pro-
vinz nach der anderen fremden Eroberern
verfdllt, wie eine Kulturstitte nach der an-
deren in Trimmer sinkt. Da richten sich
seine Blicke auf den ewig wandellosen Gott,
und der Lauf der Welt gewinnt Licht von
der Weisheit gottlicher Planung her. Von
hier aus war es méglich, die Welt neu zu
ordnen, und die Nachwelt fand die leitenden
Ideen dafiir in einer Art Geschichtsphilo-
sophie oder besser Geschichtstheologie nie-
dergelegt in Augustins ,,Gottesstaat™. Mag
Augustin bei der Abfassung dieses Werkes
auch nicht an ein eigentliches rein politi-
sches Staatswesen gedacht haben, so doch si-

156

cher an die allgemeine Konigsherrschaft
Gottes auf Erden im Kampf mit den Mich-
ten des Bosen. Als ein sacrum imperium
Jesu Christi in der Zeit ist es dann vom Mit-
telalter verstanden worden.

Grabsile nk TS

Psychologie

Metaphysik der Seele. Von Bernhard Rosen-
moller. (224 S.) Munster /Westf., Aschen-
dorff.

Bs geht in diesem Werk um den Tiefen-
grund der menschlichen Seele, der wesent-
lich gottbezogen ist. Die personalen Stel-
lungnahmen, die den Menschen in seiner
Ganzheit formen, wie etwa echte Liebe, Ver-
trauen, Ehrfurcht, Reue u. a., griinden nach
Rosenméller in einer vorgegebenen Kenntnis
von Gott und sind so mittelbar oder unmit-
telbar Antworten auf einen in seiner Bezie-
hung zu Gott gesehenen Wertanruf. Erst auf
dem Grunde solcher freier, sittlicher Ent-
scheidungen wird die ausdriickliche Uber-
zeugung und Brkenntnis vom Dascin Gottes
méglich. Im Anschlufl an Augustinus und
Bonaventura 1t Rosenméller die Kenntnis
und Erkenntnis Gottes aus einer Erleuch-
tung des Seelengrundes hervorgehen. Ohne
sie konnte der Geist nicht zu Gott kommen,
das Endliche nicht tibersteigen.

Trotz mancher kritischer Bedenken, auf
die an dieser Stelle nicht eingegangen wer-
den kann, muf} anerkannt werden, daf sich
in Rosenmollers Werk eine Fille tiefgriin-
diger Analysen des personalen Verhaltens
finden, die fiir die Erkenntnis der Seele
und ihre Gottbezogenheit von der grofiten
Bedeutung sind. (Vgl. auch den Literatur-
bericht von J.B. Lotz in ,,Geist und Leben®
21 [1948] 302—309).

W.Brugger S. J.

Das Scelenproblem im #lteren Buddhismus.
Ven Herbert Giinther. (157 S.) Konstanz,
Curt Weller. Geh. DM 9.50.

Die Arbeit ist nicht eine blofle geschicht-
liche Darstellung der frithbuddhistischen
Seelenlehre auf Grund der Texte. Giinther
will sie, vor allem das Nirwana, psycholo-
gisch erkliren: Der Buddhismus sucht nach
dem Seelengrund; das Nirwana ist die Er-
reichung dieses Grundes im™ Unbewufiten.
Eine solche Erklirung geht selbstverstind-
lich, trotz der Behauptung des Verfassers,
iiber eine reine Phinomenologie hinaus.
Aber sie wire deswegen nicht schon zu
verwerfen., Religiése Erlebnisse haben als
Erlebnisse eine psychologische Seite, deren
Strukturen und Voraussetzungen untersucht
werden kénnen. Aber Giinther meint offen-
bar, mit einer Herleitung aus dem Unbe-
wullten, in dessen Nacht alle Katzen grau
sind, alle Religion und Metaphysik erklirt
und wegerklirt zu haben. Damit treibt er



